
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 1

Artikel: Les femmes aussi... à propos du billet de répudiation

Autor: Leenhardt. Franz J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES FEMMES AUSSI...
À PROPOS DU BILLET DE RÉPUDIATION

Comment faut-il comprendre les paroles de Jésus relatives au
bület de répudiation, et généralement ceUes qui expriment son
enseignement sur l'union conjugale

L'optique générale dans laqueUe il convient de situer ces paroles
est indiquée par les textes eux-mêmes et par notre connaissance du
milieu juif contemporain. Il s'agit, pour Jésus, de faire face à l'abus
de la prescription du Deutéronome (ch. 24), enjoignant à qui répudie
sa femme de lui donner une lettre de divorce, c'est-à-dire une
formule attestant que le mari renonce explicitement à faire valoir ses
droits sur celle qui devient, par là, fibre désormais de se refaire une
existence. Un tel biUet, dont le texte avait pris forme quasi canonique,
garantissait la liberté de la femme en lui permettant de se remarier,
ce qui importait grandement dans une société de type archaïque pour
sa dignité autant que pour sa subsistance.

On sait comment la légèreté et la convoitise masculines avaient
tourné à leur profit une mesure destinée à protéger la femme. La
prescription de Deut. 24, qui n'est pas explicite, avait donné lieu à
des exégèses très complaisantes. Il est dit, dans Deut. 24, que le mari
donnera à son épouse un billet de répudiation s'U la congédie après
avoir découvert à son sujet quelque chose de choquant. Que faUait-U
entendre par cette dernière formule : « Quelque chose de choquant »

L'école de Schammaï n'admettait que l'inconduite ; l'école de Hillel
par contre voyait motif de répudiation dans des erreurs ménagères
teUes que trop de sel dans les aliments, un œuf trop cuit, ou mieux
encore, dans le fait d'avoir découvert une femme plus jolie que la
sienne *. Cette utilisation de la prescription mosaïque aboutissait à

ce qu'on a pu appeler une polygamie successive, à quoi les rabbins
voulurent mettre un frein en n'autorisant pas plus que trois mariages ».

1 Cf. Gittin 9. 10 ; 90. a. Strack-Billerbeck, Kom. I, 313 et suiv.
2 Cf. C. K. Barrett : The Gospel according to St John, 1956, p. 197, ad 4,

18 ; J.-C. Margot : « L'indissolubilité du mariage selon le Nouveau Testament »

(Rev. de théol. et de phil., 1967, VI, p. 393).



32 FRANZ J. LEENHARDT

Le texte de Lév. 20: 10 servait également de base à une justification

identique de l'inconduite de l'homme. « Si un homme commet
l'adultère avec une femme mariée, parce qu'il commet l'adultère avec
la femme de son prochain ils seront mis à mort, l'homme et la femme
adultères. » La subtilité de l'exégèse rabbinique consistera à faire
remarquer qu'U s'agit de la femme du prochain, non de la femme
de l'étranger par conséquent (puisque seul l'Israélite est un prochain).
Par conséquent, Lév. 20:10 ne condamnant pas l'adultère commis
avec une femme étrangère, on peut penser qu'il l'autorise 1.

Pour comprendre les paroles de Jésus sur la lettre de divorce,
c'est dans ce contexte qu'U convient de les situer. On devra donc
prêter toute son attention aux propos où Jésus parle de la « convoitise

» qui pousse un homme à vouloir posséder une femme. Car c'est
ainsi qu'U faut comprendre Mat. 5 : 28 : « Celui qui regarde une femme
pour la posséder (et pas seulement « pour la convoiter » platonique-
ment dans son for intérieur)... » Et c'est également ainsi qu'il faut
comprendre Marc 10 : 11 : « Celui qui répudie sa femme pour en épouser
une autre (et non simplement : celui qui contracte un second mariage).

On aime aujourd'hui, avec raison, à parler de Sitz im Leben
littéraire. Le Sitz im Leben sémantique ou culturel n'est pas moins
indispensable (et d'ailleurs indissociable de l'autre). Les opinions de
certaines écoles rabbiniques évoquées plus haut sont un contexte culturel
ou sémantique nécessaire au juste éclairage des propos de Jésus sur
la répudiation. Il s'agit d'abord, dans la répudiation qui fait la toile
de fond des paroles de Jésus, d'une rupture provoquée par le désir
de posséder une autre femme que la sienne propre. C'est la convoitise
qui aura conduit à la liquidation du couple. L'homme a séparé ceux
que Dieu avait créés en vue d'une véritable union.

Dans Mat. 5 : 27-28, nous avons une première parole de Jésus
relative à la stabilité du couple. Ce logion est assez généralement
déraciné de son contexte sémantique. On y voit une déclaration ex
cathedra sur la convoitise en général. Jésus indiquerait qu'une convoitise

hmitée à un mouvement du cœur est un adultère aussi réel qu'une
convoitise passée à l'acte. Comme il n'est pas fait ici mention de la
lettre de divorce, on ne rapporte pas ce logion au problème posé par
l'abus de la prescription mosaïque.

Il est impossible de ne pas placer ce logion dans la même perspective

que les autres, quand on sait que Jésus a été ulcéré par l'abus
auquel avait donné lieu Deut. 24 : 1. Le sens est alors plus percutant :

celui qui regarde une femme pour la posséder a déjà commis adultère
en son cœur. Et ce n'est pas le billet de répudiation qu'il donnera à

1 Cf. Sifra Lév. 20 : 10 ; Strack-Billerbeck, II, 520, à Jean 8 : 5.



LES FEMMES AUSSI... (À PROPOS DU BILLET DE RÉPUDIATION) 33

son épouse pour la congédier qui changera quoi que ce soit à l'adultère
ainsi dénoncé. En sorte que l'union contractée avec la femme convoitée

pour la posséder sera l'aboutissement d'un adultère réel et sera donc
eUe-même finalement un adultère, en dépit du respect formel de la
prescription mosaïque. CeUe-ci ne devait pas servir à faciliter les
convoitises mascuhnes, mais à sauvegarder les droits et la dignité de
la femme victime.

L'homme doit donc ne pas s'abandonner lâchement aux penchants
de sa nature animale. C'est pour souligner cet aspect « ascétique »,

pourrait-on dire, du logion, que le compilateur du Sermon sur la
montagne a ajouté qu'il fallait savoir s'arracher un œil ou se couper
une main si besoin en était...

La parole sur la convoitise de la femme par l'homme (Mat. 5 : 27-
28) est suivie d'une déclaration qui cite explicitement la prescription
mosaïque : « Il a été dit : Celui qui viendrait à répudier sa femme,
qu'il lui donne une lettre de divorce. Mais moi je vous dis : quiconque
répudie sa femme, sauf pour raison de « porneia » (je garde le mot
grec parce que son sens est très discuté), fait qu'eUe sera adultère
(poiei autèn moicheuthênai) et celui qui vient à épouser une femme
répudiée commet adultère » (Mat. 5 : 31-32).

L'interprétation de cette déclaration a souffert d'une simplification
qui la prive de sa signification propre. On réduit ce logion à n'être
qu'une répétition de ce qui est dit dans les autres déclarations :

condamnation de la convoitise de l'homme, qui prend prétexte de
Deut. 24 pour justifier une répudiation.

Or, il faut remarquer : i) que ce logion, à la différence de Marc
10 : n et de Mat. 5 : 28, n'envisage pas le cas d'un homme qui répudie
sa femme « pour en épouser une autre », sa convoitise trouvant ainsi
à atteindre ses fins ; 2) que ce logion ne dit pas, à propos de l'homme
répudiant sa femme, qu'il commet adultère, mais bien qu'î7 fait la
femme répudiée adultère, il fait qu'eUe sera adultère, c'est-à-dire que
la responsabilité de l'adultère reposera sur lui, et non sur elle ; 3) que
ce logion enfin envisage cependant le cas de « porneia », qui suspend
la responsabilité de l'adultère du côté du mari pour, sans doute, la
faire, dans le cas où existe une teUe « porneia », entièrement reposer
sur la femme.

Ce propos a fait couler beaucoup d'encre. Si on prend les mots
dans leur sens obvie, Jésus a envisagé un cas où la répudiation est
légitime : le cas de porneia.

On a objecté que cette clause restrictive contredit la conception
fondamentale du mariage exprimée en Mat. 19: 6, « logion le mieux
attesté sur cette question dans tout le christianisme primitif ». On
ajoute que Jésus refuse les subtilités de la casuistique ; il rappeUe



34 FRANZ J. LEENHARDT

massivement l'ordre de la création établi par Dieu '. On sait que cette
clause ne se trouve que dans le premier évangile, connu pour l'intérêt
qu'il porte aux problèmes de la vie de la communauté ecclésiale
primitive. Nous aurions là l'écho des difficultés rencontrées dans l'Eglise
à propos d'une application stricte de l'enseignement de Jésus sur
l'indissolubihté du hen conjugal. Le logion serait à mettre au compte
de la tradition ou du rédacteur.

Pour ce qui est du sens de « porneia », on a remarqué que le terme
ne signifiait pas simplement l'infidélité, mais bien l'impudicité ; davantage

donc que l'adultère, auquel il est toujours fait allusion aiUeurs
dans les textes que nous étudions. Pourquoi ce terme si fort viendrait-
il ici « Porneia » n'est pas « moicheia ». Serait-ce que le terme aurait
ici un sens particulier On pense trouver ce sens dans Actes 15 : 20,
où « porneia » est employé pour désigner des unions illégitimes, des
unions contractées à des degrés de parenté interdits par Lév. 18. Le
décret apostolique d'Actes 15 : 28-29 est en effet inspiré de Lév. 18 : 6-
18. On peut penser que cette déclaration, rappelant Lév. 18, réagit
contre le laxisme dont certains pharisiens faisaient preuve en la
matière, autorisant des unions interdites quand il s'agissait de païens
convertis à la foi juive 2. Si tel est le sens de ce verset, le propos n'a
vraisemblablement pas été tenu par Jésus. Il est l'écho d'une
préoccupation ultérieure, de la même inspiration rigoriste que l'on trouve
d'une façon générale dans le premier évangile.

Je pense que l'on doit chercher, si l'on veut expliquer ce verset,
à rendre compte des trois particularités relevées plus haut : U n'est
pas dit ici que l'homme répudie sa femme pour en épouser une autre,
en sorte que la pensée qui est au premier plan n'est pas la convoitise
de l'homme ; dans ce texte, et ici seulement, nous trouvons la formule
« poiei autèn moicheuthênai » : il fait qu'eUe commet adultère ; ce qui
indique que l'homme, par sa décision de répudier sa femme, prend
une responsabilité directe dans l'adultère de sa femme ; enfin, dans
ce texte, il est question de « porneia ».

C'est la première remarque qui oriente vers l'explication que je
propose des particularités de ce texte. Dans le logion qui précède, la
convoitise de l'homme a été stigmatisée : celui qui regarde une femme

pour la convoiter pour la posséder) a déjà commis adultère avec
elle dans son cœur (Mat. 5 :27-28) ; arrache plutôt ton œil que de
succomber à cette convoitise. Sous forme paradoxale, l'exhortation
pratique est présente : l'union conjugale doit être sauvée au prix

1 Pierre Bonnard : Commentaire de l'Evangile selon saint Matthieu, 1963,
p. 69.

2 Cf. H. Baltensweiler : Die Ehebruchklauseln bei Matthäus (Theol.
Zeitschrift, 1959, p. 340-356) et P. Bonnard : L'Evangile selon saint Matthieu,
1963, p. 69-70).



LES FEMMES AUSSI... (À PROPOS DU BILLET DE RÉPUDIATION) 35

d'une maîtrise qui n'est pas sans exiger un sacrifice coûteux de ta
part...

Mais l'union conjugale n'est pas menacée seulement par la convoitise

de l'homme. La femme aussi connaît la convoitise, et la convoitise

de la femme n'est pas moins ruineuse pour le couple. Voilà la
seconde perspective abordée dans les textes de Matthieu. Il s'agit
toujours de savoir ce que fera le mari. Il ne peut s'agir que de lui,
puisque c'est l'homme qui a l'initiative en matière de répudiation.

Que fera-t-il donc Offusqué, bientôt offensé, il peut naturellement
invoquer aussitôt la prescription mosaïque de Deut. 24 et songer à
la lettre de répudiation. C'est là une réaction très naturelle et tout
à fait conforme à la loi. On lavera donc son honneur en répudiant
sa femme...

Mais, pense Jésus, c'est là une réaction trop conforme à l'homme
naturel pour être conforme à la volonté de Dieu L'union conjugale
ne peut être dissoute simplement pour laver l'honneur d'un homme
offensé. Deut. 24 ne visait pas cette réparation réclamée par l'honneur
de l'homme ; il visait à garantir la liberté et la dignité de la femme
victime de la convoitise masculine. Ainsi que le mari, par souci de sa
réputation de mari clairvoyant, ne se prévale pas précipitamment de
son droit de répudiation. Si sa propre convoitise l'oblige à s'engager
sur le chemin difficile évoqué par l'image de l'œil arraché, afin de

sauver le lien conjugal, qu'il ne pense pas que la voie soit aisée, où il
devra s'engager pour sauver l'union menacée par la convoitise de ceUe

à laquelle il est lié. Il faut faire un effort de patience et de charité,
long et douloureux, avaler son amertume première pour faire triompher
la miséricorde ; il faut travailler aussi longtemps que possible à ramener

l'infidèle dans le bon chemin, afin de sauver le couple.
Ainsi s'expliquent les mots « poiei autèn moicheuthênai ». Si la

précipitation d'un geste irréparable venait rompre l'union avant que
tout ait été fait pour la sauver, que le mari ne pense pas que lui,
l'offensé, assurerait son innocence pour la seule raison qu'il aurait
agi conformément à la loi de Moïse. Il porte, au contraire, par sa
décision précipitée inspirée par une réaction de colère, la responsabilité
de la situation qu'une répudiation fixerait définitivement. Il deviendrait,

lui autant qu'elle, responsable de l'adultère où sa femme s'est
la première engagée. Ce mari ombrageux, légaliste, sans charité,
incapable de faire écho à la miséricorde divine en manifestant une longue
patience et en pardonnant, ce justicier aura, en fait, poussé sa femme
à s'enfoncer plus profondément dans son adultère. Si sa réaction aboutit

à ce que l'inconduite de sa femme ruine définitivement l'union
parce que la répudiation aura permis une nouveUe union, ce n'est
pas ce biUet de répudiation qui allégera la responsabilité de l'homme
dans l'affaire. Cette nouvelle union scelle un adultère dont l'homme



36 FRANZ J. LEENHARDT

ne peut se prétendre irresponsable. Les choses sont plus complexes
qu'un juridisme superficiel le laisserait croire.

TravaiUer autant que possible à ramener la femme infidèle, tel
est le chemin — chemin de croix — pour sauver l'union menacée.
Autant que possible... Mais est-ce toujours possible Jusqu'où aller
Jusqu'à quand persévérer C'est à cette douloureuse et inquiétante
question que répond ce qu'on appeUe la clause restrictive. Porneia
ne désignera pas simplement ici l'adultère, même dûment constaté.
Le mot lui-même, on l'a vu plus haut, va plus loin. Il s'agit d'une
inconduite caractérisée ; disons, dans ce contexte, d'une inconduite
persévérante, opiniâtre, d'une femme qui aura résisté à tous les efforts
non moins persévérants et opiniâtres de son mari pour la détourner
de son égarement et pour sauver le couple. Si la femme est décidément

à ce point enfoncée dans son péché qu'eUe refuse ce qui l'en
sortirait, c'est-à-dire si son inconduite a créé une situation irréversible,

en sorte que le ménage est définitivement brisé, il n'est plus
possible de reprocher au mari sa précipitation lorsque, constatant le
fait, il écrit le billet prévu par Deut. 24.

La fin de ce logion (Mat. 5 : 32) précise que celui qui épouserait
une femme répudiée dans ces conditions commettrait adultère. Cela

va de soi. Que l'homme qui a été l'objet de la convoitise féminine,
l'homme détourné par une séductrice qui obtient finalement sa lettre
de divorce parce qu'eUe a refusé obstinément tout retour dans le
droit chemin, que cet homme ne se tranquillise pas avec l'idée que
le billet de répudiation arrange et normalise la situation et qu'U est
libre en conscience d'épouser cette infidèle. L'union qu'il contractera
dans ces conditions sera bel et bien bâtie sur la convoitise ; eUe

demeurera, pour cette raison, un adultère.

Les Synoptiques ajoutent, aux textes du Sermon sur la montagne,
deux péricopes paraUèles — au moins paraUèles dans l'ensemble —
Marc 10 : 1-12 et Mat. 19 : 1-12. A quoi s'ajoute, dans un tout autre
contexte, Luc 16 : 18.

Pour le fond, l'enseignement général des deux péricopes synoptiques

est le même. Je le résumerai ainsi : la volonté de Dieu est
parfaitement claire. Dieu a voulu un couple humain solidement uni dans
l'amour, lequel imphque l'unité des personnes quant à la chair aussi
bien que quant à l'âme. D'un tel couple, on n'a même pas à envisager
la dislocation. C'est véritablement la volonté de Dieu qui les unit
indissolublement dans leur volonté commune de répondre à leur vocation

conjugale par et dans leur amour réciproque. Dieu les unit en
leur faisant connaître sa volonté ; par leur obéissance à cette volonté,
les deux êtres distincts qu'ils constituent deviendront un seul être, une
seule « chair ».



LES FEMMES AUSSI... (À PROPOS DU BILLET DE RÉPUDIATION) 37

Mais la volonté de Dieu est une chose. Le cœur de l'homme qui
la reçoit pour s'y conformer est autre chose. Moïse s'en est bien rendu
compte. Remarquons que Jésus ne blâme pas Moïse ; il ne conteste
pas la légitimité de la prescription deutéronomique ; il n'entend pas
corriger une erreur même vénérable. Jésus constate plutôt que la
dureté des cœurs a obhgé le conducteur responsable du peuple de
Dieu à légiférer à l'encontre de la volonté initiale du Créateur. Si
paradoxale que puisse paraître cette contradiction, Jésus l'enregistre,
parce qu'U ne se fait aucune illusion sur le cœur de l'homme. Il admet
qu'au niveau des problèmes humains une juridiction se prononce
légitimement, alors même que, pour son propre compte, en tant que
parleur de la Parole de Dieu, il ne peut que rappeler cette Parole
même. La situation implicitement évoquée ici se retrouve explicitement

dans l'épisode racontant que deux frères se disputaient un héritage

; Jésus refuse de trancher et les avertit solennellement que la
dispute entre eux révèle leur cupidité ; s'ils ne se convertissent pas,
leur culpabilité devant Dieu demeurera ; mais, dans le cas de leur
impénitence, qu'ils aiUent devant le juge, qui tranchera avec ses

moyens à lui. Il y a des mesures auxqueUes le fidèle ne recourra point,
mais qui sont légitimement prises par qui de droit lorsque l'infidélité
à Dieu, lorsque la dureté de cœur, cette « sclerocardia », dont parlent
les péricopes de Marc et de Matthieu, crée des situations contraires
à la volonté divine.

La réponse de Jésus aux pharisiens, dans cet entretien sur la
répudiation, ne paie donc aucun tribut à l'angélisme. Moïse n'a pas tort ;

U a parlé en homme responsable de situations concrètes. Chacun sait
que le peuple de Dieu n'est pas coextensif au Royaume des cieux.

Malgré l'unité de raisonnement que l'on constate entre nos
péricopes parallèles, les perspectives de chacune d'eUes sont différentes.
Il faut étudier chacune séparément.

Chez Marc, la question posée à Jésus par les pharisiens est une
question de principe : est-il permis de répudier sa femme La question
vise à embarrasser Jésus ; on le met à l'épreuve, l'obligeant, espère-
t-on, à se contredire, car on connaît son opinion sur le sujet. Or Moïse
a permis la répudiation Va-t-il alors contredire Moïse

La réponse de Jésus se situe en effet d'emblée face à la difficulté.
« Je sais très bien ce que Moïse a prescrit. Répétez-le-moi, et je vais
vous apprendre à lire cette prescription. EUe n'est pas une permission
et donc une légitimation du divorce. La répudiation est toujours à
inscrire sur le plan du péché. La dureté de cœur en est toujours la
cause. Il y a toujours rupture avec la volonté origineUe de Dieu, qui
donne son statut à l'union conjugale. »

La condamnation de toute répudiation paraît sans appel. C'est là
ce qu'il faUait dire pour s'opposer aux interprétations complaisantes



38 FRANZ J. LEENHARDT

des rabbins qui interrogeaient Jésus. Partout où U y a répudiation,
il y a péché.

Mais ce propos absolu n'épuise pas la question. La « dureté de

cœur » dont Jésus vient de parler oblige justement à envisager des
situations plus complexes que ne semble le prévoir cette condamnation
absolue de toute répudiation. L'inquiétude des disciples à ce propos
donne occasion à Jésus d'apporter l'éclaircissement indispensable sur
sa pensée, après le coup d'arrêt donné au laxisme de certains pharisiens.

L'exphcation qui suit l'entretien avec les pharisiens envisage deux
cas. D'abord, celui de l'homme qui, cédant à sa convoitise, répudie
sa femme pour en épouser une autre. Le papier qu'il donnera à la
femme répudiée ne le mettra pas en règle avec Dieu Jésus ne parle
pas de la situation de la femme eUe-même ; c'est que son cas ne fait pas
difficulté, elle est libérée du hen conjugal par l'inconduite de son mari.

Second cas, celui de l'inconduite de la femme. On a souvent dit
que ce verset de Marc io : 12 reflétait une situation non palestinienne,
car seul l'homme avait dans le droit juif l'initiative en matière de

répudiation ; une femme ne pouvait pas répudier son mari, ce qu'envisage

notre verset. Je pense que l'explication donnée plus haut de
Mat. 5 : 32 ouvre une perspective satisfaisante à la compréhension
de Marc 10 : 12. Il s'agirait, ici aussi, de la femme dont l'inconduite
fait que, pratiquement, c'est elle qui rompt le lien conjugal, eUe qui
répudie son mari. Bien sûr, il n'est pas ici question de lettre de
répudiation ; l'homme n'en avait en aucun cas besoin. Pas plus que la
femme dans ce cas, puisqu'eUe a déjà trouvé son nouveau mari
L'expression employée par Marc évoque le fait, plus que le principe :

en fait, c'est bien la femme qui renvoie l'homme. L'expression peut
paraître relever d'un contexte social hellénique ; la réalité à laqueUe
eUe se réfère était sans aucun doute juive autant que grecque, car elle
est de tous les temps et de tous les lieux.

Chez Mat. 19 : 1-12, la question posée par les pharisiens est une
question de casuistique. On reconnaît, dans cette façon de présenter
les choses, l'optique générale du premier évangile, si fortement enraciné

dans la mentalité juive. « Dans quel cas est-il permis de répudier
sa femme »

La question vise à embarrasser Jésus, qui a posé en principe que
tout regard porté sur une femme pour la posséder est déjà un adultère.
Il découle de là que l'homme, qui épouserait une femme après l'avoir
ainsi « convoitée », n'atténuerait en rien le caractère coupable de son
union en donnant à sa première épouse une lettre de répudiation
quand il la congédie. Cette formalité juridique ne le délie pas du lien
de fidélité qui l'attache à son épouse ; eUe n'assure pas davantage à

la nouveUe union cette dimension de communion interpersonneUe qui
fait qu'une union n'est pas un adultère.



LES FEMMES AUSSI... (À PROPOS DU BILLET DE RÉPUDIATION) 39

On veut embarrasser Jésus en opposant à son attitude en la matière
l'attitude de Moïse, qui, lui, a prévu la répudiation puisqu'il a prescrit
que l'on donnera à la femme répudiée un billet la libérant
définitivement. Le rigorisme de Jésus est donc insoutenable, ou bien il
implique que Moïse s'est trompé

A la question des pharisiens, Jésus répond en posant en principe
que la volonté de Dieu exclut qu'aucune répudiation soit innocente ;

toute répudiation va contre la volonté origineUe de Dieu. « Mais alors
Moïse » lui objecte-t-on. Moïse, répond alors Jésus, ne s'est pas placé
dans une autre optique ; il a parfaitement vu que toute répudiation
relevait du péché, de la « sclerocardia », de la dureté du cœur de
l'homme.

En effet, de deux choses l'une. Ou bien la rupture du lien conjugal
est le fait de l'homme qui a « regardé une femme pour la convoiter »,

ce qui est déjà fonder toute l'affaire sur un adultère, à quoi le billet
de répudiation ne modifiera rien. Ou bien la rupture est le fait de la
femme. Dans ce cas, le mari doit faire tous les efforts nécessaires pour
ramener sa femme coupable et restaurer l'union compromise par une
infidéUté qu'il doit considérer aussi longtemps que possible comme
accidenteUe. Lui qui a l'initiative en matière de divorce est plus
particulièrement responsable de la durée du couple. Qu'il ne se laisse donc

pas aller à son ressentiment premier. Qu'il use de patience envers
ceUe qui est encore unie à lui, formellement, tenant compte de la
« dureté du cœur » de l'homme et se rappelant que le pardon, la charité
peuvent surmonter les résistances apparemment les plus opiniâtres,
comme Dieu lui-même en use, dans sa patience et sa charité
paternelles, envers Israël et les hommes en général. Encore une fois, ce
n'est pas le fameux billet deutérénomique qui dispense de tels efforts.
Se prévaloir de la prescription mosaïque pour liquider la situation et
se décharger des tourments qu'eUe engendre en se refaisant rapidement

une autre situation, c'est « faire adultère » ceUe que l'on aura
congédiée dans les formes officielles. De plus, c'est, en ce qui concerne
le mari qui s'est ainsi libéré, entrer dans une nouveUe union par la
porte de l'adultère.

Mais les efforts requis dans cette circonstance peuvent ne pas aboutir,

chacun le sait. Si la femme s'enfonce dans l'impénitence, si sa faute,
d'occasionneUe, devient permanente, si la situation créée devient
incontestablement irréversible, c'est une autre affaire. Tel est le cas
envisagé par Moïse, avec raison. L'homme dans ce cas n'est plus
responsable de l'adultère de la femme, et la nouvelle union qu'il
contracterait ne serait pas marquée du sceau de l'adultère.

Il reste à dire quelques mots de Luc 16 : 18. Ce logion résume
l'enseignement de Jésus en sautant par-dessus toutes les nuances. Il



40 FRANZ J. LEENHARDT

prononce une sentence d'inspiration rigoriste, qu'il faut savoir lire
comme d'autres sentences de même inspiration dont le troisième
évangéliste est friand. Il ne lui suffit pas, en effet, que les « pauvres »

soient l'objet des béatitudes ; il faut que les riches soient l'objet de
malédictions (Mat. 5 : 3 et suiv. ; Luc 6 : 20 et suiv.). Il ne lui suffit
pas que l'on ne donne pas sa préférence à sa famille selon la chair ; il
lui faut que l'on « haïsse » père, mère, enfants (Mat. 10 : 37-38 ; Luc
14 : 25-26). Le paradoxe lui sert à définir un horizon, mais non à
prescrire une conduite.

L'utilisation du logion de Luc 16 : 15 doit donc tenir compte de
ces remarques. Certes, il exclut toute possibiUté de suspension définitive

du lien conjugal, si on le prend à la lettre. Mais si on en fait
une telle lecture, c'est aussi de cette manière qu'il faudra comprendre
les autres formules paradoxales de notre évangéhste. Ce que personne
ne croit devoir faire, et avec raison. On comprendra donc la sentence
de Luc 16 : 15 comme l'expression d'une visée générale propre à
orienter la réflexion éthique, et non comme l'expression d'une règle
immédiatement apphcable au comportement des croyants. La lire
autrement serait non seulement pécher contre une règle herméneutique

impérieuse, qui réclame le même traitement pour les mêmes

genres littéraires ; ce serait de plus effacer des évangiles la richesse
et la profondeur des nuances que nous avons pu relever dans les textes
de Matthieu et de Marc sur cette même question.

L'interprétation que je viens de proposer ne tranche pas explicitement

la question de savoir si et à quel moment, dans quelles conditions

aussi le lien conjugal est suspendu par l'adultère opiniâtre de
l'un des partenaires. On pense généralement que le mot de Jésus :

« Que l'homme ne sépare pas ce que Dieu a uni » (Mat. 19 : 6 ; Marc
10 : 9) implique qu'en aucun cas ce hen n'est suspendu, qu'il subsiste
« objectivement » alors même que, subjectivement, les époux sont
engagés dans de nouvelles unions et sont devenus l'un pour l'autre
des étrangers, voire des ennemis. Cette interprétation ne s'impose
nuUement. Jésus donne ici un ordre : l'homme ne doit pas séparer...
Pas plus qu'il ne doit adorer la créature, ni abandonner l'usage naturel

du sexe (voir Rom. 1 : 25-27). Rien ne dit ici que le lien conjugal
subsiste quand ce qui l'a constitué essentieUement — à savoir la
volonté des conjoints de répondre à la volonté divine par leur don
réciproque — a cessé de les unir en une seule chair. La parole de
Jésus stigmatise le divorce comme contraire à la volonté origineUe
de Dieu ; mais eUe ne pose pas l'existence d'une réahté conjugale
indépendante des conjoints. La volonté de Dieu subsiste et qualifie
la désunion ; eUe ne maintient pas l'union au-delà de sa rupture.

Franz J. Leenhardt.


	Les femmes aussi... à propos du billet de répudiation

