
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1969)

Heft: 1

Artikel: Le comte de Zinzendorf et l'unité des chrétiens

Autor: Vittoz, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE COMTE DE ZINZENDORF
ET L'UNITÉ DES CHRÉTIENS

« Peuple chrétien dispersé à travers l'Europe,
l'Asie, l'Afrique, l'Amérique et les îles de la
mer, divisé en tant de religions, de sectes, d'opinions

et de cérémonies, qu'es-tu devenu Tu es
maintenant comme ces ossements d'Israël, qu'Ezéchiel

a vus épars dans le champ du monde. Veuille
Dieu ordonner qu'il y ait un bruit et un frémissement,

que les ossements se rapprochent les uns des

autres, et que se reforme le corps ».'

L'intérêt de cette citation consiste en sa date : 1660. L'espérance
d'une nouvelle unité chrétienne a hanté des hommes de toute
tendance bien avant que notre génération la voie s'épanouir. Quand,
en 1660, il écrivait à l'Eglise d'Angleterre et mentionnait sa vision,
l'évêque Comenius se plaçait dans la tradition de l'Eglise qu'il servait,
Y Unitas Fratrum, cette communauté née parmi les amis de Jean Huss,
excommuniée et persécutée par l'Eglise romaine à travers la Bohême
et la Moravie, mais en proie à une nostalgie et une espérance de
l'unité qui ne devait plus la quitter.

L'Unitas Fratrum, l'Eglise morave, était-elle prédestinée à
rencontrer le seul théologien du XVIIIe siècle qui fût capable de la
comprendre et qui partageât ses vues Ou les idées de Zinzendorf
ont-elles été façonnées par ce groupe de réfugiés auxquels il se lia
dès l'âge de 22 ans Une chose est certaine : dans les quatre siècles

qui séparent la mort de l'unité chrétienne en Occident de la naissance
du mouvement œcuménique, il n'y a personne qui ait espéré et lutté
pour la réunion des chrétiens comme l'a fait le comte de Zinzendorf.

C'est tout récemment qu'il a été « redécouvert » par des théologiens

: Beyreuther en Allemagne, Lewis en Angleterre, Weinlick en

1 Amos Comenius : An Exhortation of the Churches of Bohemia to the Church
of England, 1660. Cité par E. Barker dans The Teacher of Nations, Cambridge,
1942.



24 PIERRE VITTOZ

Amérique, Ruh en Suisse «. Mais l'ignorance ou la condescendance
qui l'entourent généralement méritent que nous rappelions en quoi
il fut « l'apôtre de l'unité » encore plus qu'il ne fut parmi les réformés
l'apôtre de la mission lointaine.

De son vivant Zinzendorf était respecté dans le monde entier. Aimé
par des Esquimaux, des Indiens et des Noirs, il fut appelé « le
prophète de ce siècle » par Bengel, et « le plus grand théologien allemand
depuis Luther »2. A l'aube du Réveil, Wesley lui demandait de prier
pour lui.

C'est peut-être sa polyvalence qui nous a déroutés, son abondance
qui nous a découragés. Nicolas Louis de Zinzendorf, comte de l'Empire
avec tout ce que cela pouvait signifier de complications et de fatras
au XVIIIe siècle, était tout à la fois poète et écrivain de cantiques,
pasteur et professeur, missionnaire, théologien et politicien
ecclésiastique. Mais ces charges, ces talents et ces activités n'étaient que la
conséquence et le développement d'une dévotion simple, inflexible et
totale pour l'Agneau de Dieu. « Je n'ai qu'une passion, c'est Lui,
seulement Lui. » « Chercher des hommes, des femmes, pour que Jésus
reçoive ceux qui l'aiment et que son royaume soit peuplé, voilà ma
tâche », écrit-il 3.

Le fondement de sa foi est si simple qu'il en tire immédiatement
une ligne de conduite qui deviendra sa préoccupation constante :

créer entre toutes les Eglises une liaison basée sur leur amour commun
du Seigneur. Elevé pieusement, étudiant de Francke à l'école pietiste
de Halle 4, Zinzendorf ne connaîtra ni doute, ni révolte, mais vivra
toujours en communion étroite avec le Christ. Il refusera même la
discussion fouillée : « Le christianisme est la communion avec Christ,
et par lui avec les autres hommes ; sans cette communion il ne peut
y avoir de christianisme. » 5

1 Erich Beyreuther : Der junge Zinzendorf, Marburg, 1957. Zinzendorf,
Reinbek, 1965. — A. J. Lewis : Zinzendorf, the ecumenical pioneer, Londres,
1962. — J. R. Weinlick : Count Zinzendorf, New-York, 1956. — Hans Ruh :

Die Begründung des ersten Artikels bei Zinzendorf, Zurich, 1967.
2 A. L. Drummond : German Protestantism since Luther, Londres, 1951.
3 Nine Publick Discourses, Londres, 1748.
4 Directeur du Paedagogium Regium de la ville scolaire de Halle, August

Hermann Francke était à la fois un pédagogue fameux et un propagateur des
idées de Spener, fondateur du piétisme. Dans ses Pia Desideria (1676), Spener
appelait les chrétiens à vivre leur foi par un approfondissement spirituel, par
l'évangélisation et par les œuvres. Le vaste internat de Francke devint une
pépinière de piétistes. Puis le traité missionnaire de Leibniz, Novissima Linica,
ouvrit les yeux de Francke sur le monde entier. Ce sont trois étudiants de Halle,
Ziegenbalg, Plutschan et Grundier que — à la demande du roi du Danemark —
Francke convainquit de partir pour l'Inde où ils ouvrirent la première station
missionnaire en 1706 à Tranquebar.

5 Cf. note 3.



LE COMTE DE ZINZENDORF ET L'UNITÉ DES CHRÉTIENS 25

Trois ans d'études à Wittenberg >, puis des conversations avec
d'éminents théologiens de diverses traditions 2 (y compris l'archevêque
de Cantorbéry et le cardinal de Paris) ne firent que confirmer sa
certitude : toutes les Eglises avec leurs credo, leurs liturgies et leurs
constitutions reposent sur une religion d'amour, une Herzensreligion
à laqueUe peuvent répondre directement tous ceux qui sont en
communion avec le Christ, et qui les unit tous dans la même mission et
la même soumission. Cette « rehgion du cœur » prend sa source dans
la contemplation du Seigneur mourant sur la croix pour nos péchés.
« Quand nos cœurs sont touchés par cette souffrance, écrit Zinzendorf
dans ses Maximes, c'est le début d'une Religion universelle, dégagée
de toutes disputes théologiques, et où un enfant même devient bientôt

docteur. » 3

La formulation nous semble puérile. La foi vécue qui la sous-tend
ne l'est pas. Zinzendorf en veut à la « méthode spéculative », certes,
mais surtout par réaction contre l'orthodoxie luthérienne de son siècle,
il s'en prend à sa sécheresse, à laqueUe il oppose sa conception
dynamique de la foi. Il ne nie pas que l'unité chrétienne doive avoir un
fondement théologique, mais il a tendance à dire que la Herzensreligion

est suffisante, tant il sent qu'eUe est nécessaire pour recevoir
l'unité. L'Agneau relie et unit tous les hommes qui, en face de la
croix, se reconnaissent pécheurs. Tous les hommes sont réunis puis-
qu'Us bénéficient tous de la Passion. Ce que Visser 't Hooft reprendra
inlassablement dans The Pressure of our Common Calling 4, Zinzendorf
le dit déjà dans ses Theologische Bedenken 5 : l'unité dernière est en
Christ, par-delà toute convention de doctrine, de constitution
ecclésiastique et même de témoignage ; et l'unité en Christ détermine
toutes les autres.

Si le comte est très sensible au scandale de nos séparations, il y
voit d'abord pour cause l'autoritarisme humain, et non pas la critique
théologique. Mais ü ne condamne pas pour autant les diverses
dénominations. Il les accepte même comme faisant partie de l'économie de

Dieu, comme nécessaires pour incarner la diversité des grâces que
Dieu a accordées aux hommes. Pour lui chaque Eglise est une école

1 Zinzendorf vécut à Wittenberg de 1716 à 1719. Il y étudia le droit en vue
d'une carrière officielle, mais semble surtout avoir fait de la théologie, avec
le professeur Wernsdorf. A l'opposé de Halle dont la faculté de théologie était
essentiellement pietiste, Wittenberg resta d'un luthéranisme orthodoxe. Dans
un essai de conciliation de deux tendances, Zinzendorf envoya en 1718 à Lange
de Halle un exposé des Postulata facultatis Wittenbergensis.

2 A l'occasion d'une tournée des cours d'Europe où son rang voulait qu'il
fût présenté aux grands de ce monde... en même temps qu'à quelques comtesses
à marier.

3 Maxims, Theological Ideas and Sentences, Londres, 1751.
4 Londres, 1959.
5 Buedingen, 1742.



26 PIERRE VITTOZ

de sagesse qui a une contribution particulière à apporter au Corps du
Christ. Il insiste sur le respect dû aux Eglises existantes et encourage
chacun à rester fidèle à l'Eglise où il se trouve : « Le Sauveur n'est

pas étranger au fait qu'U y a tant de dénominations, et même s'il nous
était possible d'en réduire le nombre d'une unité, nous devrions
d'abord nous demander s'il serait juste de le faire. Chaque dénomination

possède un joyau, un éclair de vérité, ou un caractère valable,
qui lui est propre. Dans la diversité des dénominations religieuses
se cache une sagesse divine qu'aucun homme ne doit troubler »

(Theologische Bedenken) l.
Cette idée, contestée à d'autres époques, fut à la base de la réflexion

du Conseil œcuménique en formation : « Nous appauvrirons le service

que nous devons à la communauté élargie si nous laissons les membres
de nos Eglises devenir hésitants ou indéfinis, écrit l'archevêque Temple
en 1944. Nous devons au contraire renforcer les hens de notre
communion, en maintenant ce que nous avons reçu, tout en reconnaissant
la valeur des dons que Dieu a aussi accordés à son peuple au travers
de traditions différentes. »2

Puisque l'Agneau est un avec son Eglise, la vision œcuménique
de Zinzendorf ne considère pas l'unité comme un idéal à atteindre,
mais comme un fait à utiliser et à révéler. L'unité des chrétiens existe,
mais comment la redécouvrir et la manifester Telle est la question
à laqueUe veut répondre Zinzendorf en organisant ses amis d'une
façon révolutionnaire. Il veut que les Frères — les réfugiés hussites,
mais aussi les membres des divers groupes piétistes ou sectaires qui
se sont trouvés attirés par son libéralisme religieux — forment un
levain dans la chrétienté, un serviteur de toutes les Eglises. Pour cela
son esprit fertile imagina ou revivifia une série de structures et
d'expressions dont plusieurs méritent d'être rappelées : la litanie et
le chant d'assemblée, l'agape, l'éducation, les textes bibliques
journaliers, l'épiscopat, la communauté pèlerine Pilgergemeinde) et la
communauté disséminée ou société.

Zinzendorf connaissait bien le pouvoir unificateur du chant et il
l'utihsa abondamment comme contribution à un témoignage commun
de chrétiens de diverses traditions. Il composa un nombre vertigineux

de cantiques. Il en improvisa à toutes sortes d'occasions. Il fut
même mis à l'amende en Angleterre pour avoir violé le repos dominical
par la composition d'un hymne Il institua le culte chanté, formé d'une
succession ininterrompue de strophes, qui se perpétue aujourd'hui.

1 Le même thème est repris en particulier dans les Maxims.
2 W.Temple : The Church looks forward, Londres, 1944



LE COMTE DE ZINZENDORF ET L'UNITÉ DES CHRÉTIENS 27

Il publia la première collection systématique de cantiques allemands,
et ses amis éditèrent le premier psautier en langue anglaise '.

L'agape, ou repas fraternel, célébrée par l'Eglise primitive et les

Eglises orientales, ne semble pas avoir touché les Eglises d'Occident.
De toutes les formes de culte encouragées par Zinzendorf, c'est peut-
être celle dont la portée œcuménique est la plus grande. Introduite
à Herrnhut en 1727, l'agape fut adoptée et maintenue par toutes les
communautés en rapport avec l'Eglise morave. Simple repas de café
et pain, de limonade et biscuits ou de galettes et thé au beurre, suivant
les pays et les climats, elle est accompagnée de chants, d'un message
et de nouveUes personnelles. Elle exprime la communion entre chrétiens

au travers de leur communion avec le Christ, mais n'a pas de
forme liturgique ni de paroles d'institution pour éviter toute confusion
avec la cène. A l'heure actueUe plusieurs théologiens étudient l'agape
comme une expression œcuménique2. Puisque certaines Eglises se
refusent à l'intercommunion et « barricadent la Table sainte », l'agape
peut être le heu où les Eglises divisées s'uniraient dans un acte
communautaire d'adoration et de fraternité.

L'épiscopat a toujours été un instrument et un symbole de l'unité.
Si Zinzendorf perpétua cette institution que les hussites avaient reçue
des Vaudois du Piémont, c'est essentiellement parce que l'épiscopat
facilitait les rapports avec les grandes communautés, luthériennes et
anglicanes en particulier. Le cas est clair en Grande-Bretagne : si

l'Eglise anglicane (dont, par parenthèse, la succession apostolique est

au moins aussi fragile que ceUe des moraves) reconnaît l'Eglise morave
comme orthodoxe, c'est à cause de cette vénérable institution 3.

Précisons pourtant que Zinzendorf s'opposa avec la dernière vigueur à

ce que l'évêque ait des attributions autres que spirituelles : « Si

1 II s'agit respectivement du Choralbuch édité à Herrnhut en 1736, et de
A Collection of the hymns of the Children of God, Londres, 1754. Nous en avons vu
les éditions originales au musée de la musique de Winston-Salem, aux Etats-
Unis. On peut lire sur le sujet : D. M. McCorkle : The Collegium Musicum,
Winston-Salem, 1956. — The Moravian contribution to American music, id.,
1962. — C. W. TowLSON : Moravian and Methodist, Londres, 1957.

2 Sur cet important sujet, on consultera en particulier : Heinz Motel :

Zinzendorf als oekumenischer Theologe, Herrnhut, 1942. — E. et L. Gray :

Wilderness Christians, Londres, 1963. — D. Baillie et J. Marsh : Intercommunion,

Londres, 1952. — A. L. Fries : Distinctive Customs and Practices of the
Moravian Church, Bethlehem, Pa, 1949. — The Catholic Times a publié
plusieurs articles sur le sujet depuis i960. Envisagée comme signe d'unité
œcuménique, l'agape a été proposée pour l'Assemblée œcuménique d'Upsal et a
fait l'objet de divers rapports au Comité central d'Heraklion en 1967. Mais le
Comité central s'est prononcé négativement.

3 Voir en particulier le Report of the Lambeth Conference des années 1907
(Report of the committee appointed by the Archbishop of Canterbury to
consider the Orders of the Unitas Fratrum or Moravians), 1920 et 1930. Aussi :

D. L. Savory dans The Quarterly Review, avril 1957 ; surtout : K. G. Hamilton :

The Office of the Bishop in the Renewed Moravian Church, Nazareth, Pa., 1954.



28 PIERRE VITTOZ

l'épiscopat morave dégénère jamais en une prelature, le Seigneur le
détruira ». » En même temps, et toujours dans l'optique de l'unité,
il imposa aux voyageurs, aux « pèlerins » et aux missionnaires de
« reconnaître clairement l'autorité des évêques de l'Eglise établie dans
le pays où ils seront témoins2. »

Tout grand seigneur qu'il fût, le comte fut toujours attiré par
l'idée du pèlerin, et il parcourut un nombre incalculable de lieues à

travers l'Allemagne, la Suisse, la HoUande et l'Angleterre. La «

communauté pèlerine » était son état-major itinérant, organisant et
accomplissant une campagne d'évangélisation et de témoignage interconfessionnel.

Pour en être membre il fallait être prêt à « aller n'importe
où, n'importe quand, pour n'importe quel travail au service de

l'Agneau 3. »

Ces campagnes ne ressemblaient guère aux vastes réunions modernes,

mais étaient systématiquement des visites à des Eghses et des

familles, visites durant lesquelles des individus et des groupes
pouvaient retrouver entre eux une communion grâce à l'Agneau. EUes
délivraient un message de fraternité chrétienne beaucoup plus que
de repentance personnelle. Comme dans les mouvements de réveil
subséquents, la confession à laquelle appartenait l'auditeur ne jouait
pas de rôle. La communauté pèlerine ne faisait que passer ; elle ne
proposait aucun rite inédit, elle ne cherchait qu'à être une lampe
dans un monde obscur et parmi les Eglises.

Certaines des personnes ainsi visitées et « réveiUées » se groupèrent
en sociétés. Le phénomène est original et il demandait une appeUation
originale. Zinzendorf préféra germaniser en Societät notre terme français

plutôt que de désigner ces groupes comme Eglises ou communautés.

Il ne voulait en faire ni une nouvelle Eghse ni une communauté
séparée du monde mais — comme au siècle suivant les fondateurs
de nombreuses sociétés missionnaires ou charitables — des ceUules
actives à l'intérieur des Eghses établies. Les sociétés étaient en rapports
avec l'Eglise morave, l'Eglise hussite de Bohême et Moravie reconstituée

à Herrnhut, et utihsaient la littérature de cette Eglise, ses
textes journaliers et son psautier, mais ne célébraient jamais la sainte
Cène. Leurs membres étaient tenus de participer au culte dominical
et au sacrement dans l'Eglise locale, qu'elle fût luthérienne, réformée
ou anglicane. Ils devaient être des exemples vivants de la communion
et de l'unité profonde qui lient tous les chrétiens quand ils pensent

1 Cité par F. F. Hagen dans Old Landmarks, Londres 1963.
2 Id.
3 Sur la « communauté pèlerine » : A. G. Spangenberg : Leben des Herrn

von Zinzendorf, Barby, 1772. — R. A. Knox : Enthusiasm, Londres, 1950. —
K. S. Latourette : Christianity in a Revolutionary Age, vol. 1, Londres, 1959.

Remarquons qu'on écrit Pilgergemeine et Brüdergemeine, dans le sens
de communauté spirituelle et non politique.



LE COMTE DE ZINZENDORF ET L'UNITÉ DES CHRÉTIENS 29

moins à se cramponner à leurs dénominations particuhères qu'à aimer
et imiter leur Seigneur.

Le succès de ces « cellules de l'unité » fut d'autant plus prodigieux
que Zinzendorf n'y apportait ni des idées flambantes, ni des actes
spectaculaires, ni une secte nouvelle, ni aucun des moyens éprouvés
pour attirer les foules. De fait il craignait les grands moyens. Il
voyageait volontiers incognito et à pied. Il considérait les vastes
rassemblements d'évangélisation tantôt comme des spectacles et tantôt

comme des bousculades, mais pas comme des assemblées d'hommes
groupés autour de l'Agneau. Il s'adressait aux paysans, aux nobles,
aux romanichels, célébrait des cultes dans auberges et châteaux,
universités et chaumières. Des sociétés se fondaient à Bâle, Berne et
Genève (« Une ville, écrit-il en 1742, si dévouée à la philosophie que,
jusqu'à aujourd'hui, elle ne s'est guère soumise à l'ignominie de la
croix » x), mais aussi à Copenhague, Oslo et Reval autant qu'à léna,
Halle, Francfort et Berlin, avec des auditeurs aussi variés que Gœthe
et Frédéric-GuiUaume, le Roi-Sergent. La grande Catherine les invita
même à Moscou, où une cellule de l'unité travailla aux contacts entre
orthodoxes et luthériens jusqu'à ce que l'invasion napoléonienne la
détruisît en 1812.

En Grande-Bretagne, les sociétés « se répandirent comme le feu » 2 :

cinq à Londres, des dizaines dans plusieurs comtés et en Irlande,
une cinquantaine au Yorkshire. Des pèlerins accomplirent des milliers
de miles pour prêcher l'Evangile de la croix et l'unité créée entre tous
les hommes par l'Agneau. Une Eglise morave fut fondée, il est vrai,
mais contre l'avis formel de Zinzendorf qui ne l'approuva jamais et
qui exprima à plusieurs reprises sa satisfaction de voir qu'elle ne se

développait pas. Lui-même resta fidèle à son optique, et il maintint
la communauté des pèlerins et les sociétés sur le chemin qu'il leur
avait tracé : non pas grouper les amis de l'Eglise morave, mais
relier les enfants de Dieu dans le monde entier et leur faire prendre
conscience de leur unité profonde.

Jamais auparavant dans l'histoire de l'expansion chrétienne une
équipe de témoins si nombreuse et si active n'avait œuvré avec tant
de persévérance et de succès pour décourager la croissance de sa

propre Eglise. C'est peut-être sous cet angle paradoxal que la convergence

3 entre la vision de Zinzendorf et l'optique œcuménique actuelle

1 Lettre citée par Lewis, op. cit. C'est Lewis qui fait la meilleure analyse
des Sociétés. Voir aussi G. Hoek : Zinzendorfs Begriff der Religion, Leipzig, 1948.

2 J. E. Hutton : John Cennick, Londres, 1906.
3 Cette convergence est soulignée par divers articles de International

Review of Missions, en particulier en juillet 1932 (Baudert) et octobre 1958
(van der Linde), comme aussi par W. Visser't Hooft dans The Meaning of
Ecumenical, Londres, 1953.



30 PIERRE VITTOZ

est la plus frappante, par la netteté avec laquelle l'une et l'autre se
distancent des tentations qui ont noms constitution d'une nouveUe
Eglise, unité organique, super-Eglise et retour au bercail. Zinzendorf
était profondément convaincu que ses disciples, les pèlerins et les
disséminés, ne pouvaient être des témoins éloquents et agissants de
la réconciliation interconfessionnelle que dans la mesure où ils
abandonnaient toute ambition dénominationnelle.

Cette renonciation est-elle utopique Le fait est que des Eglises
« moraves » se sont constitués en Angleterre et en Amérique du Nord,
puis dans tous les continents sous l'impulsion des missionnaires de
Herrnhut. Le fait est aussi qu'un « esprit morave », aussi marqué
qu'admirable d'ailleurs dans sa profondeur spirituelle et dans son
humilité, a subsisté jusqu'à nos jours et tend à se maintenir vis-à-
vis des Eghses de la réforme. Une telle évolution est éminemment
compréhensible et excusable. Elle était peut-être même inévitable en
un temps qui n'était pas mûr pour recevoir les vues prophétiques de
Zinzendorf. Elle était naturelle pour une petite communauté placée
en face des idées à la fois géniales et sommaires du comte. Mais cette
évolution est-elle inéluctable Peut-elle être évitée aujourd'hui On
peut légitimement douter que le XXe siècle soit plus mûr que le
XVIIIe pour accepter un œcuménisme qui — en pratique et sans
qu'on ose trop le dire — implique un certain relativisme des traditions
confessionneUes. On doit aussi noter avec inquiétude les réactions
négatives nombreuses et violentes que le mouvement œcuménique
moderne a suscitées au sein du camp réformé déjà bien avant que
s'engageât un dialogue avec l'Eglise romaine, ce qui tend à faire de
l'œcuménisme un facteur de division — par un effet de retour aussi
cruel que celui par lequel des anglicans ont fondé une Eghse libre à
la suite de l'appel à l'unité que leur adressait Zinzendorf.

Il existe pourtant un élément nouveau qui a bouleversé la situation
et nous empêche d'assimiler l'histoire naissante de l'œcuménisme et
celle de l'Unitas Fratrum de Zinzendorf : c'est la sécularisation de
la société. Le temps de Zinzendorf était encore celui de la chrétienté,
celui d'une mentahté et d'une organisation ecclésiastique que nous
avons liées au nom de l'empereur Constantin. Il est permis d'estimer
qu'en abandonnant le concept socio-géographique de chrétienté, les

théologiens et les dirigeants des dénominations chrétiennes sont aussi
en train d'abandonner certaines catégories plus proches de la propre
justice et du sectarisme que de l'Evangile. Il est permis aussi d'espérer
que la profonde humiliation liée à la disparition de l'idéal de chrétienté
nous amènera vis-à-vis de la société et des autres confessions à une
humilité dont Zinzendorf a donné la preuve qu'eUe est indispensable
à la réconciliation des frères séparés.

Pierre Vittoz.


	Le comte de Zinzendorf et l'unité des chrétiens

