
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire
db l'Eglise

BT DE LA
PENSÉE

CHRÉTIENNES

Karlmann Beyschlag : Clemens Romanus und der Frühkatholizismus.
Untersuchungen zu I Clemens 1-7, Beiträge zur historischen
Theologie 35. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1966,
vii + 396 p.

Il ne sera pas possible, en une trentaine de lignes, de discuter les résultats
des minutieuses recherches de l'historien d'Erlangen. Tout au plus pourrai-je
indiquer l'intention de l'auteur et quelques-unes de ses conclusions. Par une
analyse des motifs aussi bien que des formes, K. Beyschlag tente de retrouver
les diverses traditions que Clément reprend dans la rédaction des sept premiers
chapitres de son épître. L'entreprise est périlleuse, si l'on songe que la prima
démentis est un des écrits chrétiens les plus anciens et que les points de
comparaison sont le plus souvent postérieurs. Mais l'obstacle n'est pas insurmontable
puisque la méthode überlieferungsgeschichtlich permet de découvrir de très
anciennes traditions dans des textes relativement récents. Les résultats, toutefois,

demeurent nécessairement conjecturaux. — Après une bonne présentation
des divers travaux consacrés à Clément depuis A. Harnack (p. 1-47), l'auteur,
dans la première partie (p. 48-134) retrouve derrière I Clém. 4 une légende
adamique sur l'origine du mal, à laquelle faisait suite, dans la tradition déjà,
une double liste des envieux criminels et des justes persécutés. La deuxième
partie (p. 135-206), consacrée à I Clém. 1-3, analyse le motif de la « paix
profonde », traditionnel lui aussi, qui est typique d'une certaine apologétique juive
hellénistique. L'opposition entre la paix d'autrefois et l'état de crise présent, en
I Clém., s'explique donc d'abord par des raisons littéraires, ensuite seulement

par la situation historique concrète à Corinthe. La troisième partie (p. 207-328)
s'attache au thème du martyre et à ses expressions littéraires traditionnelles
(dans le judaïsme déjà, dès les livres des Macchabées). Là encore, selon K.
Beyschlag, la tradition apologétique juive hellénistique puis chrétienne explique
la forme littéraire étonnante que prennent les martyres de Pierre et de Paul sous
la plume de Clément. — L. Sanders (L'hellénisme de saint Clément de Rome et le

paulinisme, Louvain, 1943) nous avait habitués à voir en Clément un stoïcien de
formation devenu paulinien par vocation. K. Beyschlag nous présente au
contraire un Clément ignorant la théologie paulinienne et pris dans un courant
chrétien frühkatholisch influencé par l'apologétique juive-hellénistique. Un
point me paraît acquis : même s'il exagère l'opposition entre le christianisme de
Paul et le christianisme de Clément, l'auteur a mis en lumière une expression
très ancienne de la foi chrétienne qui, tout en étant hellénistique, doit peu de
choses à Paul. En revanche, il n'a pas démontré, à mon avis, l'enracinement de
ce christianisme dans l'apologétique juive. Il se pourrait (cf. les listes des ch. 4 ss.

et 9 ss.) qu'un tel christianisme provienne d'un milieu juif sapiential, axé sur
Alexandrie et Rome (le rôle de la sagesse est du reste admis dans quelques notes,
cf. p. 225 n. 2 et 226 n. 4). François Bovon.



BIBLIOGRAPHIE 24I

A. J. Bellinzoni : The sayings of Jesus in the writings of Justin
Martyr. Leiden, BriU, 1967, 152 p. Suppl. to Novum Testamentum,

vol. XVII.
Dans cette thèse de Harvard, l'auteur se limite à l'étude des citations des

paroles explicites de Jésus chez Justin (Dialogue et I Apol., la deuxième n'en
contenant aucune). Il essaie de situer la place de Justin dans l'histoire de la
tradition évangélique, en cherchant à déterminer si les différences dans les
citations reflètent certains schemes précis. — Il arrive au résultat qu'il existait
des harmonies évangéliques au IIe siècle. Cette thèse est appuyée par le fait que
certaines leçons spécifiques se trouvent chez d'autres Pères (Clément d'Alexandrie,

Origene, Pseudo-Clément, Constitutions Apostoliques) ; il s'agit surtout
d'harmonisations de Matthieu et de Luc, de Marc et d'un autre synoptique, sans
exclure des citations d'un Evangile particulier. Il est intéressant que des
témoins postérieurs de la tradition manuscrite synoptique montrent les mêmes
déviations que celles des citations de Justin. — Quant au matériel non synoptique,

Justin cite des sources traditionnelles (liturgiques par ex.) que l'on
retrouve chez d'autres Pères. Donc, il n'y a de citation ni de mémoire, ni de
textes pré-synoptiques, ni de textes synoptiques canoniques tels quels, ni
d'évangiles non canoniques. Mais il ne semble pas que Justin ne fasse que citer
une harmonie déjà existante. Il est probable même qu'il a composé sa propre
harmonie dans certains cas. —¦ Corollaire : Tatien n'a donc pas été le premier
à composer une harmonie évangélique ; il n'est qu'un maillon d'une chaîne
qui existait auparavant. — Cette thèse est bien menée ; ses résultats impor-
tants- Etienne Visinand.

L. W. Barnard : Justin Martyr. His Life and Thought. Cambridge,
University Press, 1967, vm + 194 p.

Comme son titre l'indique, le livre veut donner une étude d'ensemble sur
Justin. Cette étude, il est vrai, n'aboutit pas à des résultats révolutionnaires,
mais elle est honnêtement faite et essaie de tenir compte des recherches récentes
sur Justin et son temps ; elle renferme aussi des observations personnelles
intéressantes. Nous ne pouvons que souscrire à la ligne générale adoptée par l'auteur
ayant à cœur de revaloriser le mérite de l'apologète : puisque Justin a fait œuvre
de pionnier en son temps, nous ne pouvons exiger de lui qu'il ait réussi du
premier coup à trouver un équilibre parfait dans toutes ses positions. — Un
premier chapitre décrit la vie de Justin (sans toutefois mentionner son séjour à

Ephèse). Un deuxième chapitre résume le contenu des Apologies et du Dialogue
avec Tryphon. Ensuite, sont étudiés les différents « arrière-fonds » de Justin :

la philosophie grecque, le judaïsme, la tradition chrétienne. En ce qui concerne
la philosophie grecque, l'auteur se rallie à la thèse de C. Andresen (cf. ZNW 44,
1952-53, p. 157-195) selon laquelle Justin est surtout influencé par le platonisme
moyen ; cela explique l'ambiguïté de sa doctrine sur Dieu et son Logos (chap. 6
et 7) qui représente un mélange entre deux concepts biblique et grec (Justin
n'est pas redevable à Philon, dans ce domaine : contre Goudenough). Il est
dommage que l'auteur n'ait pas profité davantage, dans ce contexte, du livre
de C. Andresen (Logos und Nomos, 1955) qui met en relief la spécificité de la
conception justinienne de l'histoire. Le chapitre sur la relation de Justin avec
le judaïsme est bien fait, de même que le chapitre sur l'importance de la tradition

chrétienne dans l'œuvre de l'apologète (remarquons, à ce propos, que le

16



242 BIBLIOGRAPHIE

récent livre de P. Prigent aurait mérité d'être mieux pris en considération).
Justin, tout en étant « philosophe », est très traditionaliste : on peut le montrer
— et M. Barnard le fait — au sujet de sa doctrine trinitaire, de sa demonologie,
de sa doctrine sur la création, sur l'incarnation, sur la rédemption, sur l'Eglise
et ses sacrements, et enfin au sujet de son enseignement eschatologique qui est
particulièrement ambigu, mais pas pour autant contradictoire (l'auteur le
souligne à juste titre, en suivant ici la méthode appliquée par C. F. D. Moule dans
l'étude des eschatologies du Nouveau Testament). Signalons que le chapitre sur
l'Eglise et les sacrements fait un tour d'horizon intéressant de la situation
ecclésiastique à Rome au temps de Justin. Quatre appendices terminent le
livre : i. Une note sur les œuvres attribuées à Justin (on regrette l'absence d'une
discussion du problème du De resurrectione) ; 2. La lettre de Hadrien à Minucius
Fundanus (il faudrait maintenant citer l'ouvrage de R. Freudenberger, Das
Verhalten der römischen Behörden gegen die Christen im 2. Jahrhundert, 1967) ;

3. Un renvoi aux études de Sibinga sur le texte vétérotestamentaire de Justin ;

4. Une discussion de l'étude de Harnack sur les espèces eucharistiques chez
Justin. — Quelques points de détail devraient être revus : Irénée était-il
vraiment l'élève de Justin (p. 12 s.). En quel sens les découvertes de Qumran et
de Nag Hammâdi nous aident-elles à situer la théologie de Tryphon (p. 25, 42).
Le contenu de la Discussion entre Jason et Papiscus est-il si bien connu (p. 69).
Où, dans le chap. 17 de la Ire Apologie, des soldats chrétiens sont-ils men-
tionnés (p. 152). w^ RoRDORF.

Méliton de Sardes : Sur la Pâque, et fragments. Introduction, texte
critique, traduction et notes par O. Perler. Paris, Editions du
Cerf, 1966, 276 p. (Sources chrétiennes, 123.)

Mgr Perler était tout désigné pour faire cette édition. A en juger d'après
les travaux qu'il a déjà consacrés à Méliton (Ein Hymnus zur Ostervigil von
Méliton i960 ; articles dans Rech. Sc. rei. LI, 1963, p. 407-421, et Rev. bibl.
LXXI, 1964, p. 584-590), on pouvait s'attendre à une bonne et intéressante
édition. Notre espoir ne nous a pas trompé : le numéro 123 des Sources
chrétiennes est, grâce à lui, une belle réussite. Bien que l'auteur qualifie modestement
son édition de « provisoire » — car les fragments coptes de la bibliothèque Bodmer

et du Crosby Codex ne sont pas encore publiés — il est d'ores et déjà
probable que la publication de ces fragments ne nécessitera pas beaucoup de
changements dans le texte et dans l'interprétation. Aussi la « reconsidération » du
papyrus Chester Beatty-Michigan par S. G. Hall (communication présentée au
Ve Congrès de patristique à Oxford, en septembre 1967, et qui paraîtra dans
Journ. Theol. Stud.) confirme-t-elle dans l'ensemble les leçons adoptées par
Mgr Perler. — 1. Une introduction traite, avec sobriété et perspicacité, les
problèmes de la personne de l'auteur et de ses écrits, ainsi que les questions de
l'identification, de l'authenticité et de la date de l'homélie ou (plutôt) du praeconium
« Sur la Pâque » ; elle donne ensuite un résumé de la typologie et de la christologie

de Méliton et conclut par un chapitre sur la transmission et l'édition du
texte. — 2. Suivent le texte, la traduction et le commentaire. En règle générale,
Mgr Perler donne la priorité au papyrus Bodmer, en renvoyant les variantes du
papyrus Chester Beatty-Michigan et les autres manuscrits dans l'appareil
critique. En ce qui concerne la traduction, Mgr Perler élimine les erreurs de l'édition

de M. Testuz ; il présente une version française littérale, mais en même



BIBLIOGRAPHIE 243

temps élégante. Le commentaire (sous forme de 80 pages de notes où l'éditeur
étale son érudition remarquable) est très riche en gloses philologiques et en
parallèles patristiques éclairant le contexte général des idées exprimées dans
l'écrit de Méliton ; nous voyons apparaître les contours de toute la théologie
« asiatique » du IIe siècle qui se défend, dans son interprétation de l'Ancien
Testament, d'une part contre la gnose, et d'autre part contre les Juifs, et qui
étonne par sa christologie « avant-gardiste ». De plus, Méliton est un témoin
précieux de la tradition quartodécimane. Dans ce contexte, il nous semble que
Mgr Perler fait une distinction presque trop subtile entre l'évêque de Sardes et
Apollinaire de Hiérapolis (p. 20 s. et 181 ss.) ; le repas joyeux de la Grande Fête,
décrit dans le § 80, semble tout de même être le repas pascal, car Méliton en
distingue la Fête des Azymes amère dans le § 93. Cette manière de voir s'accorderait

aussi mieux avec le déroulement et la théologie de la fête quartodécimane
étudiée par B. Lohse (Das Passafest der Quartadecimaner, 1953) et rappelée par
Mgr Perler (p. 25 ; il a d'ailleurs certainement raison avec son interprétation
baptismale du fragment d'hymne conservé au verso du dernier feuillet du

papyrus Bodmer). — 3. Une dernière partie du livre est consacrée aux
fragments grecs et syriaques attribués à Méliton, ainsi qu'aux deux fragments attribués

à l'écrit « Sur la Pâque » d'Apollinaire de Hiérapolis. On regrette un peu
que Mgr Perler ait renoncé à en donner un commentaire détaillé (cf. cependant
p. 39 ss.). Les index sont très utiles (index des citations scripturaires, index
complet des mots grecs et index de la traduction latine des fragments syriaques).
On aurait pu ajouter un index des auteurs anciens et modernes.

W. Rordorf.

Yvon Bodin : Saint Jérôme et l'Eglise. Paris, Beauchesne, 1966, 382 p.
(Théologie historique, 6.)

M. Y. Bodin, professeur de théologie dogmatique au Séminaire de Poitiers,
présente une étude exhaustive de la pensée de saint Jérôme sur l'Eglise, pensée
qui est d'ailleurs difficile à saisir parce que saint Jérôme n'est pas systématicien ;

il faut donc essayer de faire la synthèse des différents fragments d'ecclésiologie
qui se trouvent par-ci par-là dans ses nombreux ouvrages. Cette étude était
pourtant tentante, car un homme comme saint Jérôme, versé dans la littérature
chrétienne latine et grecque, doit refléter comme dans un miroir l'ecclésiologie
de son temps. — M. Bodin a fort bien résolu sa tâche difficile. Il a fait un exposé
complet de tous les aspects de l'ecclésiologie de saint Jérôme, illustré par de
nombreuses citations des œuvres du Stridonien. Aussi, la structure de son livre
est-elle logique. Il parle, dans une première partie, de la typologie de l'Eglise
chez saint Jérôme. Après un premier chapitre, qui — il est vrai — déçoit un peu
(l'introduction sur la tradition typologique chez les Pères simplifie les choses ;

la comparaison de la typologie hiéronymienne avec celle de saint Hilaire et de
saint Ambroise est superficielle), le deuxième chapitre démontre cependant
d'une manière convaincante que saint Jérôme doit beaucoup à Origene ; il ne

pourra même pas se détacher complètement de l'exégèse de son maître spirituel
quand il attaquera la théologie origénienne (preuve en soit la Lettre n° 78
ad Fabiolam, influencée par la 27e Homélie sur les Nombres d'Origène). Toutefois,

saint Jérôme souligne — et c'est son originalité — la Veritas hebraica (philologie,

topographie, histoire). Le Père L. Doutreleau a en outre prouvé que saint
Jérôme dépend dans sa typologie de Didyme l'Aveugle (Sources chrétiennes

83-85). Quant aux types principaux de l'Eglise, le livre de M. Bodin n'apporte



244 BIBLIOGRAPHIE

rien de neuf par rapport à ce que nous savions déjà des travaux du Père Daniélou
sur ce sujet ; cela montre à quel point saint Jérôme est traditionaliste. —
La deuxième partie du livre est consacrée à la théologie de l'Eglise. La première
section développe la vision hiéronymienne de la croissance de l'Eglise. Enracinée

elle-même dans le « reste » fidèle du peuple juif, l'Eglise intègre également
les Gentils, après le refus de la Synagogue. Mais saint Jérôme souligne, comme
peu de Pères l'ont fait, la conversion finale du peuple juif, dans la perspective
de Romains 9-11. Le fondement de l'Eglise est le Christ, mais, avec lui, les
apôtres qui ont fondé les Eglises missionnaires, et qui sont les garants de l'orthodoxie,

ayant une autorité sans égale. Saint Jérôme rappelle que l'Eglise n'est
Eglise du Christ que si elle reste fidèle aux apôtres (notons qu'à son époque
l'apostolicité de l'Eglise est aussi soulignée par les confessions de foi Le
chapitre sur le Prince des apôtres, Pierre, qui développe — conformément aux
limites de l'étude — uniquement la pensée de saint Jérôme, aurait mérité une
comparaison plus ample avec celle des Pères de l'Orient (M. Bodin ne donne
qu'un florilège de textes à la page 145, note 128) ; elle aurait révélé que le
consensus entre l'Occident et l'Orient n'est pas complet. Un dernier chapitre traite
de la croissance de l'Eglise dans le temps présent, marquée d'un élan missionnaire

; à la fin des temps, l'Eglise peregrine sera transfigurée en l'Eglise
glorieuse. Il est intéressant de voir qu'à côté de l'optimisme de saint Jérôme, qui
croit à l'indestructibilité de l'Eglise, il y a, dans ses ouvrages, des pages d'un
pessimisme désillusionné (cf. par exemple le début de la Vita Malchi). — Une
deuxième section parle de l'Institution ecclésiale selon saint Jérôme. Le Stri-
donien connaît et accepte, bien entendu, la hiérarchie traditionnelle et ses bases

théologiques. Mais il est frappant de constater combien il insiste, à la suite
d'Origène, sur l'éthique du ministère : il faut absolument que le comportement
d'un ministre corresponde à la dignité de son ministère ; saint Jérôme, on le
sait, ne retient pas ses critiques à l'adresse d'un clergé qu'il croit corrompu. Les
chapitres les plus intéressants de tout le livre sont à notre avis ceux qui
concernent la thèse hiéronymienne sur l'origine de l'épiscopat et le témoignage du
Stridonien quant à la primauté romaine (p. 196 ss. et 204 ss). Il est connu que
saint Jérôme défend, dans sa lettre à Evangélus et dans son commentaire sur
l'épître à Tite, la thèse selon laquelle l'épiscopat aurait « émergé » du collège des

presbytres ; historiquement parlant, il ne serait donc pas directement une
institution de droit divin, mais une fonction du bene esse de l'Eglise. Cette thèse a

toujours été une crux interpretum. Il est en effet extraordinaire qu'un Père du
IVe siècle voie les choses de cette façon ; il s'agit visiblement d'un fruit des
études bibliques intenses de saint Jérôme. Il est heureux que M. Bodin ne se
borne pas à minimiser la valeur de cette thèse en montrant que saint Jérôme
semble se contredire, mais qu'il essaie de la prendre au sérieux ; elle pourrait
en effet renfermer un grain de vérité historique. Le chapitre sur la primauté
romaine cependant ne satisfait pas, car on ne comprend la complexité de la position

hiéronymienne que quand on étudie simultanément la position de son
contemporain, le pape Damase, ainsi que celle d'Optat de Milève et, en
contraste, celle de Basile le Grand (cf. L. Vischer, Basilius der Grosse, 1953). —
Le deuxième chapitre de la deuxième section montre saint Jérôme comme
homme de la tradition, qui combat les hérétiques et qui connaît la valeur de la
tradition à côté de l'Ecriture ; le troisième chapitre fait la synthèse de la pensée
du Stridonien sur le baptême et l'eucharistie. Une troisième section enfin,
groupe les passages hiéronymiens parlant du Corps mystique (le résultat de
cette étude est au fond assez maigre). Un excellent résumé, une bibliographie



BIBLIOGRAPHIE 245

et des registres terminent le livre ; un tableau chronologique des œuvres de
saint Jérôme, placé au début du livre, est également très utile. On regrette
seulement que M. Bodin n'ait pas davantage utilisé les ouvrages sur saint
Jérôme parus en d'autres langues que le français, et qu'il n'ait pas pris soin
de corriger les citations grecques et allemandes. -yj Rordorf

Vincenzo Recchia : L'esegesi di Gregorio Magno al Cantico dei
Cantici. Turin, Società Editrice Internazionale, 1967, 162 p.

Grégoire le Grand n'a pas seulement été un grand homme d'action et de

gouvernement et un grand contemplatif, mais aussi un grand écrivain et exégète.
Son exégèse constitue le passage entre l'exégèse patristique et l'exégèse monacale

du Moyen Age. — Son interprétation du Cantique des Cantiques n'a pas
eu jusqu'à maintenant l'importance qu'elle mérite, peut-être à cause des
incertitudes sur son authenticité ; incertitudes d'ailleurs définitivement dissipées par
les études de Capelle, de Verbraken et d'autres. Le mérite de l'étude de R. n'est
pas seulement d'avoir donné à VExpositio in Canticum Canticorum la place
qui lui revient, mais aussi et surtout d'avoir approfondi quelle a été la « méthode »

exégétique de Grégoire. C'est, au fond, la méthode classique du grammaticus
utilisée cependant avec la liberté de l'homme nouveau, chrétien et contemplatif.
— E'Expositio est donc, comme voulait Cicéron : rem breviter exponere et proba-
biliter et aperte ; elle se développe selon les deux phases classiques, methodice
et historiée ; elle passe à travers la lectio, la enarratio, la verborum interpretatio.
L'attention de Grégoire est donc, avant tout, dirigée vers une lecture exacte
du texte biblique ; ce n'est que sur la base de celle-ci qu'on pourra superposer
le sens allégorique et atteindre le sens mystique. — Cet essai de R. sera extrêmement

utile, donc, pour apprendre à connaître non seulement l'œuvre de Grégoire
le Grand, mais la méthode exégétique dans ses différentes formes. Le sérieux
scientifique avec lequel cette étude est conduite fait honneur à son auteur et
à l'Institut de littérature chrétienne ancienne de l'Université de Bari.

Filippo Gentiloni Silveri.

S. Bernardi : Opera vol. IV, Sermones, I, ad fidem codicum recen-
suerunt. J. Leclercq, H. Rochais, Romae, Editiones cistercienses,
1966, 500 p.

Ce quatrième tome des œuvres complètes de saint Bernard, composé sur le
modèle des précédents, est une réussite typographique. L'érudition et la méthode
critique des éditeurs est digne de cette forme admirable. De courtes introductions

nous font connaître l'origine et l'histoire des textes. On lit dans l'une
d'elles que l'étude des différents états des textes permet d'assister au travail
de l'auteur sur ses sermons déjà écrits par lui ou par ses secrétaires et révèle
parfois une évolution d'ordre doctrinal ou, plus souvent, d'ordre littéraire ; on
voit saint Bernard changer l'ordre des mots, abréger certaines phrases, introduire

des termes plus recherchés (p. 158). Le grand contempteur des arts et des
sciences est aussi un grand écrivain. Le tome IV contient les homélies sur
l'Evangile missus est, puis le De conversione ad clericos, enfin les sermons pour
les fêtes et les temps sacrés qui vont de l'Avent à Pâques. Moins spéculatifs
que d'autres, ces textes nous font retrouver cependant l'anthropologie et la



246 BIBLIOGRAPHIE

théologie de saint Bernard. Ils constituent un commentaire de la Bible par un
esprit pénétré de philosophie augustinienne, mais qui ne cite aucun philosophe
ou théologien. Ils sont un dialogue avec les moines par un prieur qui connaît
leurs faiblesses et prévoit leurs objections. La vie morale et spirituelle est la
principale préoccupation de l'auteur, mais l'ignorance demeure à ses yeux un
des principaux vices à combattre : non pas certes l'ignorance des arts libéraux,
mais l'ignorance de Dieu et de sa volonté. Fernand Brunner.

Luis Farre : Tomas de Aquino y el Neoplatonismo. Ensayo historico
y doctrinal. La Plata, Universidad Nacional, 1966, 132 p.

Cet essai s'encadre dans les nombreuses œuvres qui, durant ces dix
dernières années, ont étudié les rapports entre la scolastique et le néoplatonisme.
La conclusion commune de toutes ces études, comme celle aussi de l'essai de
l'auteur, a conduit à surmonter l'opposition, conventionnelle à une certaine
époque, montrant combien la souche platonicienne et néoplatonicienne est
importante dans la scolastique médiévale et dans Thomas d'Aquin surtout. —•

Il s'agit d'un travail plus historique que doctrinal. La conclusion est,
volontairement et sagement, modeste : l'influence néoplatonicienne sur Thomas a été
plus forte qu'on ne le soupçonnait il y a quelque temps ; mais les études
historiques sur la philosophie médiévale sont encore trop rares pour pouvoir en dire
plus. L'auteur, qui traite un sujet indiscutablement important et intéressant,
peut être loué pour sa clarté et sa sobriété.

Filippo Gentiloni Silveri.

Julia Gauss : Ost und West in der Kirchen- und Papstgeschichte des
11. Jahrhunderts. Zürich, EVZ-Verlag, 1967, 139 p.

Les quatre brèves mais substantielles études de Julia Gauss abordent la
question, riche encore en révélations inattendues, des rapports entre l'Orient
et l'Occident au XIe siècle. Rappelons à ce propos que le schisme entre les deux
grandes Eglises fut beaucoup moins spectaculaire et radical que nous ne le
penserions, du moins en son premier moment. Ce ne fut que peu à peu que ses
effets néfastes se firent sentir et allèrent en s'aggravant. La première étude
nous montre le rôle joué par l'abbaye du Mont-Cassin dans l'unification du
sud de l'Italie ; ce fut à la fois le point stratégique que Grecs et Latins s'efforçaient

de conquérir et le sanctuaire qu'empereurs d'Orient et d'Occident
comblaient de donations et de privilèges, sanctuaire où longtemps, malgré le schisme,
les pèlerins d'Orient continuèrent à affluer. Une seconde étude concerne un
projet de croisade imaginé par Grégoire VII, projet que la querelle des investitures

devait anéantir : les rêves d'expansion de la papauté vers l'Orient ont été
brisés par son alliance avec les Normands. L'étude suivante sur le pape Urbain II
et Alexis Comnène contient une analyse intéressante d'un traité de Théophy-
lacte, évêque d'Ochrida, qui fit preuve d'une rectitude d'esprit et d'une modération

étonnantes à l'égard des Latins. La dernière étude nous présente Anselme
de Canterbury, non comme le théologien d'une recherche abstraite, mais
comme l'homme qui essaya de dialoguer avec les non-chrétiens : juifs et musulmans.

Si inattendu que cela nous paraisse, le XI« siècle a été une époque de

dialogues. Dialogues de sourds trop souvent, dialogues dictés par un esprit



BIBLIOGRAPHIE 247

trop juridique ou de puissance orgueilleuse mais où l'on perçoit aussi des accents
étonnants humains et chrétiens. C'est dire l'intérêt du petit livre de Julia
Gauss. Lydia von Auw.

Heinrich Bornkamm : Thesen und Thesenanschlag Luthers. Berlin,
Alfred Töpelmann, 1967, vu + 70 p.

L'affichage des thèses contre les indulgences par Luther est-il une légende
Plusieurs historiens ont récemment émis des doutes au sujet de la date
(Hans Volz) et du fait historique (Erwin Iserloh et Klemens Honselmann).
Heinrich Bornkamm répond à ces objections par une étude serrée des
documents et en replaçant l'événement dans son contexte historique et théologique.
Il arrive aux conclusions suivantes : 1. Les 95 thèses n'ont pas été composées
en vue d'une intervention auprès des évêques, mais en vue d'une dispute universitaire.

Luther n'a point passé par-dessus la tête des évêques, puisque le droit
à la dispute faisait partie des privilèges d'un docteur de l'Eglise. Ces thèses
s'insèrent dans une série de disputes dans lesquelles les théologiens de Wittenberg

attaquaient un certain nombre de doctrines scolastiques contestables. La
divulgation inattendue des thèses et l'intervention immédiate de l'évêque
Albrecht auprès de la Curie obligeaient Luther à s'expliquer sur ses opinions.
2. La dispute étant publique, ces thèses doivent avoir été affichées. Selon
Luther, cet acte a eu lieu le jour de la « Toussaint », ce qui, selon l'usage
linguistique de l'époque, inclut la Vigile du 31 octobre. Il n'y a pas lieu de mettre
en doute les déclarations de Mélanchthon au sujet de cette date. Mais à côté
de la question chronologique il y a le problème théologique : le pape a-t-il le
pouvoir juridictionnel de distribuer le trésor de l'Eglise sous forme d'indulgences

En dépit des critiques d'une forte minorité des évêques rassemblés
au IIe Concile du Vatican, Paul VI a réaffirmé le Ier janvier 1967 la position
traditionnelle de l'Eglise, sous réserve de quelques modifications pratiques.
H. Bornkamm le constate avec regret et se demande si l'objection théologique
de Luther contre les indulgences n'est pas fondamentalement justifiée.

Hartmut Lucke.

Richard Stauffer : Le catholicisme à la découverte de Luther.
Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1966, 130 p.

Dans cette étude, M. Stauffer examine « l'évolution des recherches catholiques

sur Luther de 1904 au 2e Concile du Vatican ». Comment les luthérologues
catholiques ont-ils passé d'une critique destructrice (ire partie, p. n-54) à
une approche respectueuse (2e partie, p. 55-116) de la figure du réformateur
L'auteur répond à cette question par une analyse synoptique des travaux parus
en allemand, français et anglais. On sait que le Père Denifle ramenait la
redécouverte de la justice de Dieu par Luther à une tentative désespérée de légitimer
sa déchéance morale, et que le Père Grisar voyait dans le moine augustin un
névrosé. Leurs disciples français (Cristiani, Paquier, Lagrange, Maritain) et
anglo-saxons (Ganss, O' Hare, Evennett, Clayton, Hugues) se signalent par
des accusations analogues et la même méconnaissance des facteurs proprement
théologiques de la Réforme. Parmi les nombreux artisans d'une réévaluation
dans les pays germaniques citons le nom de Joseph Lortz auquel appartient



248 BIBLIOGRAPHIE

le mérite d'avoir montré le réformateur en tant qu'« homme religieux ». Ce

qu'il lui reproche, c'est son interprétation subjectiviste de la Bible. Ce fut
ensuite Adolf Herte qui prouva que les historiens catholiques ont pendant des
siècles puisé leurs préjugés contre Luther dans les Commentaires calomnieux de
Jean Cochlaeus. Selon M. Stauffer, c'est Johannes Hessen qui a le mieux compris
l'intention de Luther. Celui-ci n'aurait pas péché par subjectivisme, mais plutôt
par une méconnaissance de la réalité de l'Eglise. Dans les pays francophones,
l'effort de compréhension fut inauguré par Paul Vignaux et poursuivi par les
Pères Yves Congar, Dom Strotmann, Louis Bouyer, Georges Tavard et François
Biot, et par Georges Bernanos sur le plan littéraire. Notons que le Père Bouyer
ramène les éléments négatifs de la pensée du réformateur à l'influence du
nominalisme occamiste. Dans les pays anglo-saxons, ce sont les ouvrages des Pères
Tavard et Me Donough et les articles des Pères Quealey et Swidler qui sont à

l'origine d'un renouveau, quoique tardif, des recherches sur Luther. Mais
M. Stauffer signale surtout la remarquable biographie écrite par un laïc, John
M. Todd. « Luther, dit-il, n'est ni un héros ni un scélérat, il est Justus et
peccator » (p. 112). Si des auteurs catholiques peuvent aujourd'hui prononcer de
tels jugements sur Luther, cela a certes été facilité par le fait — relevé pour la
première fois par Hubert Jedin — que le Concile de Trente n'a pas condamné
nommément les réformateurs, mais leurs doctrines.

Hartmut Lucke.

Adolf Martin Ritter : Das Konzil von Konstantinopel und sein
Symbol, Studien zur Geschichte und Theologie des II. ökumenischen
Konzils. Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 15.
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1965, 316 p.

Cette thèse de doctorat, soutenue en 1962 devant la Faculté de théologie de
Heidelberg, est un travail en tous points remarquable. A propos de ce concile de
381 qui définit la divinité du Saint-Esprit et dont, hélas, aucun procès-verbal ne
nous est parvenu, l'auteur, élève de H. von Campenhausen et de H. Dörries, a
réuni des témoignages patristiques inédits et exploité au maximum des sources
mal utilisées jusqu'ici (par exemple le grand poème autobiographique de
Grégoire de Naziance). Sa connaissance des travaux modernes est à peu près
exhaustive. Son jugement est sûr et son esprit critique. — La monographie se
divise en deux : la première partie (p. 19-131) décrit le déroulement du Concile
tel que l'auteur le reconstruit avec vraisemblance d'une analyse serrée de toutes
les sources ; la seconde (p. 132-208) traite du symbole de Nicée-Constantinople
que la tradition rattache au Concile de 381. Le tout s'achève par une série
d'excursus (1. Théodose et le Concile de Constantinople de 381 ; 2. Le tomos de
Constantinople et les vingt-trois canons arabes contenus dans le Nomokanon de
Michel de Damiette ; 3. Interprétation des vers 1703-1796 du Carm. hist. XI de
Grégoire de Naziance « Sur soi-même » ; 4. L'homoousios de Constantinople ;

5. La pneumatologie de Constantinople). — Sans pouvoir résumer tout l'ouvrage,
je signale simplement quelques conclusions importantes, en particulier certaines
déductions qui vont à l'encontre de la présentation traditionnelle de ce concile.
La tentative d'union avec les Macédoniens (pneumatomaques) eut lieu tandis
que Grégoire de Naziance dirigeait encore les débats. Au cours de ces discussions
qui se soldèrent par un échec, les Pères conciliaires présentèrent une formule de
foi qui, à propos de la pneumatologie, devait mettre à jour le symbole de Nicée



BIBLIOGRAPHIE 249

sans trop offusquer les Macédoniens. Cette formule n'est autre que le symbole
de Nicée-Constantinople dont l'authenticité est affirmée ici contre F. J. A. Hort
et A. Harnack, et avec E. Schwartz. Mais, contre E. Schwartz, A. M. Ritter
démontre que le symbole ne fut pas proclamé autorité aussi normative que le
symbole de Nicée. A cause de l'échec des négociations mentionnées, il tomba
même dans un certain oubli, d'où le retira le Concile de Chalcédoine (451).
L'auteur place ensuite la discussion et la rédaction des canons II et III qui
nous sont parvenus (II : les évêques doivent s'en tenir aux limites de leur Eglise ;

III : primat d'honneur de Rome et de Constantinople). Les débats sur ces deux
canons qui seront encore adoptés et signés globalement avec les autres et le
tomos à la fin du concile eurent donc lieu avant l'arrivée des délégués égyptiens.
Cette arrivée s'explique sans doute par la volonté impériale de donner une portée
œcuménique à un concile qui, jusque-là, n'était qu'une réunion de certains
évêques orientaux. De la fin du concile datent le tomos perdu et le canon I qui,
selon A. M. Ritter, ne faisait pas partie du tomos. Lors de la dernière séance
(9 juillet 381), les évêques écrivirent à Théodose une lettre qui nous est conservée.

— Aucune étude sérieuse du Concile de 381 et du symbole de Nicée-Constantinople

ne pourra négliger dorénavant le travail important de A. M. Ritter.

François Bovon.

Paul De Vooght : Les pouvoirs du concile et l'autorité du pape au
Concile de Constance Unam Sanctam, t. 56). Paris 1965, 198 p.

Dans ce livre, le grand spécialiste du Concile de Constance et de Jean Hus
a réuni des études qui traitent de la valeur qu'on doit reconnaître aux décrets
dans lesquels ce concile a défini sa propre autorité — ou tout au moins celle d'un
concile réformateur. Dom De V. passe en revue des tentatives anciennes et
modernes de nier ou de restreindre l'autorité de ces décrets ; bien plus, il nous
présente les papes de l'époque, Martin V et même Eugène IV (en dépit de ses
nombreuses tergiversations), comme étant respectueux des pouvoirs
conciliaires définis à Constance. Il nous décrit en particulier la théologie du général
des dominicains, Léonard Statius de Datis, qui réussit à surmonter la querelle
entre papalistes et conciliaristes, pour faire valoir que les deux pouvoirs devaient
se compléter de façon harmonieuse : la supériorité ordinaire du pape sur toute
l'Eglise peut faire place à une supériorité exceptionnelle du concile, là où il
s'agit de réformer la papauté elle-même, en déposant et en remplaçant un pape
hérétique, schismatique, ou scandaleux. En règle générale, le pape et le concile
représentent ensemble la plus haute autorité dans l'Eglise. — Cette théologie
sans excès sert à l'auteur de fil conducteur dans sa lecture des actes et des
déclarations des papes, du légat Cesarini, de son contradicteur Torquemada,
et d'autres encore. En fait, tous paraissent y adhérer à quelque titre : « Martin V
a cru aux deux valeurs défendues par Statius : au pape et au concile » (p. 80).
« En fin de compte (Eugène IV) a maintenu comme son prédécesseur à la
fois la primauté romaine et le Concile de Constance » (p. 103). Il en va de même
de Cesarini et de Torquemada, de Nicolas de Cuse et de Tudeschis, dont les
différends ressortissent à diverses interprétations de la situation réelle, plus
qu'à des divergences théologiques. — Une telle interprétation de l'histoire
doctrinale du XVe siècle ne manquera pas de susciter des critiques. Dans leur
avertissement, les éditeurs de la série attirent eux-mêmes l'attention du lecteur
sur l'explication différente que fournit Mgr Hubert Jedin dans son Bischöfliches



250 BIBLIOGRAPHIE

Konzil oder Kirchenparlament (1963). Quant à nous, qu'il nous soit permis de
douter que l'auteur ait dit le dernier mot sur certains des grands théologiens du
temps, notamment Torquemada. Si le grand théoricien du papalisme a essayé
d'harmoniser, lui aussi, les rôles des deux autorités, est-ce réellement parce que
ses « déviations » l'impliquaient d'abord dans de graves contradictions, alors
que sa «théologie dans son expression ultime, traduit sur le plan théorique
les deux pôles inébranlables de la conduite ferme de Martin V et toute en
volte-face d'Eugène IV : l'affirmation de la primauté ou de la supériorité du
souverain pontife et la reconnaissance d'une certaine supériorité du concile »

(p. 161). L'harmonie interne du système de Torquemada nous paraît indéniable.
En particulier le modèle monarchique de l'Eglise, que T. développe au livre II
de la Summa de ecclesia domini (ch. 1 et ss., éd. Lyon 1496, en part. f. k v.)
d'après saint Thomas et saint Albert le Grand, avant d'aborder la question de
la suprématie, nous semble important. Ce modèle explique comment T. peut
soutenir que rien de ce que décide un concile ne peut lier le pape (livre III,
ch. 51, f. D iii v.) : même les prélats rassemblés en cas de vacance du siège
romain possèdent simplement l'autorité « quam prius habebant ab apostolica
sede » (ib. ch. 41, f. C ii v.). Ne faut-il pas en conclure que pour T., même dans
le cas où un concile doit agir « contre » le pape — c'est-à-dire en réalité sans
lui — il exerce encore l'autorité papale et non pas une autorité conciliaire en
tant que telle PlERRE Fraenkel.

Olivier Clément : L'essor du christianisme oriental. Paris, Presses
Universitaires de France, 1964, 123 p. CoUection « Mythes et
Religions », N° 50.

Le premier but de ce livre est d'information ; mais c'est aussi à une vision
« de l'intérieur » que nous convie O. Clément. U ne s'agit pas seulement d'un
ouvrage historique. Plus qu'à la chronologie l'auteur s'attache volontiers à des

penseurs et aux faits théologiques ; par « engagement personnel aussi ». Clément
embrasse une période qui va du IXe au XIIIe siècle : c'est le schisme, confirmé
avec la prise de Constantinople par les Latins en 1204, et surtout ses causes
théologiques, tantôt retardées, tantôt favorisées par la politique. Rupture avec
l'Occident, mais, paradoxalement, profonde rencontre suscitée par le choc
même des idées. — Le Moyen Age orthodoxe constitue un grand cycle pneuma-
tologique qui succède au cycle christologique des premiers siècles de l'Eglise.
La théologie de Byzance est une méditation sur la personne du Saint-Esprit,
qui procède du Père seul ; l'Occident ajoute Filioque. Comme l'avait souligné
Photius, l'Esprit n'est pas dans un lien de dépendance ontologique par rapport
au Fils, mais dans un lien de « mutuelle subordination ». Cette différence de
Credo a profondément marqué la personnalité de l'Eglise orthodoxe. A travers
Christ, puis Pierre, Rome porte davantage l'accent sur la structure hiérarchique
de l'Eglise. Pour les théologiens byzantins et « les divins Pères » la promesse
de Jésus à Pierre a « un sens catholique et se rapporte à tous ceux qui ont cru
et qui croient. Rétrécir cette promesse à Rome seule, ce serait interdire que
toute Eglise de fidèles possède en propre le Sauveur (Nicolas Mésarites). —
C'est toujours la vision de l'Eglise comme unité de foi et de vie : accord catholique

des consciences personnelles dans la Vérité, communion des Eglises
locales, chacune intégrée par son évêque en communauté eucharistique, dans
la vie qui jaillit des mystères. » — Consciences personnelles. Saint Syméon le



BIBLIOGRAPHIE 25I

Nouveau Théologien dévoile « le mystère, tout d'intériorité et d'évidence intime,
de la rencontre personnelle avec le Christ et de l'inspiration prophétique par
l'Esprit saint ». Clément ne veut pas écrire, comme le P. Hausherr, que Syméon
fut un protestant avant la lettre ; mais si l'Occident avait pu accueillir l'élaboration

pneumatologique de l'Orient, peut-être « aurait-elle permis à la Réforme
du XVIe siècle de rester intérieure à l'Eglise et de n'être pas elle-même débordée

par l'anabaptisme et le pentecôtisme ». — Cette dimension existentielle de la
théologie orthodoxe — dont Clément a déjà parlé dans Transfigurer le Temps
— a permis l'essor d'un univers où se développent librement, dans une perspective

pentecostale, les types nationaux et culturels. Irénique au Mont Athos,
excessif parfois tel le bogomilisme en Bulgarie, missionnaire avec Cyrille et
Méthode en Moravie et en Bohême, créateur en Serbie — où l'artiste byzantin
accomplit, dans la mesure de ses moyens, une manière de sacerdoce, aussi

anonyme que celui du prêtre à l'autel (Paul Lemerle, Le style byzantin). Tant
il est vrai que « l'Eglise orthodoxe ne met de limites ni à la liberté de l'homme

ni à la miséricorde de Dieu » (Transfigurer le Temps). Pour l'Orient conciliaire,

c'est le « contenu de la vérité qui compte d'abord, et la réception de cette
vérité par les Eglises locales et les consciences personnelles ». C'est la vérité qui
suscite le prophète, non l'institution ; la dignité apostolique appartient à chaque
chrétien. — A l'heure du dialogue entre Paul VI et Athénagoras, cette étude
permet de situer et de limiter les difficultés théologiques, d'espérer sans naïveté.

Joël Jakubec.

Olivier Clément : Byzance et le christianisme. Paris, Presses Univer¬
sitaires de France, 1964, 122 p. Collection « Mythes et Religions »,

n° 49.

Etude de la spiritualité et de la théologie orthodoxes. C'est au XIVe siècle,
alors que son empire agonise, menacé tant par la chrétienté latine que par les

Turcs, que la Byzance spirituelle « a ensemencé de lumière le monde orthodoxe »,

Byzance reprend « les grandes proclamations christologiques sous un angle
nouveau : celui de leur intériorisation personnelle dans le Saint-Esprit ». —
Clément sait présenter la Petite Philocalie de la prière du cœur (traduite par
Jean Gouillard, Les Cahiers du Sud, 1953), mot à mot « amour de la beauté »,

la beauté authentique, dans l'Orient chrétien, étant un autre nom de la sainteté.
Si tu es théologien, tu prieras vraiment, et si tu pries vraiment, tu es théologien,
disait Evagre le Pontique. Il ne s'agit point de pratiques ésotériques, mais
d'attention muette à la révélation biblique, à la vie cachée dans le Christ. La
prière du cœur, familière dans l'Orient orthodoxe, est celle des silencieux, des

hésychastes — Nicolas Cabasilas montre qu'elle est aussi celle des laïcs.
Grégoire Palamas, rappelant Macaire, « place dans le cœur l'opération de

l'esprit ». Le Dieu vivant n'est pas un objet de connaissance, et ce n'est que par
un élan personnel, au-delà de « ses activités intellectuelles et corporelles » que
l'homme peut s'unir à lui. Palamas dépasse la théologie négative — devenue

jeu intellectuel à l'époque — en l'intégrant dans une quête personnelle qui
seule la justifie. C'est la « prière pure » des hésychastes qui affermira l'Eglise
byzantine dans l'effondrement temporel de l'Empire. Pour les Hussites, Byzance
reste la cité du « vrai sacerdoce ». — A la fin du XIVe siècle, la Russie prend la
relève. Saint Serge de Radonège éveille des vocations contemplatives et encourage

la fondation de monastères. Douceur, humilité, pauvreté, amour des



252 BIBLIOGRAPHIE

ennemis sont ses grandes vertus. Les hésychastes russes estiment « purifiante »

la sécularisation des biens du clergé — contestée il est vrai par les grandes
communautés. Plus tard, mais dans le même esprit, Tikhon Zadonsky condamne
avec vigueur le mauvais usage des richesses (Du vrai Christianisme). Clément
sait insérer l'histoire dans l'actualité lorsqu'il écrit : « La réforme monastique
en Russie a suscité à l'intérieur de l'Eglise un paupérisme évangélique dont
la tradition permet aujourd'hui à cette Eglise d'accepter sans arrière-pensée
une organisation socialiste de la société. » Byzance a transmis à la Russie sa

spiritualité, alors que la carence du témoignage orthodoxe au Concile de
Florence en 1439 — menacée à l'Est, elle était peu libre pour un dialogue avec
l'Ouest — « rendit inévitable en Occident l'éclatement non seulement de la
chrétienté, mais de l'Eglise». — Une riche documentation historique, des
filiations audacieuses parfois — mais justifiées par un critère sûr —, l'étude des

faits jusque dans leurs conséquences actuelles, voire prophétiques, la grande
sensibilité artistique de l'auteur aussi (il suffit de lire la description qu'il donne
des « Anges à la table d'Abraham » de Roublev), situent également cette fresque
spirituelle et théologique de l'Orient chrétien dans l'histoire des idées.

Joël Jakubec

Jean Daniélou : L'entrée dans l'histoire du salut. Baptême et
confirmation. Paris, Editions du Cerf, 1967, 160 p.

Le texte de ce petit volume de la collection « Foi vivante » est tiré de « Bible
et liturgie» (Ed. du Cerf, 1950). L'auteur montre comment se déroulaient la
préparation au baptême, le baptême proprement dit et la confirmation dans
l'Eglise ancienne, principalement aux IVe et Ve siècles, et dégage les multiples
significations des différents rites. La symbolique en est essentiellement biblique.
Les Pères de l'Eglise de cette époque (Tertullien, Ambroise, Cyrille de Jérusalem)

reconnaissaient dans les grands faits de l'Ancien Testament la figure non
seulement des événements de la vie du Christ, mais aussi de l'Eglise et de la
vie des chrétiens en marche vers le Royaume de Dieu. U y a donc, à côté de

la typologie christologique ou plutôt dans son prolongement, une typologie
sacramentaire. C'est ainsi qu'à travers le rituel du baptême se réalise le dessein
de Dieu signifié dans l'histoire biblique et déjà accompli en Christ. — Le Père
Daniélou dit avoir publié cette étude pour aider à remettre en valeur les divers
rites sacramentels, qui souvent ne sont pas compris. On est en droit de se

demander si une telle intention n'est pas, à certains égards, chimérique et s'il
ne serait pas plus urgent d'élaguer dans le foisonnement des symboles pour
retrouver le sens authentique du baptême biblique et rendre à nos contempo-
rains sa plénitude intelligible. François Grandchamp.

Marc Lods : Précis d'histoire de la théologie chrétienne du IIe au
début du IVe siècle. Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé,
1966, 180 p.
Cet ouvrage est réjouissant pour beaucoup de raisons : il indique que

l'intérêt pour la patristique est assez vif pour nécessiter une introduction accessible
à tout lecteur cultivé ; il montre que l'édition protestante de langue française
juge nécessaire et surtout possible la parution de tels manuels ; il annonce enfin
un autre ouvrage, de la même plume, sur les problèmes d'ecclésiologie de

l'époque. — L'auteur a magistralement tenu la gageure de donner un résumé



BIBLIOGRAPHIE 253

fidèle des positions diverses et nuancées des Pères ; il a su les laisser parler,
tout en évaluant l'importance ou la justesse de leur contribution face à la
situation de leur époque ou à la vérité évangélique. M. Lods a choisi la méthode
d'exposition la plus accessible au lecteur : une présentation par thèmes (Christ,
Dieu, le Saint-Esprit, la rédemption, l'eschatologie, le canon des Ecritures, etc.)
des éléments essentiels de la foi. En tête de chaque chapitre, il donne un choix
des ouvrages qui permettent de pousser plus avant l'étude. Il s'explique clairement

sur sa méthode et sur ses présupposés : dépeindre comment les auteurs
chrétiens ont « reçu, compris et vécu l'Ecriture sainte ». Le lecteur est donc
averti, il sait où on le mène et comment ; en cours de route, il a tout loisir
de juger, dans les cas particuliers, de l'appréciation mesurée de M. Lods qui ne
manque pas de signaler, quand c'est nécessaire, les interprétations plus hardies
de cas litigieux. — Il ne s'agit donc pas ici de disputer à l'auteur telle ou telle
prise de position, ni même de questionner le présupposé méthodologique
fondamental. L'ouvrage, tel qu'il est, s'impose comme l'introduction sûre aux
premiers siècles de la théologie chrétienne, comme l'indispensable instrument
de travail de tout débutant dans ce domaine. — Nous regrettons vivement,
par ailleurs, que les éditeurs n'aient pas muni cet ouvrage des indispensables
indices, dont l'absence nous semble injustifiable. Etienne Visinand

Jean Leclercq : Témoins de la spiritualité occidentale. Paris, Le
Cerf, 1965, 409 p.

Dom Leclercq qui est, sans aucun doute, l'un des meilleurs connaisseurs
de ce que l'on appelle la « théologie monastique », a réuni en un seul volume
plus de vingt-cinq articles parus dans diverses revues européennes et consacrés
à l'histoire de la spiritualité, du VIIIe au XVIIe siècle. Il faut lui en savoir gré.
Ce livre en effet constitue une mine de renseignements inestimables pour
quiconque veut comprendre les réalités profondes du Moyen Age. Le titre pourrait
tromper et laisser croire qu'il s'agit là d'une galerie de portraits des grands
spirituels, d'une suite de biographies édifiantes. Certes, il y a cela aussi, car on
ne saurait parler de saint Pierre Damien ou de saint Bernard sans parler de la
dévotion ou de la théologie de l'amour. Mais Dom Leclercq excelle surtout à

nous faire découvrir des personnages oubliés qu'il replace dans leur contexte.
Au fil des chapitres, très différents les uns des autres, c'est finalement l'histoire
du monachisme occidental qui se déroule sous les yeux du lecteur, avec ses

hésitations, ses périodes de gloire, ses rechutes et ses réformes successives. Le
style littéraire, l'enseignement, la vie spirituelle, la théologie, l'érémitisme, la
culture, la réforme de l'Eglise, sont abordés avec compétence dans cet ouvrage
qui se termine par un admirable article de synthèse sur « les aspects historiques
du mystère monastique », mettant en lumière les constantes et les motivations
profondes d'une tradition qui, par ses richesses insoupçonnées comme par son
existence même, n'a pas fini d'étonner. Gilbert Rist

Paul Althaus : Die Ethik Martin Luthers. Gütersloh, Gütersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, 1965, 168 p.

La publication par Althaus, en 1962, d'une « Theologie Martin Luthers »

faisait attendre le volume que nous présentons. Le second ouvrage constitue
le complément indispensable du premier. Il porte en épigraphe ces mots du



254 BIBLIOGRAPHIE

réformateur : Justificati gratis, tum facimus bona opera, imo Christus ipse in
nobis facit omnia. C'est marquer on ne peut plus nettement que, pour Luther,
la certitude de la justification par grâce est le fondement même de toute la
vie morale du chrétien. Dès lors le plan de l'exposé est donné. Une première
partie : « La vie morale fondée sur la justification », présente cette justification
comme le signe, et aussi la source de toute activité chrétienne ; la vie comme un
exercice, un entraînement de la foi ; et l'existence du croyant comme un combat
avec soi-même. — La seconde partie — elle aussi « principielle » — « La connaissance

du commandement divin » parle de la loi naturelle, de son contenu ;

du Décalogue et des « nouveaux decalogues » ; du droit « naturel » et du droit
« chrétien ». L'auteur peut alors passer à l'exposé des problèmes concrets, tels
que Luther les a compris et résolus : Profession humaine et vocation ; les deux
« Reiche » et les deux « Regimente » ; amour, mariage, parents et enfants ; le
travail ; la propriété et la vie économique ; l'Etat et les problèmes qui se posent
à son sujet ; la vie politique. Cette enumeration à elle seule donne une idée de la
richesse de l'ouvrage, et aussi de sa clarté. — Impossible de s'arrêter à chacun
des points qui retiennent l'attention. Nous en mentionnerons trois. D'abord ces
observations judicieuses relatives à l'attitude de Luther en face du « droit
naturel » : S'appuyant sur saint Paul (Rom. 2 : 15), le réformateur affirme que
tout homme connaît « naturellement » ce qu'il doit faire, et ce dont il doit
s'abstenir. « Droit naturel », « loi naturelle » et « loi de nature », autant d'expressions

équivalentes, selon lui. Ce « droit » est enraciné dans la raison de
quiconque ; mais il vient de Dieu, créateur de la raison. C'est pourquoi Althaus
estime que, le plus souvent, Luther ne fait pas de différence entre naturel et
divin, ni entre naturel et révélé. Dans cette loi implantée en l'humaine raison,
le commandement de Dieu est présent et agissant. Aussi le « droit de nature »

est-il un joyau de grande valeur. Althaus signale également le rôle de l'expérience

chez Luther : c'est elle qui nous atteste que la volonté de Dieu est inscrite
dans notre cœur. Chaque homme « sent » en lui la présence de cette règle. Bien
avant que Dieu eût donné le Décalogue, tous les hommes, tous les peuples
connaissaient leurs devoirs essentiels, sur le plan religieux comme sur le plan
moral. — Relevons enfin l'expression : le Christ et les apôtres ont établi de
« nouveaux decalogues » : ils ont dépassé, complété, approfondi la Loi donnée

par Moïse. Ces decalogues nouveaux sont plus clairs que l'ancien : ils libèrent
le fidèle de l'asservissement à la lettre de la Bible, A. T. et N. T., en permettant
d'interpréter les injonctions du passé en fonction du comportement chrétien
d'aujourd'hui. Pas d'autonomie, pour le croyant ; pas d'hétéronomie non plus ;

mais une pleine théonomie, sous la conduite de l'Esprit, donc de l'amour. —
Nous avons vivement goûté les quelque quarante pages intitulées : « Die
zwei Reiche und Regimente» (p. 49-88). Les idées de Luther, sur ce point,
découlent directement de l'Ecriture, à son gré : d'une part des paroles du
Christ dans le sermon sur la montagne, et du comportement des disciples ne
recourant jamais à la violence, ne s'opposant pas à l'injustice qui les frappe,
ne se vengeant pas. Attitude qui paraît opposer un non catégorique à l'Etat.
— Et, d'autre part, du oui des apôtres à ce même Etat, de leurs appels à la
soumission aux autorités (.Rom 13, I Pierre 2 : 13, sans oublier telles déclarations

de l'A. T.). Pour Luther, Dieu dirige l'univers d'une double manière :

direction spirituelle, œuvre de la grâce en Christ, qui réalise le Royaume de
Dieu ; direction temporelle, à laquelle le Christ n'est pas mêlé (p. 52) et qui a
existé bien avant l'incarnation ; direction indispensable elle aussi pourtant,
car sans elle, le monde sombrerait dans le chaos. En termes heureux Althaus



BIBLIOGRAPHIE 255

relève l'unité profonde des deux « Reiche » pour Luther, mais aussi leur
différence. Quant à l'attitude concrète des chrétiens — appelés tous, sans exception,
à vivre comme citoyens de deux mondes — elle doit être caractérisée par une
entière liberté à l'égard de ce monde. Le réformateur marche sur les traces de
Clément d'Alexandrie : liberté intérieure, « affaire du cœur » (Sache des Herzens),
et plus encore sur celles de saint Paul («avoir comme si l'on n'avait pas»).
Combien Luther a pris au sérieux cette exigence de l'Evangile, son mot sur
la propriété privée le montre : avoir du superflu, et ne pas l'utiliser pour aider
le prochain, c'est voler Dieu — Ce long paragraphe, à la différence des autres,
s'achève pax un examen (que l'on voudrait plus développé encore) des critiques
formulées aujourd'hui contre la doctrine des deux « Regimente » (p. 84-87). —
3) Un bref chapitre final (p. 159-164) renferme de captivantes remarques sur la
politique et les grands hommes, selon Luther. Le réformateur avait un sens
très aigu de la vie des peuples. Il savait qu'une même heure ne sonne jamais
deux fois au cadran de l'histoire, et qu'un homme vraiment grand est toujours
une exception, parce qu'il est un présent direct de Dieu. En effet Dieu ne dirige
pas seulement l'histoire de l'Eglise, mais aussi l'histoire politique. Le même
Dieu qui justifie et sauve l'individu, suscite aussi, quand il le juge bon, un
prince, ou plus simplement un homme qui « marque » dans la vie d'un peuple.
L'action du Saint-Esprit qui amène un homme à Jésus est certes une action
toute particulière. Mais c'est le même Esprit dont Dieu se sert pour placer
un être humain devant une tâche politique. A l'un comme à l'autre il faut
confiance et foi pour aller de l'avant. On retrouve là le thème de la « divinité
de Dieu », si net dans la doctrine de la justification. Cette « divinité », cette
souveraineté est entière. Dieu ne choisit pas quelqu'un pour une tâche
exceptionnelle, « miraculeuse » parce que cet être possède des dons exceptionnels. Il
le pourrait, certes, mais II ne le fait pas. Parce qu'il est Dieu, Il est souverainement

libre. (On croit relire certaines pages du De servo arbitrio.) Un véritable
génie politique ne peut pas être formé par d'autres hommes. Dieu le donne
directement à un peuple. David, qui tout d'un coup se dresse contre Goliath,
n'avait suivi aucun « entraînement », dit Luther. Dieu le crée héros, au moment
même. Etre façonné par ses semblables — être créé de toutes pièces par Dieu,
voilà l'opposition fondamentale. Pas plus que la piété des parents ne peut
transmettre le salut à leurs enfants, pas davantage l'apparition d'une « grande
figure », dans l'histoire, n'est l'aboutissement d'efforts humains. Tout « grand
homme », un cadeau divin, au sens le plus littéral. Luther se plaît à souligner
cette correspondance frappante entre notre vie spirituelle personnelle, et la vie
d'une nation. Mais, il y insiste (en d'autres termes, il va de soi pas plus ici
que là il n'y a de « concession à perpétuité ». Tout comme la foi peut se perdre
par suite de nos désobéissances, de même le Créateur peut retirer la force au
héros qui manque d'humilité, et qui, se croyant habile, oublie la puissance
souveraine de Celui qui seul est Dieu. — Un maître livre, disions-nous ici
même (dans un In memoriam Paul Althaus, 1967, p. 192) à propos de cette
Ethik Martin Luthers. Nous ne saurions aujourd'hui trouver plus exacte quali-
fication- Edmond Grin.

Bossuet : Méditations sur l'Evangile. Edition critique avec intro¬
duction, texte et variantes par M. Dreano. Paris, Vrin, 1966, 663 p.

Les Méditations sur l'Evangile, composées par Bossuet vers la fin de sa vie,
ne furent publiées qu'en 1731, peu après les Elévations sur les Mystères qui les



256 BIBLIOGRAPHIE

complètent, par les soins de son neveu devenu évêque de Troyes. Le texte fut
établi d'après celui d'une copie, parfois rectifié selon l'original, parfois légèrement

modifié de crainte de déplaire au lecteur. M. Dreano reproduit le texte
écrit de la main de Bossuet et son orthographe, mais donne toutes les variantes,
manuscrites ou imprimées, en les distinguant. L'ouvrage est complété par deux
tableaux dépliants (listes des additions), une table des citations bibliques et un
relevé des éditions qui ont paru au XVIIIe siècle. — Bossuet se nourrissait de
la Bible et spécialement de l'Evangile qu'il a médité toute sa vie. Ce libre
commentaire, qui se limite d'ailleurs au Sermon sur la montagne et aux textes de
la Semaine sainte, était celui de ses livres auquel il attachait le plus de prix.
On l'y retrouve tout entier, avec son style solennel et simple à la fois et sa
ferveur pieuse non dépourvue de polémique. La savante introduction de
M. Dréano lui rend un substantiel hommage sans verser dans le panégyrique.

François Grandchamp.

Sôren Kierkegaard : L'attente de la foi. Genève, Labor et Fides,
1967, 91 p.

On ne soulignera jamais assez l'importance des Discours religieux de
Kierkegaard pour la compréhension de sa pensée. Mme Viallaneix note très justement
dans la préface à son excellente traduction « qu'il convient de chercher la pensée
profonde de Kierkegaard, avant tout, dans les textes religieux » ; et qu'« ils
détiennent la clef de toute l'œuvre ». Malheureusement, peu de ces textes sont
encore accessibles en langue française. Aussi peut-on être reconnaissant à la
traductrice et aux Editions Labor et Fides de combler un certain vide en nous
donnant ce Discours édifiant pour le Jour de l'An, qui est le premier d'une série
de dix-huit, parus en 1845. — Si l'on admet que le problème essentiel de
Kierkegaard est le « devenir chrétien », ce discours se trouve au centre de sa
problématique. Quelle est la spécificité de la foi, par quoi se caractérise son attente,
quels en sont les fruits, voilà la thématique de cet ouvrage, avec, en arrière-
fond, la présence de Régine qu'il a quittée quatre ans auparavant et pour qui
il écrit. — Non seulement ce texte nous permet de mieux comprendre la pensée
de Kierkegaard, mais il est une belle et profonde méditation sur le problème
vital pour tout chrétien. MlCHEL CoRNU_

150 ans de mouvement ouvrier chrétien en Europe de l'Ouest, iy8ç-iç3ç,
rédaction de S. H. Scholl, o. praem. Louvain-Paris, Nauwelaerts,
1966, 512 p.

Une fois établi que, dans le titre, l'adjectif « chrétien » signifie « catholique »

(pourquoi on ne peut qu'admirer cet ouvrage pour l'ampleur du sujet
qu'il embrasse, l'abondance de ses notes et la richesse de sa bibliographie.
Publié à l'occasion du soixante-dixième anniversaire de l'encyclique « Rerum
novarum », il constitue une véritable somme du catholicisme social, agréablement

illustrée de gravures sur bois et surtout des portraits des personnages les
plus importants. A l'exclusion de l'Irlande où il n'exista aucun mouvement
ouvrier proprement catholique, tous les pays de l'Europe dite de l'Ouest sont
passés en revue, y compris la Suisse. C'est dire l'utilité d'un tel volume pour
quiconque s'intéresse à l'éthique sociale ou à l'histoire (parallèle) du socialisme.



BIBLIOGRAPHIE 257

On pourrait peut-être exprimer quelques regrets à propos de l'absence d'un
index onomastique ou d'un index des notions, mais il est clair que cela est
particulièrement difficile à établir dans un ouvrage collectif de ce genre. La
critique portera plutôt sur la manière dont les faits sont interprétés. Qu'il suffise

pour cela de prendre un exemple : du motu proprio sur l'action populaire
du 18 décembre 1903 (et non du 18 octobre comme le signale la note de la
p. 34), l'auteur retient surtout la possibilité désormais accordée au clergé de
s'occuper de l'action sociale ; n'aurait-il pas fallu aussi, à cette occasion,
mentionner l'existence, dans le même texte, de passages d'une tout autre venue,
du type de celui-ci : «... il est conforme à l'ordre établi par Dieu qu'il y ait,
dans la société humaine, des princes et des sujets, des patrons et des
prolétaires, des riches et des pauvres, des savants et des ignorants... » Pie X libéral,
voilà qui laisse songeur... Pourtant, telle est bien la tendance générale du livre
qui cherche à réhabiliter le catholicisme aux yeux du mouvement ouvrier :

« tous comptes faits, n'est-ce pas la nécessité d'un équilibre entre personne
et société, travail et capital, nature et grâce qui explique, s'il ne justifie, les
retards » (p. 46). Souhaitons enfin que le vœu exprimé dans l'avant-propos
se réalise et que paraisse bientôt, du côté protestant, un ouvrage analogue.
A condition que l'autocritique y ait plus de droits que dans le présent livre car,
en ce domaine, l'Eglise chrétienne tout entière a beaucoup à se faire pardonner.

Gilbert Rist.

Henri de Lubac : Images de l'Abbé Monchanin. Paris, Aubier,
Editions Montaigne, 1967, 156 p.

Ce recueil de souvenirs ne veut être qu'un témoignage rendu à cette figure
de proue du catholicisme lyonnais que fut l'abbé Jules Monchanin. A ceux qui
ont lu Ermites du Saccidânanda, il fera découvrir la dimension humaine du
prêtre que son exigence intellectuelle et sa quête de l'universel ne détournaient
pas des humbles tâches du ministère. Vicaire puis aumônier à Lyon, il vint
en aide aux réfugiés et aux étudiants étrangers aux côtés de l'abbé Couturier.
Ce n'est qu'en 1939, à l'âge de 44 ans, qu'il put enfin partir pour l'Inde à
laquelle il s'était voué. Cette seconde partie de sa vie n'est évoquée qu'en
filigrane, à travers les deux seules rencontres que le P. de Lubac eut encore
avec son ami, la dernière sur son lit de mort. Selon l'intention de l'auteur, ces

images pieusement recueillies font pressentir l'exceptionnelle personnalité de
cet aventurier de l'Esprit qui tenta d'assumer et d'unir en lui-même la vie
contemplative de l'Inde et la mystique de la Trinité. Accessoirement, elles font
revivre le milieu lyonnais des années 30 où l'œcuménisme et le renouveau
catholique fermentaient déjà. François Grandchamp.

Madeleine Barot : Le Mouvement œcuménique. Paris, Presses
Universitaires de France, 1967, 128 p. (Collection Que sais-je
n° 841.)

Ce petit livre retrace avec clarté l'histoire du mouvement œcuménique,
en prenant soin de donner d'abord quelques définitions. Il rassemble quantité
de renseignements utiles, notamment des extraits des principales déclarations
des assemblées œcuméniques. Après le Conseil œcuménique et l'activité de ses

divers départements, c'est l'entrée de l'Eglise catholique dans le courant

17



258 BIBLIOGRAPHIE

œcuménique qui est évoquée, sans que l'auteur omette de faire une place, en
terminant, à l'opposition des Eglises fondamentalistes et de certaines tendances
libérales. En conclusion, Madeleine Barot indique quelles sont les exigences de
l'œcuménisme pour les Eglises et pour leurs membres. Nous souhaitons avec
elle que de nouveaux chapitres doivent bientôt compléter le véritable précis
du mouvement œcuménique jusqu'en 1967 qu'elle met à notre disposition.

François Grandchamp.

Francesco Sciuto : Alle origini del modernismo italiano. Note cri¬
tiche. Centro di studi sull'antico cristianesimo. Catania, Università,

1966, 31 p.

Pour saisir la portée de ces notes critiques, il faut rappeler certains faits
oubliés ou peu connus. Peu de mouvements ont été jugés avec une superficialité
et un aveuglement aussi cruels que le modernisme catholique en Italie. L'autorité

ecclésiastique, par les condamnations très dures qu'elle infligea aux novateurs,

l'élite intellectuelle hypnotisée par la philosophie hégélienne, la
bourgeoisie cultivée par son indifférence, l'avènement et le règne du fascisme ont
retardé la prise de conscience des problèmes que ce mouvement posait à l'Eglise.
II a fallu, outre un lent travail de culture dans le clergé, les bouleversements
sociaux et politiques de la guerre et de l'après-guerre et le second Concile du
Vatican pour qu'enfin l'on rende justice à un mouvement qui, s'il eut ses
faiblesses, ne fut pas inutile. — Toute une éclosion d'ouvrages nouveaux, la
réédition d'ouvrages anciens, la publication d'archives et de lettres témoignent
de l'intérêt suscité aujourd'hui par le modernisme, surtout en Italie et en
France. Il n'est pas possible d'établir ici une bibliographie complète. Je me
borne à signaler pour la France, la biographie, parue en i960 seulement, d'Alfred
Loisy par Albert Houtin (Alfred Loisy, sa vie, son œuvre, par Albert Houtin
et Félix Sartiaux, manuscrit annoté et publié avec une bibliographie de Loisy
par Emile Poulat ; Editions du centre national de la recherche scientifique,
Paris, i960) et le livre important d'Emile Poulat : Histoire, dogme et critique
dans la crise moderniste (Casterman, Paris, 1962). En Italie, nous devons au
très regretté Mario Niccoli, élève et ami d'Ernesto Buonaiuti, la réédition de
deux livres de son maître : Lettere di un prete modernista et Pellegrino di Roma.
Signalons aussi la réédition du Cattolicismo rosso de Giuseppe Prezzolini. Enfin
deux beaux livres, celui de Piero Scopola : Crisi modernista e rinnovamento
cattolico in Italia (Bologna, Il Mulino, 1961) et celui de Michele Ranchetti :

Cultura e riforma religiosa nella storia del modernismo. Einaudi, 1963. — Le
livre de Piero Scopola est sympathique (c'est à dessein que j'emploie cet adjectif).

Consciencieux et équitable, l'auteur qui a eu accès à des correspondances
inédites où il a largement puisé, fait revivre de nobles figures de prêtres épris
de culture biblique et d'apostolat généreux : Umberto Fracassini, Francesco
Mari, le P. Semeria et de laïcs tels que le baron von Hügel, le romancier Fogazzaro

et le groupe milanais du Rinnovamento. Toute une élite profondément
attachée à l'EgUse romaine mais qui fut frappée par les condamnations visant
le modernisme et qui se soumit. — Plus structuré, moins nuancé que le livre
de Scopola, celui de Ranchetti concentre davantage l'intérêt du lecteur sur les
grands protagonistes du mouvement : Loisy, Tyrrell, Buonaiuti et Salvatore
Minocchi, sans oublier d'ailleurs von Hügel, Fogazzaro et ses amis. Ranchetti
se rend mieux compte de la force du courant réformiste, de ses aspirations pas



BIBLIOGRAPHIE 259

toujours conscientes comme aussi de la résistance opposée par l'Eglise aux
idées nouvelles. — Le reproche adressé par Francesco Sciuto à Piero Scopola
est précisément celui de ne pas dégager suffisamment les lignes de force du
modernisme, de ne pas voir l'orientation de certaines tendances, de minimiser
le conflit en établissant pour ainsi dire l'existence d'un prémodernisme orthodoxe

sur lequel se serait greffé un modernisme plus révolutionnaire que l'Eglise
devait forcément condamner. Cette tendance est aussi celle de certains catholiques

progressistes qui cherchent à atténuer la rigueur des décrets pontificaux
contre le modernisme. Il n'y a pas eu de prémodernisme orthodoxe. Les questions

qui se posaient aux modernistes dépassaient, sans qu'ils s'en soient
toujours doutés, l'Eglise romaine. Elles se posent aujourd'hui encore à l'Eglise
universelle : comment comprendre l'Evangile, quelle valeur lui attribuer et
comment le transmettre aux hommes d'aujourd'hui Lydia von Auw

Roland de Pury : Des antipodes. Lettres de Madagascar. Préface
d'André Roux. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1967, 134 p.

Aux lettres publiées dans l'Illustré protestant, en 1965 et 1966, s'ajoute le
texte de six brèves prédications à la radio de Tananarive, de 1963 à 1966. On
retrouve toujours avec plaisir l'indépendance de jugement, le courage et la
vigueur de style de Roland de Pury ; mais c'est un plaisir redoutable, car l'auteur
s'en prend aussi bien aux rites funéraires, ruineux pour les chrétiens malgaches,
qu'aux méthodes missionnaires surannées, et au scandale de notre richesse
occidentale en face de la pauvreté croissante du tiers monde. Beaucoup
d'indignation et d'amertume dans ces lettres, mais aussi l'espérance que donne

l'Evangile, et qui fait continuer le combat. Francis Baudraz

Vatican II : Points de vue de théologiens protestants. Paris, les Editions
du Cerf, 1967, 269 p. (Coll. Unam Sanctam n° 64.)

Ces théologiens protestants sont des réformés français : Hébert Roux,
Jean Bose, Henry Bruston, G. Richard-Molard, Albert Finet, P. Burgelin,
G. Casalis, pour ne citer que les plus connus. C'est dire la qualité de ces pages,
fermes, lucides, en même temps que compréhensives et largement ouvertes à

l'égard du partenaire romain et de l'événement que fut le concile. Le livre,
outre qu'il est publié aux catholiques éditions du Cerf, est préfacé par le cardinal
Martin, archevêque de Rouen, président du Comité episcopal français pour
l'unité des chrétiens. C'est dire aussi que les théologiens catholiques ont écouté
et reçu de bonne grâce les réserves et les critiques réformées à l'égard des diverses
Constitutions de Vatican II. Il semble bien que tous les collaborateurs aient su
tenir compte de l'avertissement de Jean Bose au début même de l'ouvrage :

éviter la tentation de minimiser les décisions conciliaires à partir d'un préjugé
selon lequel l'Eglise romaine est irréformable — éviter également un optimisme
simpliste selon lequel il n'y aurait désormais plus de divergences théologiques
essentielles entre les confessions chrétiennes. Les auteurs, qui se réjouissent de
tout ce que le Concile a promulgué de positif pour retrouver une perspective
vraiment biblique, ne manquent pas de signaler avec regret ce qui subsiste
de juridisme romain dans les textes conciliaires. Mais ils sont tous assez libérés
de propre justice confessionnelle pour écrire par exemple que les Eglises de la



2Ó0 BIBLIOGRAPHIE

Réforme « ont à se demander si trop souvent leur tendance n'a pas été d'affaiblir
exagérément la place et la signification des ministères et de négliger le signe
que constitue la succession, dans le temps, des ministres de l'Eglise » (p. 24).
Il nous est aussi signalé que Calvin ne répugnait pas à envisager l'ordination
comme un sacrement (p. 33), ou que les Eglises réformées en récusant pendant
trop longtemps toute forme de communautés cénobitiques « peuvent se demander

si elles ne se sont pas privées d'un signe que le Seigneur donne à son Eglise »

(p. 39). On nous rappelle opportunément qu'« à la tentation (cathohque) du
foisonnement doctrinal correspond pour le protestantisme la tentation de la
prolifération ecclésiastique ; à la confusion de l'apostolique et de l'ecclésiastique

celle de l'apostolique et du scripturaire» (p. 67). Commentant avec
acribie la Constitution sur la liturgie, P. Romane-Musculus, tout en déplorant
à juste titre le non-rétablissement généralisé de la communion sous les deux
espèces, signale que « les théologiens ou liturgistes réformés se doivent de

regarder avec humilité ce que fut la liturgie de leurs Eglises au cours des trois
derniers siècles » (p. 75). Quant au lancinant problème des mariages mixtes,
G. Richard-Molard ne mâche pas ses paroles : « Comment l'Eglise catholique
pourrait-elle tirer profit d'un dialogue... avec des Eglises issues de la Réforme
aussi imprécises et partagées qu'elles le sont Il est probable que la
libéralisation évangélique du catholicisme en matière de mariage mixtes est retardée
dans une certaine mesure par le désordre protestant» (p. 226-227). Les
dernières pages du livre, où G. Casalis traite des questions économiques et sociales
abordées par la Constitution Gaudium et spes, ne seront peut-être pas du goût
de chacun, étant extrêmement dures envers le supercapitalisme américain et
ses implications néfastes pour le tiers-monde. En bref, un livre passionnant,
qui force à réfléchir à chaque ligne. Richard Paquier.

Théologie
contempo¬

raine

Gerhard Ebeling : Gott und Wort. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1966, 91 p.

Sous trois titres — la parole de l'impie, le mot « Dieu », la Parole de Dieu —
l'auteur aborde les questions posées en particulier par l'athéisme contemporain
à l'analyse théologique du langage, défini lui-même comme trésor, institution
d'échange entre les hommes, tradition et lieu de manifestation de la liberté.
Dans la parole de l'incroyant, Ebeling discerne avant tout la réfutation de tout
anthropomorphisme déployé par les discours sur Dieu et de la conception d'un
Dieu-Père, réfutation qui conduit, paradoxalement, à la déshumanisation de Dieu.
Le phénomène de l'impiété ne serait pas simplement redevable de l'athéisme
moderne et de son affirmation essentielle de la mort de Dieu : dans sa
dénonciation de l'hypocrisie que cèle toute autojustification religieuse devant Dieu,
il se montre aussi ancien que la religion elle-même. Néanmoins, la sécularisation

moderne, en mettant entre parenthèses tout discours sur Dieu à l'intérieur
des domaines où l'homme maîtrise son univers (par la technique, etc.), a nettement

accentué l'essor de cette impiété. Ebeling ne nous paraît pas avoir su, ici,
tirer un meilleur parti de l'affirmation nietzschéenne de la mort de Dieu : il le
réduit à un athéisme ordinaire et semble n'y voir que l'expression d'un savoir
définitif. Or dans la négation nietzschéenne de Dieu, il se cache aussi l'affirmation

que Dieu rend impossible et qui, pour cette raison, n'en a jamais complètement

fini avec Dieu. Cette affirmation, c'est celle de l'homme comme
puissance infinie de négation, comme pouvoir d'être différent de lui, toujours égal



BIBLIOGRAPHIE 2ÖI

à ce qui le dépasse : en elle s'annonce le refus de tout recours à un être
inconditionné. Si l'homme ne supporte pas qu'un tel « témoin vive », il ne peut non
plus se passer de l'infinie contestation de Dieu : ce terme le hante comme ce

qu'il doit surmonter sans cesse pour être libre. En esquivant la véritable force
de l'affirmation nietzschéenne, Ebeling se donne les mains trop libres pour
reprendre le problème de Dieu et remettre en valeur celui des preuves de l'existence

de Dieu, dans son deuxième et troisième chapitres. L'auteur part de cette
considération centrale selon laquelle la situation fondamentale de l'homme est
une « situation de parole », d'inter-locution, mais surtout une situation dans
laquelle l'homme apparaît moins comme un être agissant que réceptif ;

il est celui qui accueille le don de la parole et en use de façon responsable. Il
n'est pas le maître du langage, précédé qu'il est par lui. Dès lors, si le mot Dieu
a un sens, celui-ci tient dans la demande que Dieu fait à l'homme d'assumer la
situation qui le rend réceptif : « Dieu attend de lui sa parole et sa réponse en
face de tout ce qui le concerne. » D'après les données bibliques, le mot Dieu se

présente avant tout comme un appel, une interpellation, réclamant de l'homme
un mouvement indiqué par le mot Dieu : par ce mouvement, l'homme explicite
la visée du terme Dieu. Il s'avère donc inutile pour Ebeling de barrer ce terme :

il demeure l'indication d'un sens. Mais ne l'est-il qu'en venant combler le vide
d'une situation humaine tel que le révèle l'homme en situation-de-parole Y
a-t-il là matière, comme le laisse supposer Ebeling, à renouveler et radicaliser
les preuves de l'existence de Dieu Nous ne le pensons pas. Si, selon la belle
formule d'E. Ortigues, l'analyse du langage dévoile que le « fondement de la
réalité humaine est cela même qui la fait paraître sans fond », il reste que nulle
théologie n'est apte à démontrer l'identité de ce fondement. Sur ce point
aussi, l'analyse d'Ebeling ne convainc guère. Christian Payot

Urban Forell : Wunderbegriffe und logische Analyse. Logisch-
Philosophische Analyse von Begriffen und Begriffsbildungen aus
der deutschen protestantischen Theologie des 20. Jahrhunderts.
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1967, 461 S. (Forschungen
zur systematischen und ökumenischen Theologie, 17).

Le but de l'auteur est de ramener à une forme logique cohérente les énoncés
des théologiens, à propos du problème des miracles. Du même coup, c'est tenter
de lever des incohérences et de dénoncer des illogismes. Chose facile et souvent
faite, mais d'un point de vue libertin : ici, c'est un chrétien qui tente ainsi
indirectement de promouvoir les conditions logiques d'un langage théologique
adéquat. — C'est néanmoins l'idée fondamentale qui préside à tout ce travail
qui peut être mise en question. Car il n'est pas dit que les schémas logiques, en
particulier ceux de la logique formalisée des néo-positivistes, soient à priori
adéquats à la pensée bibhque, que précisément les théologiens tentent d'interpréter.

La logique de l'herméneutique n'est pas forcément la logique formelle.
— On le voit en particulier lorsque l'auteur aborde la théologie de Bultmann.
Car Bultmann (cf. p. 327) nie au fond la possibilité d'un discours adéquat
« sur Dieu », qui ait encore Dieu pour objet. Car si Dieu devient objet du discours,
il cesse d'être Dieu. Or toute logique formelle suppose un discours qui porte
sémantiquement sur un objet. Notre auteur ne peut donc à ce moment, pour
rester fidèle à son intention fondamentale, que considérer les énoncés bultman-
niens, ce qui est précisément contraire à l'intention de Bultmann. Les lois qui



2Ó2 BIBLIOGRAPHIE

commandent aux énoncés bultmanniens ne sont en effet pas celles qui
commandent à ce que Bultmann veut nous faire comprendre. Le passage de l'un
à l'autre définit un vice de méthode, antérieur à toute analyse logique. Par
exemple, les miracles, pour Bultmann, ne sont pas assimilables à un fait naturel
mondain, car celui-ci se laisse objectiver, ceux-là, en revanche, ne sont pas objec-
tivables. Or, pour que son analyse logique soit pertinente, l'auteur du livre doit
attribuer à Bultmann la confection d'énoncés logiques sur « la non-objectiva-
bilité » des miracles, alors que Bultmann a voulu nous dire que les miracles,
pour n'être pas objectivables, étaient justement des miracles. — Le risque,
avec la logique formelle, est toujours qu'à en faire trop, on ne sait plus du
tout de quoi il y a logique. Or, quand il s'agit des miracles, c'est grave : car là,
il ne s'agit pas de remonter des phrases tenues sur les miracles à la réalité du
miracle, mais au contraire de descendre de celle-ci vers celles-là. — Dès lors,
je ne saurais souscrire, pour ma part, et quand il s'agit de la réalité et non des
pensées que nous en pouvons prendre, à cette conclusion de l'auteur (p. 447),
selon laquelle on peut procéder à l'analyse logique d'une pensée sans se préoccuper

de savoir quelle est la réalité dont cette pensée a justement voulu nous
P311™- J.-Claude Piguet.

Philippe-H. Menoud : Le sort des trépassés d'après le Nouveau Tes¬
tament. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1966, 88 p.

Il faut saluer avec joie la nouvelle édition de cette étude, parue en 1945
dans les « Cahiers théologiques de l'actualité protestante », et depuis longtemps
épuisée. L'auteur déclare, dans une brève mais substantielle préface, qu'il n'a
pas eu le loisir de refondre son ouvrage, mais que ses idées n'ont pas changé sur
l'essentiel. « L'espérance chrétienne en la résurrection des morts n'est ni l'idée
de l'immortalité de l'âme, ni la croyance en la revivification des cadavres, mais
la certitude que la communion avec le Christ inaugurée dans l'existence présente
atteindra sa plénitude dans le royaume de Dieu. » L'idée grecque de l'immortalité

de l'âme étant encore fort répandue, un nettoyage salutaire des esprits est
très nécessaire. Merci au professeur Menoud de l'entreprendre à nouveau, et
souhaitons à ce petit livre la plus large diffusion. Francis Baudraz

Hermann Langerbeck : Aufsätze zur Gnosis. Göttingen, Vandenhoeck

& Ruprecht, 1967, 216 p.

Ce recueil d'articles posthume ne trouvera pas aisément sa place dans les
recherches contemporaines. Son titre laisserait entendre qu'il s'agit d'une
contribution de plus à l'étude du mpuvement religieux si complexe que fut
le gnosticisme. Il n'en est rien. L'auteur s'attache à découvrir ce qui fait
l'essence de la théologie comprise comme « le cœur et le noyau de la philosophie »

(p. 201), elle-même culminant dans la « gnose », c'est-à-dire la vraie connaissance
de l'ultime réalité qui est Dieu. Aussi sommairement résumée, cette équation
à la limite entre philosophie, théologie et gnose (Platon, saint Paul et Origene
réconciliés fait craindre les pires confusions. Ce n'est pas le cas. Langerbeck
est disciple de W. Jaeger dans le sens qu'il conçoit la théologie comme la «

platonische Grundwissenschaft » (p. 37) ; il en conclut que pour les premiers
théologiens chrétiens, il n'était pas possible de faire autrement que d'exprimer le



BIBLIOGRAPHIE 263

mystère de Christ selon les structures mêmes de cette Grundwissenschaft, la
seule cohérente, la seule fidèle à son objet. L'élaboration théologique est donc
l'effort raisonné de clarification et d'intellection du donné divin selon la « gnose »

platonicienne, au sens particulier qu'il lui donne. On comprend ainsi que les
premiers théologiens chrétiens, saint Paul compris, soient appelés des « gnostiques »,

et que la théologie chrétienne soit considérée comme « une forme particulière du
platonisme » (p. 142-143). Mais non pas au sens de l'école de l'histoire des

religions Aux yeux de l'auteur, celle-ci n'a justement pas vu que l'hellénisation
de la pensée chrétienne, loin d'être une corruption, était « le développement
systématique de la théologie paulinienne» (p. 81), une forme de «paulinisme
radical » (p. 167) la plus fidèle au message évangélique. — L'ouvrage revêt
encore plus d'intérêt quand on sait qu'il a été écrit par un « Altphilologe »

parfaitement à l'aise parmi les auteurs de l'Antiquité classique qu'il commente
avec une acuité peu commune. Seuls ces auteurs, ces « grands esprits » valent
la peine d'être étudiés — et aux sources — pour expliquer la genèse de la
théologie chrétienne. Langerbeck ne peut cacher son mépris pour les recherches
qui ont pour objet les formes dégradées et vulgaires de la vraie gnose. S'attacher
à ces formes perverties, c'est non seulement se condamner à passer à côté des
vrais problèmes, mais c'est faire preuve de graves erreurs d'interprétation de
l'histoire de la philosophie. D'où quelques coups de griffe bien appliqués à Jonas
et à Bultmann. — Cet aperçu surfit à donner une idée des conséquences importantes

que les thèses de Langerbeck impliquent pour l'étude de la rencontre de
la théologie chrétienne avec la culture grecque. Les exégèses détaillées de saint
Paul et des Alexandrins sont particulièrement remarquables à ce point de vue ;

il faut distinguer à tout prix, dit Langerbeck, entre la « foi de la communauté »

qui s'exprime dans une certaine « religion » ainsi que dans des théologies plus ou
moins consistantes, exposées à toutes sortes de contaminations, et la théologie
proprement dite qui est celle des « grands esprits » et ne s'explique que par le
biais de la « théologie philosophique ». C'est là, à vrai dire, que la question
reste ouverte. En tout cas, bien des travaux tendent à montrer qu'une telle
distinction est contestable et que les théologiens « médiocres », les chefs d'Eglise,
ne sont pas aussi éloignés des « grands esprits » que Langerbeck, par exemple,
veut le croire. En outre, il faudrait serrer de plus près les critères qui permettent
de déterminer la « contamination » de la foi de la communauté, ou la dégradation

de la gnose en gnosticisme. N'est-ce vraiment qu'une question de degré
de finesse intellectuelle, de qualité d'intellection, l'erreur tendant à se confondre
avec la « Vergröberung » et la « Vulgarisierung » On sent percer là une pointe
d'intellectualisme aristocratique. On a l'impression que Langerbeck tente, en
somme, de voir dans cette « décadence » de la gnose en vulgaire gnosticisme
dualiste, avec toutes les extravagances mythologiques que l'on sait, une sorte
de loi de l'histoire des idées, un phénomène inhérent à toute évolution
spirituelle. Les grands esprits seuls parviennent à la vérité, mais sont incompris
et mal interprétés dès que la masse s'en empare : c'est vrai de Platon comme de
saint Paul, de Valentin comme d'Origène. Il faut donc, plaide Langerbeck,
constamment revenir aux sources, et pourfendre ces « pseudo-concepts »

(p. 61) que sont le « pessimisme » ou le « dualisme ». En filigrane apparaît la
conception classique de l'unité de la connaissance, pour autant qu'elle s'élève
assez haut, et touche à l'unique sommet où toutes les approches convergent.
— Enfin, on regrette que Langerbeck ne précise qu'une fois — et l'influence
de Barth est admise — que la « théologie philosophique n'est pas une spéculation

irresponsable, mais la relativisation de toute prétention humaine à l'absolu



264 BIBLIOGRAPHIE

par la reconnaissance que Dieu est la mesure de toutes choses » (p. 202). Dans
ce passage, Langerbeck fonde christologiquement cette qualification de la
théologie philosophique par la reconnaissance de la transcendance divine. Il
laisse entendre, par ailleurs, que, formellement, Platon aurait soumis la connaissance

à la même transcendance. Semblable parallélisme ouvre un autre monde
de problèmes. — Mais ce sont autant d'invitations à poursuivre la réflexion
si bien amorcée par Langerbeck. Avec lui s'est éteint l'un des plus purs
représentants de la tradition humaniste classique, qu'il voyait, comme son
maître W. Jaeger, culminer dans la théologie chrétienne. Notre reconnaissance
s'adresse au professeur Hermann Dörries pour l'édition de ces articles qui
seraient, sans lui, tombés dans l'oubli. Le professeur C. Colpe a, de son côté,
ajouté des notes de grande valeur. Etienne Visinand.

John-Henry Walgrave, O.P., Th. D. : Parole de Dieu et existence.
Traduit du néerlandais par Emmanuel Brutsaert. Tournai,
Casterman, 1967, 235 p.

L'auteur, professeur à Louvain, a réuni dans ce volume douze articles
publiés dans diverses revues, dont le thème commun est la foi. Disciple de
Newman, il en présente une vue typiquement johannique : « Ma réponse de foi
est divine parce qu'elle s'inscrit dans un contact avec Dieu où lui-même m'a
fait entrer » (p. 35). Sa dimension surnaturelle n'empêche pas la foi de se justifier
rationnellement. Il existe des motifs de crédibilité qui, sans prouver la vérité
intrinsèque de la Révélation, la légitiment. Cette apologétique, par laquelle le
croyant se rend plausible à lui-même sa foi, aide aussi l'incroyant à « considérer
sérieusement l'hypothèse chrétienne » (p. 222) et à découvrir qu'elle « n'est pas
indigne de l'homme » (p. 205). — C'est avec sûreté et le sens des nuances nécessaires

que l'auteur nous fait avancer sur ce terrain critique et montre, comme il
le souhaite dans son avant-propos, qu'une conception correcte de la révélation
et de la foi évite de s'engager dans des contradictions désespérément insolubles.

François Grandchamp.

J.-H. Nicolas, O.P. : Dieu connu comme inconnu. Essai d'une criti¬
que de la connaissance théologique. Paris, Desclée De Brouwer,
1966, 431 p. (Bibliothèque française de philosophie.)

A consulter les dernières recensions parues ici même, on constate que les
théologiens catholiques déploient une très constante énergie à exposer la position

thomiste relativement à la connaissance de Dieu. Le présent ouvrage est
la systématisation de cette position, telle que le professeur de Fribourg a déjà
eu l'occasion de la défendre en de nombreux articles de revues (cités en note ;

d'après l'index, le propre nom de l'auteur est presque aussi souvent cité que
celui des commentateurs de saint Thomas, comme Cajétan ou Gilson, et celui
de ses critiques, comme Blondel ou Duméry, saint Thomas lui-même les dépassant

bien sûr tous). L'auteur défend « en thomisme » une connaissance de Dieu
qui, quoique « paradoxale » (cf. le titre), soit « propre » et ne reste pas, comme en
phénoménologie, pure « visée d'un terme inaccessible » (p. 120). Si le corps de
l'ouvrage est une rigoureuse progression de l'affirmation de l'être à la connaissance,

naturelle puis surnaturelle, de Dieu, débouchant sur la mystique comme



BIBLIOGRAPHIE 265

« dépassement de l'analogie », en revanche certaines notes sont consacrées à

critiquer des Blondel ou des Duméry, à écarter des « malentendus » (ce n'est
jamais que cela...). Par ailleurs, rien d'actuel dans ce livre, dont la seule valeur
est son effort de fidélité à saint Thomas et, partant, l'acuité de ses critiques à
l'adresse de ceux qui recherchent une illusoire médiation entre le XIIIe et le
XXe siècle ; on y est informé de tous les grands sujets : causalité et analogie,
raisonnement et langage en théologie, mystère et révélation, philosophie et
théologie, la Trinité révélée et ses « vestiges », nature et surnature, théologie de
la notion et mystique de la vision. Mais, ayant lu sur les quatre pages de
préface quatorze fois le mot « critique », on se trouve un peu déçu que l'ouvrage
le soit si peu et ne cite le nom de l'auteur des trois Critiques que dans cette
phrase isolée et non fondée : « Il faut surmonter la défiance que la critique
kantienne et la phénoménologie ont introduite dans nos esprits à l'égard de
toute ontologie » (p. 55). Si seulement l'auteur voulait bien lui aussi surmonter
la défiance que son Eglise a introduite en son esprit à l'égard de la critique
kantienne et de toutes les autres critiques qui déterminent notre culture
actuelle... Certes la sécurité et le «réalisme» de la connaissance seraient alors
ébranlés, et il faudrait traduire et interpréter les mots du passé ; évoquant ce
danger, le thomiste voit déjà s'effondrer toute la foi et écrit : « Il vaut mieux
la rejeter franchement que de l'interpréter contre sa teneur même» (p. 254).
Oui, mais cela ne se retourne-t-il pas contre lui-même

Jean-Pierre Thévenaz.

Edmond Barbotin : Le témoignage spirituel. Paris, Editions de l'Epi,
1964, 257 p.

Etrange est la fortune qu'eut le mot « témoignage » dans l'histoire du
christianisme, en particulier dans le développement précoce d'une justification
de l'idéal religieux de martyre : la similarité phonétique que ces deux termes
présentent en grec suffit-elle à expliquer leur collusion Pour E. Barbotin elle
semble suffisamment aller de soi pour être mise en valeur, au terme d'une
méditation philosophique, qui cherche à surprendre la signification du témoignage

à l'état naissant et ses motivations existentielles par l'étude de ses
conditions de possibilités (intentionnalité des signes sous leurs diverses modalités

— matérielle, symbolique, gestuelle, verbale ; expérience de la valeur ;

la communication avec autrui, etc.) et de ses implications très diverses
(juridiques, morales et religieuses). En son sens le plus riche, le témoignage, selon
cet auteur, se présente comme la « communication à autrui d'une expérience
privilégiée en référence à l'absolu du vrai » — communication qui atteste à

autrui (homme ou Dieu) l'adhésion d'un sujet aux exigences d'une « valeur
idéale ». Dans cette ligne, E. Barbotin éclaire avec finesse la place du risque,
du scandale et de l'imitation dans le témoignage. Mais peut-on encore suivre
l'auteur là où il affirme que cet exercice de fidélité trouve son plein accomplissement

dans le martyre parce que celui-ci « exauce le vœu profond du témoin »

ou que « l'humanité ne cesse pas de renaître des hommes-signes qu'elle se donne,
de ceux surtout dont elle s'ampute : les martyrs La grandeur de l'homme
tient en cette attestation prophétique portée à l'Esprit et à l'humanité de
demain » (p. 257). Ne faut-il pas déceler derrière cette idée la volonté qui
s'affirme dans la mystique idéaliste de la vérité par ces mots — fiat Veritas,
pereat vita L'espérance, même chrétienne, trouve-t-elle vraiment ici sa raison



266 bibliographie

d'être Le martyre est-il toujours « libre et acte de souveraine liberté »

Qu'advient-il, dans cette perspective, des « vies manquées, des martyres non
consentis » Il faut bien reconnaître que cette méditation (trop sereine de
l'auteur sur le martyre est beaucoup moins convaincante que le reste de l'ou-
vrage qui se lit avec profit. Christian Payot.

Joseph Rogé : Le simple prêtre. Sa formation, son expérience.
Tournai, Casterman, 1965, 338 p. (CoU. Rehgion et sociétés.)

Ce travail de psychologie sociale dépeint le personnage du prêtre diocésain
français qui a suivi la filière classique du petit et du grand séminaire, et qui
exerce le ministère paroissial. Comment ce « simple prêtre » est-il choisi et
formé A quelle conception du sacerdoce obéit-il Comment vit-il, prie-t-il,
travaille-t-il Comment les individualités intériorisent-elles dès l'enfance un
personnage commun et nettement typé, dessiné par des siècles d'histoire de

l'Eglise L'ouvrage répond à ces questions en suivant la biographie du
personnage, de l'enfance à la mort. A chaque étape il décrit trois ordres de réalités :

1) ce que prescrivent les institutions ; 2) l'expérience vécue ; 3) les mutations
actuelles du personnage. — Mutations en effet, puisque, depuis la dernière
guerre, le clergé français cesse peu à peu d'être un clergé de chrétienté pour
devenir un clergé missionnaire et de plus en plus capable de coopérer avec les
laïcs. Jusqu'alors on préparait le simple prêtre à un sacerdoce intemporel. Les
séminaires coupaient le séminariste du monde et le plongeaient dans un passé
indistinct, retenant beaucoup des XVIIe et XVIIIe siècles. Comme le veut
l'école française de spiritualité, l'activité principale y consistait à assimiler par
l'oraison le sacerdoce intérieur de Jésus-Christ. Une fois replacé dans la société
moderne, le simple prêtre s'y trouvait isolé par un outillage intellectuel très
particulier ; et comme il était prêtre par lui-même, sans les autres, il ne se
maintenait « que par la rigidité de son personnage et sans communication
vitale avec ses contemporains» (p. 215). C'est là toute la thèse défendue par
l'auteur, qui signale à chaque tournant de son enquête les solutions envisagées
ou appliquées comme remède à cette situation anormale. — L'ouvrage ne vaut
pas seulement par l'idée qu'il illustre. L'auteur excelle à fournir des documents
significatifs, à collectionner des observations minutieuses ou à croquer des
instantanés tous intéressants, émouvants ou savoureux. Ainsi les pasteurs
curieux de la vie des prêtres trouveront dans ce livre une mine de renseignements.

Ils ne devront toutefois pas oublier que ce type de « bon prêtre »

classique est en train de disparaître, du moins en France, et qu'aujourd'hui s'amorce
une réflexion théologique sur le ministère orientée dans une direction fort éloi-
gnée de 1'« école française ». Jean-François Deppierraz.

Gösta Wrede : Kyrkosynen i Einar Billings teologi. Stockholm,
Diakonistyrelsens Bokförlag, 1966, 347 p. Acta Universitatis
Upsaliensis, Studia Doctrinae Christianae Upsaliensia, 5.

Je ne pense pas qu'Einar Billing soit très connu hors de Suède. U enseigna
la théologie éthique à la Faculté d'Upsal (1900-1920), puis fut évêque de Väs-
terâs (1920-1939). Son père Gottfrid, avec lequel il ne faut pas le confondre,
avait été professeur de théologie pratique à la Faculté de Lund, puis évêque de



BIBLIOGRAPHIE 267

Vasterâs également (1884-1898) et de Lund (1898-1925) : tous deux ont été des

personnalités en vue et ont joué un rôle important dans la vie de l'Eglise
suédoise. On peut rencontrer le nom du premier dans des ouvrages consacrés à son
collègue et ami Nathan Söderblom ou sur la conférence Life and Work de

Stockholm, 1925. C'est à sa « vue de l'Eglise » que le Dr G. Wrede a récemment
consacré une excellente thèse, écrite en suédois, mais munie (p. 273-307) d'un
ample résumé allemand. — Après un chapitre d'introduction, Wrede étudie
cinq thèmes centraux qui lui permettent de faire le tour de son sujet comme
par des cercles successifs. La perspective est d'abord éclairée par les premières
recherches de Billing. L'idée qu'il se faisait de l'Eglise relevait d'une part de la
doctrine de Luther sur les deux pouvoirs (sa thèse : « La doctrine de Luther sur
l'Etat », 1900), d'autre part de sa conception de l'Evangile, parole efficace (son

ouvrage: «Les pensées éthiques du christianisme primitif», 1907). De là est
sortie sa pensée sur la folkkyrka. Il n'a pas créé ce mot, mais il l'a marqué de sa

frappe personnelle, en y voyant « le pardon des péchés offert au peuple de
Suède », ce qui exprimait l'efficacité de la Parole implantée dans le pays depuis
l'annonce première de l'Evangile et continuée dans une institution qui n'était
pas pour autant une « Eglise d'Etat » (statskyrka). Certaines conséquences en
résultaient à ses yeux, soit pour l'essence et la structure de la communauté
territoriale, soit pour ses rapports avec l'Etat. Sur le dernier point, Billing souhaitait

une réelle coopération, mais il était prêt à envisager une séparation si la
« sécularisation » croissante de l'Etat venait à gêner l'Eglise dans le service
primordial de la Parole et des moyens de grâce. — Wrede s'est abstenu de toute
conclusion synthétique. C'est plutôt dans son chapitre d'introduction qu'il
faudrait chercher une présentation d'ensemble des problèmes rencontrés par
E. Billing. C'est là aussi qu'il s'explique sur la méthode qu'il adopte pour son
exposé : elle est systématique par le choix des thèmes, leur enchaînement bien
marqué à la fin de chaque chapitre, allant des principes théologiques aux
attitudes pratiques, mais elle est aussi historique en ce qu'elle tient compte
toujours des sources et influences ainsi que du développement de la pensée. Peut-
être la thèse voit-elle son intérêt renforcé pour l'instant par les débats en cours,
prolongés et animés, sur les relations de l'Eglise et de l'Etat (il n'en faut sans
doute pas attendre de bouleversement sensationnel, mais ils provoquent toute
une fermentation de pensée) ; on aurait tort pourtant de la réduire à cet attrait
documentaire. Billing reste une noble figure de l'épiscopat suédois ; il a été fort
écouté des jeunes chrétiens de son temps, et le mouvement de « Jeune Eglise »

auquel il a été mêlé jadis a donné de nombreux rejetons. On trouve chez lui
bien des pensées qui, depuis lors, se sont répandues et développées. Tous ceux
qui s'intéressent à l'ecclésiologie du luthéranisme trouveront à puiser dans la
thèse de G. Wrede, bien documentée et clairement conduite.

Lund. Fr. L.-M. Dewailly, O.P.

Olivier Hatzfeld : L'Europe, le Christ et le monde. Genève, Editions
Labor et Fides, 1967,125 p. (CoU. Présence de Dieu dans l'histoire
des hommes.)

Après une importante préface de vingt pages, due à la plume de Georges
Crespy, l'auteur traite du grand problème de notre temps qui est celui des

rapports de l'Europe christianisée et des pays qui partagent sa civilisation avec
ce qu'on appelle le tiers monde, auquel il donne le nom de monde exotique.



268 BIBLIOGRAPHIE

L'humanité se trouve divisée en deux parties qui diffèrent tellement l'une de
l'autre de par leurs attitudes respectives en face de la vie, comme de par le
niveau social et économique, que beaucoup se demandent si elles sont parties
d'une même humanité : d'un côté, c'est la recherche incessante des moyens de
vaincre la nature et de tirer profit de tout ce que le monde peut offrir, de l'autre,
un attachement instinctif et religieux à un mode de vie et de penser qui plonge
ses racines dans le passé. D'un côté, c'est la surabondance des biens de toutes
sortes, de l'autre, la misère. Ces différences sont-elles le fait du climat ou de la
race Ont-elles existé de tous temps Certainement pas. Elles sont apparues
avec le christianisme. Le christianisme atteint les hommes en tant qu'individus
qu'il appelle à une vie nouvelle, tandis que les autres religions les maintiennent
sous la domination du milieu ambiant qui est par nature conservateur et
traditionaliste. Or, le progrès est toujours le fait d'individus qui ne redoutent ni
l'isolement ni l'aventure. Ce sont des précurseurs. Le drame est qu'ils sont
suivis par la foule qui s'approprie leurs découvertes et leurs conquêtes sans se

reconnaître le devoir d'en rendre compte à personne. D'où le désordre que nous
connaissons, l'injustice et la violence qui, dans le cas qui nous occupe, caractérisent

les rapports de l'Europe avec le monde exotique, et qui mettent en péril
l'existence même du genre humain. — Que l'Europe prenne conscience que ses

privilèges et sa richesse lui font un devoir de partager ses biens avec les peuples
qui en sont démunis, et qu'ainsi puisse se manifester l'unité de la famille
humaine. K Kaltenrieder.

Harvey Cox : Stadt ohne Gott, traduction de The secular City, Secu¬
larisation and Urbanisation in Theological perspective par Werner
Simpfendoerfer. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1967, 310 p.

Ce livre, écrit pour servir de document de travail lors d'une série de
conférences organisées en été 1965 par la National Student Christian Federation
des Etats-Unis, a connu un succès de vente exceptionnel (240 000 exemplaires
vendus en une année). Ce succès, toutefois, n'est pas surprenant, car l'ouvrage
de Cox, tant par son ton que sa manière d'envisager les problèmes de la cité
séculière, donne sur la sécularisation et l'urbanisation un souffle frais (cf. par
exemple le n° 5-8, 1967, du Christianisme social, en particulier l'article de
P. Ricœur : « Urbanisation et Sécularisation », p. 327 ss.). La sécularisation est
envisagée tout au long du livre comme un processus historique dans lequel la
société et la culture sont délivrées du contrôle religieux et métaphysique. Les
racines de ce processus, l'auteur les trouve dans la Bible. Le désenchantement
de la nature, la désacralisation de la politique ou la déconsécration des valeurs
sont l'œuvre du Dieu de la création, de l'Exode et du Sinaï. Quant à l'urbanisation,

c'est le contexte dans lequel le phénomène de sécularisation se produit et
se développe. Avec Bonhoeffer, Cox constate que l'homme de la cité séculière
est un être mûr, qui a atteint l'âge adulte ; il sait que la cité est sa tâche et sa
responsabilité ; il ne se pose pas de questions religieuses. Ce fait n'est pas
désastreux, il est simplement le signe que l'homme a quitté la période du mythe
ou de l'ontologie pour entrer dans l'âge fonctionnel. — Ceci posé, Cox s'attache
à nous décrire dans la première partie de son ouvrage le style de vie urbain.
Pour ce faire, il s'appuie sur les travaux des sociologues. Leurs découvertes sont
présentées avec optimisme, un optimisme qui l'amène à ne pas prendre
suffisamment en considération ces aspects moins positifs du mode d'existence en



BIBLIOGRAPHIE 269

ville que sont la solitude, le déracinement ou la fatigue, mais à relever surtout
les avantages de la mobilité ou de l'anonymat du citadin. Grâce à eux, l'homme
est rendu à la liberté, à une liberté de choix, mais aussi à un usage responsable
des différentes possibilités que lui offre la ville. Seule une théologie du changement

social (IIe partie, « La cité dans la ville séculière ») peut se justifier dans
un monde marqué par la mobilité et par l'élargissement constant de la sphère
des relations. Le point de départ de cette théologie, c'est la cité séculière. Elle
ne peut être développée que par des gens qui ont saisi que le Royaume de Dieu
et sa construction constituent la possibilité première de collaboration entre
Dieu et l'homme dans l'histoire. Notre lutte pour former la cité séculière est
notre manière de répondre aujourd'hui à la réalité du Royaume. Dans cette
cité, l'Eglise doit être l'avant-garde de Dieu ; sa mission consiste à proclamer
qu'une révolution est en cours, à restaurer la communication dans le fractionnement

urbain et à démontrer les réalités du monde qui vient. Là où ces trois
fonctions sont remplies, l'Eglise est signe de l'apparition de la cité de l'homme.
— Pour montrer comment cette vision peut s'inscrire dans la réalité, Cox
consacre la troisième partie de son hvre — passablement remaniée par rapport
à l'édition anglaise primitive — à désigner quelques tâches que l'Eglise devrait
accomplir pour entrer dans le processus de changement social rapide et pour
remplir sa vocation « d'exorciste culturel ». Il s'agit d'extirper tout ce qui
subsiste de superstition et de magie dans des domaines aussi variés que le
travail, les loisirs, la sexualité ou l'université. Mais cela ne sera possible qu'à
une condition : il importe que l'Eglise renonce à une orientation héritée d'une
civilisation dépassée (celle du bourg) pour accepter pleinement le mode de vie
de la technopolis (la cité séculière ou profane). — Stadt ohne Gott Ce titre
ambigu pourrait nous amener à classer H. Cox parmi les tenants de la théologie
de la mort de Dieu. Or il n'en est rien (cf. p. 98 et 298), même si notre auteur
montre dans les dernières pages de son livre (IVe partie, « Dieu et l'homme séculier

») que l'homme dans la cité séculière ne peut plus employer le mot Dieu,
car il est par trop équivoque du fait de son utilisation dans la mythologie et la
métaphysique. Cette affirmation ne l'empêche toutefois pas de souligner la
continuité de l'action du « Deus absconditus » dans l'histoire de l'homme,
action que l'homme séculier est appelé à reconnaître et à laquelle il est invité
à collaborer. C'est en participant pleinement à l'œuvre de Dieu que, pour Cox,
l'homme trouvera l'occasion de pouvoir le nommer à nouveau, c'est-à-dire le
confesser. Roland-J. Campiche.

Joseph Laloux : Manuel d'initiation à la sociologie religieuse. Paris,
Editions Universitaires, 1967, 295 p.

L'ouvrage de Joseph Laloux s'intitule « manuel d'initiation » et c'est à juste
titre, puisqu'on y trouvera essentiellement des renseignements utiles à ceux
qui sont appelés à mettre la main à la pâte : les prêtres ou les pasteurs. Certes
l'ouvrage commence par des « Eléments de sociologie générale » qui mettent
fort à propos, pour le néophyte, l'accent sur un certain nombre de concepts
centraux de la sociologie tels qu'attitudes, rôles, institutions sociales, groupes,
classes, etc. Cette partie de l'ouvrage ne fait cependant que poser les quelques
jalons indispensables à la compréhension des « Eléments de sociologie
religieuse » qui constituent la partie centrale du livre. — L'auteur a eu l'ambition
d'esquisser ici, après une introduction générale à la sociologie de la religion,



270 BIBLIOGRAPHIE

une véritable sociologie du catholicisme, des Patriarches à Vatican IL Les
cent cinquante pages dont il dispose pour cette entreprise l'ont évidemment
contraint à un survol parfois trop rapide, mais il ne manque pas d'analyses
intelligentes parmi lesquelles on notera notamment celle sur le christianisme
du Moyen Age. — La dernière partie de l'ouvrage présente, sous le titre « sociologie

et pastorale », un ensemble de données extrêmement varié où sont
rassemblés, entre autres, les problèmes spécifiques de l'action pastorale, rurale et
urbaine, du calcul et des comparaisons des taux de pratique religieuse. Cette
dernière partie quitte délibérément la pure sociologie pour se mettre au service
de la pastorale qui semble devoir profiter des recherches sociologiques. Plus que
des méthodes pour entreprendre un tel travail, l'auteur se contente ici d'indiquer
quelques résultats acquis dont la connaissance peut être utile. C'est en cela

que ce « manuel » semble destiné plus spécialement à des ecclésiastiques qu'à des

sociologues, fussent-ils encore inexpérimentés. Tacoues Leenhardt

Josef Fuchs : Moral und Moraltheologie nach dem Konzil. Freiburg-
im-Breisgau, Herder, 1967, 104 p.

La première partie de l'ouvrage présente, traduit du latin, un commentaire
de l'auteur, spécialiste de la théologie morale, sur l'exigence d'un renouvellement

dans l'enseignement de cette discipline telle qu'elle est formulée dans le
« Décret sur la formation des prêtres » du second Concile du Vatican. Deux
conférences sur des sujets apparentés développent les mêmes vues sous une forme
plus accessible. — L'Eglise doit remettre en honneur une éthique de la vocation
qui fait partie de l'Evangile. Elle concerne d'abord les chrétiens, mais les non-
chrétiens n'en sont pas pour autant exclus. Il faut abandonner la distinction
habituelle d'une morale naturelle qui serait commune à tous les hommes
et d'une morale surnaturelle qui serait réservée aux chrétiens. En conviant
ses membres à porter les fruits de l'Esprit pour la vie du monde, l'Eglise
annonce à tous l'exigence de l'amour et la grâce peut permettre à ceux
qui ne l'ont pas reconnu d'accepter virtuellement le Christ. — L'Ecriture sainte
doit redevenir le « sol nourricier » de l'éthique. Elle ne doit pas seulement fonder
ses prescriptions, mais les situer dans leur véritable perspective. Car la loi du
Christ est inséparable de sa personne et de son action au cœur de l'homme. —
Tout en restant à l'intérieur de sa propre tradition dogmatique, c'est bien dans
le sens d'un renouvellement en profondeur de la théologie morale que l'auteur
interprète les textes conciliaires. François Grandchamp.

Pierre Adnes : La théologie catholique. Paris, Presses Universitaires
de France, 1967, 126 p. (Que sais-je 1269.)

Ce livre sera pour maint protestant une aide précieuse, qui l'amènera
certainement à réformer quelque peu les vues souvent simplistes, et presque
toujours historiquement datées, qu'il se fait de la théologie catholique. Quelle que
soit en effet la prudence de l'auteur dans le chemin qui devrait nous conduire
tous vers l'Eglise universelle, les signes d'un changement radical, d'une remise
en question des bases les mieux assises, sont perceptibles jusque dans la lettre
de ce petit ouvrage. Qu'on en juge sur quelques fragments empruntés à la
conclusion. La théologie catholique actuelle, note l'auteur, se distingue en ce



BIBLIOGRAPHIE 27I

qu'elle « remonte aux sources » et « renouvelle les questions en profondeur ».

Elle met au centre de sa réflexion l'Eglise, « considérée également dans sa relation

au monde ». « Aussi voit-on la théologie catholique actuelle s'intéresser
aujourd'hui à l'homme comme elle ne l'avait jamais sans doute fait jusqu'ici. »

— On ne saurait ainsi minimiser l'évolution de l'Eglise catholique aujourd'hui.
Le temps n'est plus où, comme l'écrit encore l'auteur (p. 124), « on a pu reprocher

» (et la prudence de l'auteur l'engage à ajouter cette restriction : « peut-
être injustement »), « à une certaine théologie passée de s'être trop souvent
satisfaite de mémoriser et redire l'enseignement reçu des Maîtres anciens... »

J.-Claude Piguet.

Sallie McFague TeSelle : Literature and the christian Life. New
Haven and London, Yale University Press, 1966, 238 p.

L'auteur de cet essai cherche à mettre un peu de clarté et de bon sens dans
la confusion d'un problème qui se pose à toutes les époques. Elle écarte les
positions extrêmes au profit d'une thèse établissant entre les deux domaines une
relation d'interdépendance qui respecte l'autonomie de chacun. Entre trois
attitudes : 1) toute œuvre d'art est rehgieuse en tant que telle ou du moins
crypto-religieuse, fût-elle d'inspiration athée (ex. : Guernica, de Picasso) ;

2) l'art exerce une séduction dangereuse et ne saurait collaborer avec la religion
(Platon, Augustin, Bunyan) ; 3) l'art trouve sa justification dans l'élaboration
d'une éthique fondée sur la religion chrétienne et inspirée par elle, elle choisit
la troisième. La littérature, en particulier, ne saurait se justifier autrement ;

mais ainsi conçue, elle contribue à l'enrichissement du sentiment religieux
auquel elle apporte des révélations sur l'homme et sur le monde. — Les
développements qui viennent ensuite contiennent de brèves analyses d'œuvres
littéraires situées dans cette perspective (Dante, Dostoievski, Melville, Joyce,
etc.). En conclusion, «le théologien chrétien et le romancier ont un intérêt
commun pour la réalité et la profondeur de la vie humaine... et sont unis dans
une même tâche » (p. 230). Rene Schaerer.

J. A. T. Robinson : Morale chrétienne aujourd'hui. Paris, Editions de
l'Epi, 1968, 125 p.

Ce volume contient le texte de trois conférences que l'évêque de Woolwich
donna en 1963 à la cathédrale de Liverpool. Le sujet de la morale préoccupe
bien des esprits aujourd'hui et l'on ne perdra pas son temps en lisant ce petit
livre. Conscient des remous qui ont agité l'opinion publique après la parution
de « Honest to God » en particulier, Robinson cherche, au début de ces trois
conférences, à apaiser les passions et il exhorte les chrétiens à un « authentique
discernement ». Il est évident qu'on ne lira ces textes avec profit que si l'on
renonce auparavant à tout parti pris. Dans un affrontement qu'il veut
constructif, l'évêque de Woolwich met en présence 1'« ancienne » et la « nouvelle »

morales. Sous les trois sous-titres « rigidité et liberté », « amour et loi », « autorité
et expérience », il ne prétend pas révolutionner de fond en comble la conception
de l'éthique, mais il nous fait redécouvrir l'éthique authentiquement
chrétienne telle que le Christ l'a vécue et prêchée. Cette morale est basée non sur
l'amour des principes et des commandements, mais sur l'amour de l'individu



272 BIBLIOGRAPHIE

tel qu'il nous est dicté par l'amour de Dieu. Dès lors, il ne s'agit plus de savoir,
une fois pour toutes, ce qui est bien et ce qui est mal, mais de chercher avec
l'aide du Saint-Esprit ce que l'amour du prochain réclame de nous dans chaque
cas particulier, qu'il s'agisse de la guerre, de la peine de mort, du divorce, du
mariage, etc. La loi demeure, en tant qu'appui, mais la question primordiale est
celle de l'amour, ce qu'il est, ce qu'il implique, ce qu'il suppose. Bien loin d'inciter
à la licence, ce petit livre contribue à la redécouverte du critère souverainement
exigeant de la morale qu'est l'amour du prochain, passant obligatoirement par
l'amour de Dieu.

Jacqueline Allemand.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

