
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Sciences M. Mannati et E. de SoLMS : Les Psaumes. Traduction des Psaumes.
BiBLiguEs Tome i : Introduction générale et Psaumes î à 31. Tome 2 :

Psaumes 32 à 72. Paris-Bruges, Desclée de Brouwer, 1967 et
1967, 312 et 312 p. (Cahiers de la Pierre-qui-vire 26 et 27.)

Voici une nouvelle présentation des psaumes qui comprendra quatre volumes
et qui se recommande d'emblée par la qualité de son information exégétique
et l'intention spirituelle qui anime ses auteurs. Ce livre, lit-on dans l'avant-
propos, est écrit pour les « usagers du psautier », convaincus de la valeur
irremplaçable de la prière des psaumes (p. n). Il comprend une longue introduction
qui insiste en particulier sur les genres littéraires qu'on rencontre dans le livre
des psaumes ; la traduction, originale, a cherché à ne pas évacuer la force de
la langue hébraïque, le commentaire veut aider à la prière, sans être édifiant
au mauvais sens du terme. Un glossaire à la fin du premier volume rendra
service. L'ensemble est une réussite, il montre qu'on peut unir à une rigueur
scientifique certaine une authentique préoccupation pastorale ; je souhaite à
ces « Psaumes » beaucoup d'« usagers ». Robert Martin-Achard.

Edouard Dhorme : A Commentary on the Book of Job, translated by
H. Knight. London, Thomas Nelson and Sons Ltd, 1967, 675 p.
Le commentaire sur Job du professeur E. Dhorme, paru en 1926 chez

Gabalda, est l'un des meilleurs de l'importante collection catholique des Etudes
bibliques. Il demeure, plus de quarante années après sa parution, un ouvrage
indispensable à quiconque entreprend l'exégèse d'un des livres les plus difficiles
de l'Ecriture. Sa longue introduction qui aborde les divers problèmes que
celui-ci soulève, l'abondance des notes de critique textuelle, la richesse des
indications exégétiques en font un instrument de travail incomparable. —
Malheureusement le commentaire de Dhorme était devenu pratiquement
introuvable ; aussi faut-il se réjouir d'en voir paraître aujourd'hui une traduction

anglaise qui va permettre à un large public de bénéficier de la science du
célèbre hébraïsant français, formé à l'Ecole biblique de Jérusalem, et plus tard
professeur à l'Ecole des Hautes Etudes, à Paris, et à la Sorbonne. — L'ouvrage,
préfacé par H. H. Rowley qui a revisé la traduction, a été imprimé avec soin
chez E. J. Brill, à Leiden. Robert Martin-Achard.

Jean L'Hour : La morale de l'Alliance. Paris, Gabalda, 1965, 126 p.
(Cahiers de la Revue bibhque, 5.)

Dans cet ouvrage, Jean L'Hour tire parti des travaux antérieurs de G. E.
Mendenhal, Kl. Baltzer, W. L. Moran, D. J. Mac Carthy sur l'alliance dans
l'Ancien Testament et les protocoles d'alliance hittites (2e millénaire) assyriens
et araméens (ier millénaire) pour situer théologiquement la morale
vétérotestamentaire. Il s'appuie notamment sur Josué 24 (cf. sur ce texte, son exposé
dans RB, 69, 1962), sur l'ensemble relatif à l'alliance sinaïtique (Ex. 19 ss.)



BIBLIOGRAPHIE 195

et sur le Deutéronome, en particulier les chapitres 5 à II, et à partir de certains
éléments des structures d'alliance tels que le prologue historique, les stipulations,
les bénédictions et malédictions, il entend dégager de façon systématique les
données essentielles de l'éthique du peuple de l'Ancien Testament. — C'est
ainsi que Jean L'Hour souligne l'antériorité absolue des bienfaits de Yahvé à
l'égard d'Israël, qui constituent le fondement juridique de l'alliance. L'éthique
vétérotestamentaire sera donc une éthique de réponse, une éthique de dialogue,
impliquant la loyauté (hesed), la liberté et la justice, engagée dans le déroulement

de l'histoire. Les stipulations particulières n'ont de sens qu'en fonction
de la stipulation générale qui réclame la crainte et l'amour (notion juridique
de Yahvé ; les bénédictions et malédictions sont conditionnelles et liées à
l'obéissance et non à la seule observance. — On ne saurait trop insister sur
l'intérêt d'une telle étude pour l'ensemble des disciplines théologiques. Le livre
de Jean L'Hour oblige en effet à reviser un certain nombre de jugements,
longtemps répétés, sur le rôle de la Loi dans l'Ancien Testament ; il met aussi
en évidence l'actualité, d'esprit, sinon nécessairement de la lettre, des vieux
textes législatifs d'Israël. — Certes on pourra reprocher à l'auteur une présentation

quelque peu forcée et trop statique des indications vétérotestamentaires.
Jean L'Hour ne me paraît pas assez critique à l'égard des travaux de ses
prédécesseurs (G. E. Mendenhall, Kl. Baltzer, et autres) ; il ne tient pas compte
d'un développement possible de la morale au sein d'Israël. C'est ainsi qu'il
nous présente moins l'éthique de l'Ancienne Alliance, que le point de vue
deutéronomiste. Qu'en est-il de la période préexilique et de celle qui a vu le triomphe
de l'Ecole d'Esdras Cet ouvrage devrait être complété par une histoire de la
morale vétérotestamentaire. — Quoi qu'il en soit, laissons à J. L'Hour la
parole pour conclure : « Par l'Alliance un dialogue est engagé qui va progressivement

s'étendre par toute la terre... Israël apprend à chercher Dieu dans la
réalité quotidienne. « Craindre Yahvé », c'est monter trois fois l'an au sanctuaire,
mais c'est aussi et surtout rendre la liberté à l'esclave injustement frappé,
abandonner au pauvre et à l'étranger la glanure de la moisson, accorder son
procès à la veuve... C'est dans la vie de tous les jours que Dieu appelle son
peuple, et pas seulement à l'heure du sacrifice... Mais, à travers ces multiples
commandements, c'est toujours à Lui-même que Yahvé attire Israël... Quoi
qu'il fasse, c'est toujours à Dieu qu'Israël parle, c'est toujours Lui qu'il doit
craindre et aimer. Ce n'est pas assez qu'il observe les lois : à travers celles-ci,
c'est à Yahvé qu'il faut obéir. Et puisque obéir, c'est confesser et vouloir son
indigence, sa dépendance, plus Israël obéit, moins il peut brandir ses mérites »

(p. 121 s.). Robert Martin-Achard.

A. H. J. Gunneweg : Leviten und Priester, Hauptlinien der Tradi¬
tionsbildung und Geschichte des israelitisch-jüdischen Kultpersonals.

Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1965, 225 p.
(Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen
Testamentes, 89.)

A. H. J. Gunneweg s'est déjà signalé par un intéressant travail sur le prophétisme

: Mündliche und schriftliche Tradition der vorexilischen Prophetenbücher
als Problem der neueren Prophetenforschung (tome 75, de la même collection,
1959, 128 p.) étudie ici l'une des plus délicates questions de l'organisation
cultuelle en Israël. Il divise son enquête en deux parties : les traditions relatives



196 BIBLIOGRAPHIE

au clergé antérieures à la réforme de Josias (p. 14-116) et celles qui lui font
suite (traditions deutéronomistes, sacerdotales et « chronistes ») (p. 117-218).
Ses conclusions ne manquent pas d'originalité : il n'y a jamais eu une tribu
profane de Lévi et la tribu « sacerdotale » de Lévi n'est qu'une création tardive,
due aux tendances conservatrices du mouvement deutéronomiste. Aaron est
une figure secondaire dans les traditions du Pentateuque ; par contre Sadoc
est un personnage historique, sans doute un prêtre cananéen de Jérusalem,
intégré par David au culte de Yahvé. Les lévites ont eu à l'origine un statut
juridique et social ; leurs fonctions ont consisté à enseigner et à transmettre
les traditions, fonctions que leur reconnaît encore le Chroniste. On ne saurait
donc parler de dégradation à leur propos, comme le font ceux qui estiment que
les lévites ont perdu leurs privilèges sacerdotaux à la suite de la réforme de
Josias. — On comparera utilement ce point de vue avec les remarques du
P. de Vaux dans ses Institutions de l'Ancien Testament, t. 2, i960, p. 213 ss.

Robert Martin-Achard.

Mathias Rissi : Alpha und Omega. Eine Deutung des Johannes¬
offenbarung. Bâle, Friedrich Reinhardt, 1966, 221 p.

Ce bref commentaire de l'Apocalypse, destiné aux laïques, ne nous semble

pas atteindre le niveau d'autres ouvrages écrits dans la même intention. Si
l'explication des premiers chapitres est satisfaisante, par contre elle s'abrège
dans la suite, au point de se réduire à quelques notes vers la fin du Uvre. On
s'étonne alors de trouver bien des pages consacrées au problème littéraire et
historique posé par la péricope 17 : 9b-i7 : ; M. Rissi attribue ce texte à un
second rédacteur de l'époque de Domitien, l'ouvrage primitif ayant été composé
sous Vespasien, entre 75 et 79. Le texte des versets 13 : 17 et 13 : 18 aurait
aussi été modifié ultérieurement, dans le but de donner une première interprétation

de l'Apocalypse en l'appliquant à des événements historiques. — Ne
serait-il pas équitable de mentionner que le débat à ce sujet n'est pas achevé,
et qu'il s'agit là d'une hypothèse à côté d'autres Francis Baudraz

Dieter Nestle : Eleutheria. Studien zum Wesen der Freiheit bei den
Griechen und im Neuen Testament. TeU I : Die Griechen. Tübingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1967, 164 p. (Hermeneutische
Untersuchungen zur Theologie.)

Cette étude retrace en quelques étapes l'histoire du mot « liberté » d'Homère
à Epictète. Un second volume poursuivra l'examen à l'intérieur du Nouveau
Testament. — Pour le Grec de l'époque archaïque, être libre, c'est être en sécurité

chez soi, par opposition à l'esclave, qui est déplacé ou arraché de son lieu
propre. La question qui se pose n'est pas : « Qu'est-ce que la liberté » mais
« Où est la liberté ». Seuls les nobles, étant reconnus membres de la cité,
pourront être libres. — La réforme de Solon étendit ce privilège à tous les

citoyens sans distinction ; et, après la miraculeuse victoire sur les Perses, on
vit apparaître une conscience de la liberté, conçue à la fois comme intérieure à

l'homme et comme garantie par Zeus, lequel, seul, est libre (Esch. : Prométh.,
v. 50). Chez Hérodote, l'idée de liberté est étroitement liée à celle de loi, et chez

Euripide à celle de justice. — Avec Thucydide, remarquablement individualiste
à cet égard, la liberté apparaît comme une exigence intérieure permettant à



BIBLIOGRAPHIE I97

certains individus, tel Périclès, de réaliser leurs possibles de manière illimitée.
Platon réagira en faveur d'une conception politique et sociale : être libre, c'est
être en relations harmonieuses, amicales, avec soi-même et la cité. Cette conception

ne sera pas retenue par Aristote, qui distinguera la vertu du citoyen de
celle de l'homme vraiment libre en tant que doué de raison, de choix et d'autar
cie. Avec Epicure et Epictète, la dissociation de la vie politique et de la vie
philosophique s'accentue : être libre, pour le premier, c'est être affranchi de
toute crainte et de toute superstition ; pour le second, c'est réaliser en soi
l'indépendance en acquiesçant à la loi divine et accomplissant sa tâche à
l'endroit et dans les conditions prescrites par elle. Le sens de la liberté, c'est de
louer Dieu. — De telles monographies rendent de grands services sur le plan
de la documentation et de l'interprétation. Celle-ci, fort bien conduite, fait
bien augurer de la suite. On s'étonne cependant que, parmi les auteurs consultés,
deux témoins aussi importants que Sophocle et Aristophane aient été, ou peu
s'en faut, passés sous silence. j^^ Schaerer.

C. Spicq, O.P. : Les épîtres de saint Pierre. Paris, Gabalda, 1966,
269 p. (Sources bibliques).

Quiconque s'apprête à ouvrir un nouvel ouvrage du P. Spicq sait d'avance
qu'il y découvrira une mine très riche de renseignements et des renvois
nombreux à toutes sortes d'articles ou d'ouvrages consacrés aux problèmes traités
par l'auteur. Et, certes, nul ne sera déçu, à ce point de vue, en parcourant le
commentaire sur I et II Pierre rédigé par le professeur de Fribourg Il est vrai
que l'abondance de biens qu'il nous présente rend son texte touffu et d'une
lecture parfois ingrate. Il est vrai aussi que cette abondance de biens n'empêche
pas toujours le lecteur de rester sur sa faim : par exemple, à propos du terme
èirepiJLPTr|ua (I Pierre 3 : 21), le P. Spicq opte pour la traduction « engagement »,

mais sans discuter, dans son commentaire ad loc, de l'autre traduction possible
(adoptée en particulier par W. Bauer, dans son dictionnaire : die Bitte an Gott

um ein gutes Gewissen, et Bauer ajoute : « so nach der wahrscheinlichsten
Deutung »). Mais ce livre n'en rendra pas moins des services évidents aux
spécialistes appelés à se pencher sur l'une ou l'autre des questions posées par le
texte des épîtres de Pierre ; leur tâche sera considérablement facilitée par toutes
ces références aux meilleures études parues sur les questions qui les intéressent.
— Dans l'introduction à I Pierre, le P. Spicq traite dans un paragraphe de
l'hypothèse selon laquelle cette épître serait une catéchèse baptismale. Voici,
entre autres, ce qu'il déclare à ce sujet : « A la vérité, ce genre de catéchèse se

retrouve dans toutes les épîtres du Nouveau Testament... On pourrait avancer
qu'un écrit dont la morale n'aurait pas été un reditus ad baptismum, serait à

rejeter comme hétérodoxe » (p. 14 s.). Nous sommes pleinement d'accord avec
le P. Spicq sur ce point-là. Jean-Claude Margot.

The Gospel According to Saint John, in the words of the King James
version of the year 1611. Edited in conformity with the true
ecumenical spirit of Pope John XXIII by Dagobert D. Runes.
New York, Philosophical Library, 1967, 97 p.

M. Runes ne s'est pas contenté de rééditer tel quel le texte de l'évangile de

Jean dans la version du roi Jacques : il a désiré expurger ce texte de tout ce

qu'il considère comme des interpolations « antijuives ». (Il se propose d'ailleurs



198 BIBLIOGRAPHIE

de faire subir à tout le Nouveau Testament ce traitement purificateur.) Par
exemple, il ne peut admettre que Jésus, Juif lui-même, puisse être tenu pour
responsable de l'accusation portée contre les Juifs d'être les fils du diable et de
faire l'oeuvre du diable (cf. Jean 8 : 44) : « How could the living Christ have
spoken in such manner of His own kin, His own parents, His own people »

En conséquence, M. Runes ne publie le chapitre 8 que jusqu'au verset 36 et
laisse tomber les versets 37-59. —¦ Excellente intention, mais desservie par une
méthode qui ne convaincra aucun spécialiste. Il est heureusement des façons
plus sérieuses de lutter contre une utilisation antisémite de la Bible.

Jean-Claude Margot.

Alfred Wikenhauser : Introduzione al Nuovo Testamento. Brescia,
Paideia, 1966, 507 p.

La première édition de ce livre, destiné à remplacer l'Introduction au Nouveau

Testament de Joseph Sickenberger, a paru chez Herder, à Fribourg-en-
Brisgau, en automne 1952. Depuis, quatre éditions allemandes et deux italiennes
se sont succédé. Wikenhauser est décédé en juin i960. — L'ouvrage a été traduit
en italien puis revisé et remis à jour pour la seconde édition par Felice Mon-
tagnini, dont les mérites de traducteur et d'exégète sont connus. Nous possédons,

en ce livre, une véritable encyclopédie du Nouveau Testament. Malgré
les réserves exprimées par Wikenhauser et grâce à la vigilance du traducteur,
la bibliographie — qui tient compte des ouvrages protestants comme des

catholiques, semble, pour l'instant, exhaustive. Quant à la valeur scientifique
de l'introduction, elle est de premier ordre. Wikenhauser a souvent renoncé à

trancher des questions qu'il n'estimait pas mûres, se bornant à indiquer les
grandes lignes qui pourraient conduire à des solutions. Si la tendance de

l'ouvrage est plutôt conservatrice ¦— l'auteur signale, à l'occasion, les décisions
de la Commission biblique pontificale — l'information, en ce qui concerne les
manuscrits et l'histoire du canon, est extraordinaire d'ampleur et de sûreté.
On pourrait trouver accablante une érudition aussi prodigieuse mais ce livre
nous conduit avec autant de modestie que d'objectivité au cœur des problèmes
qui touchent le Nouveau Testament. Lydia von Auw

Mathias Rissi : Die Zukunft der Welt. Eine exegetische Studie über
Johannesoffenbarung 19,11 bis 22,15. Bâle, Friedrich Reinhardt,
s.d., 110 p.

Privat-docent à Bâle, puis dès 1963 professeur de Nouveau Testament à
l'Union Theological Seminary de Richmond, Virginie, Mathias Rissi est un
enthousiaste de l'Apocalypse, à laquelle il a consacré déjà plusieurs ouvrages.
La présente étude témoigne d'une recherche extrêmement fouillée et documentée

sur les trois derniers chapitres de l'Apocalypse, qui sont parmi les textes
les plus difficiles de la Bible. L'analyse minutieuse des images révèle à quel
point l'Apocalypse est enracinée dans l'Ancien Testament ; et cependant il ne
s'agit pas d'une mosaïque de citations, car chaque détail s'intègre dans une
synthèse grandiose, l'accomplissement par le Christ de toutes les promesses et
de toutes les espérances bibliques. — A propos du chapitre 20, qui annonce le



BIBLIOGRAPHIE I99

fameux « millénium », M. Rissi déclare : il s'agit du dévoilement sur la terre,
encore dans le monde ancien, de ce qui est caché dans la foi ; le chiffre 1000 a

perdu sa signification temporelle et a simplement le sens de « temps messianique

». — Les chapitres 21 et 22 sont interprétés dans une perspective
résolument universaliste : les portes de la nouvelle Jérusalem sont ouvertes pour
le monde perdu, la muraille étincelante révèle la gloire divine aux damnés, pour
les ramener vers Dieu ; il y aura une seconde résurrection pour ceux qui sont
dans l'étang de feu. Cette interprétation nous rend l'Apocalypse plus sympathique

; mais correspond-elle à l'intention de ce livre M. Rissi ne nous a pas
convaincu sur ce point ; mais que cette réserve ne retienne personne de lire
cette riche et vivante étude. Francis Baudraz.

Hugo Perls : Plato. Seine Auffassung vom Kosmos. Berne et Munich,
Francke Verlag, 1966, 429 p.

Il n'est pas dans les habitudes de notre revue de consacrer une notice à la
réédition d'un ouvrage, encore moins d'un ouvrage traduit du français en
allemand. Mais que deviendrions-nous sans la liberté de l'exception Elle me
semble ici justifiée, ne serait-ce que par l'originalité des circonstances qui ont
entouré l'apparition du livre. Celui-ci, publié d'abord en français, à New York,
sous ce titre : Platon. Sa conception du cosmos (Editions de la maison française,
2 vol., 1945), ne suscita que peu de réactions. L'auteur, qui vit actuellement
à New York était alors établi en France, à Cagnes-sur-Mer, et m'a dit avoir
rédigé d'un seul trait, « en 80 jours », ces cinq cents pages nourries de références,
d'idées, de jugements et de faits. Quel est donc cet auteur Un professeur de
faculté travaillant sur des notes de cours lentement accumulées Non. Un
juriste allemand venu de Prusse et qui, répondant jadis à une impérieuse vocation

artistique, avait quitté le barreau pour se lancer dans l'achat de peintures
rares et s'était trouvé bientôt propriétaire, à Berlin, d'une importante collection

de tableaux de maîtres. Voilà qui n'est pas courant, n'est-ce pas —
L'édition allemande, récemment parue en un volume, reproduit à une ou deux
pages près le texte français, mais le lecteur n'est pas long à remarquer la
supériorité du second texte sur le premier en matière de langue, bien qu'ils se

distinguent l'un et l'autre par un style vigoureux, entraînant et riche. Quoi qu'il
en soit, l'auteur a écrit deux fois son livre, et c'est le dernier paru qui fait figure
d'original. Le professeur Ernest Howald, de Zurich, eut, peu avant sa mort,
connaissance du manuscrit et porte sur lui un jugement enthousiaste que l'éditeur

ne manque pas de nous communiquer : «... Je crois ce livre capable de
faire plus pour Platon que tout ce que, nous autres philologues, avons fait
pour lui ces derniers temps. » Ce qui est certain, c'est qu'il fait surgir, en
correspondance étroite avec les textes, un Platon renouvelé à bien des égards. —
L'ouvrage comprend treize chapitres, un volumineux index des matières
(17 pages) et un index des noms propres. Ecrit sur un ton personnel, parfois
prophétique, avec des redondances, des redites, des digressions et des excès
de jugement qu'on peut regretter, il témoigne d'une connaissance de Platon
que seul peut acquérir celui qui, durant de longues années, a vécu en familiarité
étroite avec lui. Dès la première page, Perls entend réhabiliter le platonisme
authentique contre les trahisons dont il aurait été l'objet et, tout au long de

son exposé, il développe cette thèse avec une liberté quelque peu désordonnée,
mais une chaleur de conviction à laquelle on ne peut demeurer insensible.

Histoire
de LA
Philosophie



200 BIBLIOGRAPHIE

Quant aux thèmes essentiels, je me contenterai de les indiquer, tels qu'ils
paraissent et réapparaissent au cours de la lecture. — Avant d'être une
technique, la dialectique est une ascèse morale : elle opère un nettoyage, un
triage, un raffinage comparable à ceux que les artisans effectuent sur la laine
ou les parfums (Rép. 429 d e). Seuls ceux qui ont le cœur pur peuvent donc y
prétendre et espérer accéder au Heu « pur de tout mal » (Théêt. 177 a). Toutes
les aspirations humaines tendent aux Idées, mais celles-ci demeurent inaccessibles

et indéfinissables. Le tort de Kant, dont la pensée offre pourtant des
analogies fraternelles avec celle de Platon, fut de confondre l'auteur des
Dialogues avec Parmenide et de lui attribuer un dogmatisme de l'Intelligible qu'il
n'a jamais professé. Platon, comme Kant, est l'illustre représentant d'une
philosophie critique : ce qui importe au premier chef pour l'un et pour l'autre,
c'est l'élan de vérité, car la vérité, seule, ne souffre pas de contradiction, étant
au-delà des oppositions discursives. — Ce qu'on trouve ensuite au centre de
Platon, c'est une théorie de la doxa. Agissant sur ce qui est pour réaliser ici-bas
ce qui doit être, l'opinion droite fonde la conduite humaine dans les deux perspectives

d'une morale du bon usage et d'une pohtique concrète. Contrairement à

ce qu'on affirme souvent, la théorie platonicienne de l'Etat n'est pas utopique,
mais paradigmatique : elle propose un modèle que l'amour philosophique doit
et peut réaliser. Non moins centrale est la théorie du Beau. Loin d'imiter la
nature, le véritable artiste s'efforce de la métamorphoser en lui imprimant le
cachet de l'idéal et l'élevant ainsi au-dessus d'elle-même. La nature n'est jamais
première. Tout ce qui porte ici-bas le signe du beau, du vrai ou du bien rend
hommage à une surnature qui descend en l'homme pour transformer l'homme.
Enfin et surtout, le platonisme est une philosophie de la liberté. Nulle force ne
saurait s'imposer du dehors à l'amour, et l'âme n'obéit qu'à « ses mouvements
à elle », qui sont « premiers » (Lois 186 e - 897 a). Interpréter les Dialogues dans
le sens d'un déterminisme moral, c'est les trahir. — Telles sont, m'a-t-il semblé,
les thèses centrales de cet ouvrage qui, foisonnant d'idées, ne manquera pas de

provoquer la discussion. Il tend à restituer au platonisme la fraîcheur de ses

intentions originelles. Sous ce rapport, il m'apparaît comme une réussite
remarquable. S'il est vrai que comprendre Platon, c'est d'abord le lire et le relire, que
c'est entrer « avec toute son âme » dans le « jeu sérieux » de la dialectique,
laissant aux virtuoses de la sophistique leurs illusions erudites, on ne peut
qu'aimer le livre de Hugo Perls, même sans lui donner toujours raison. L'humanisme

est aujourd'hui doublement menacé : par l'indifférence de ceux que
Socrate appelait le « grand nombre », et le scientisme de ceux qui ne cherchent la
vérité qu'à travers «une application laborieuse et sans joie» (Phèdre 229 d).
Le message de Platon s'inscrit donc entre deux refus : refus d'une pratique
ignorante (banausia) fondée sur la routine et le métier : « Que nul n'entre ici
s'il n'est géomètre » ; refus d'une technicité prétentieuse à base de savoir-
faire et de rouerie : Que nul n'entre ici s'il est un sophiste Seul aura droit de
cité celui qui, sachant unir le badinage à l'effort, réalise au sens noble du terme,
l'amateur vrai : ami des Muses (philomousos), ami de la sagesse (philosophos).
Il faut être reconnaissant à Hugo Perls, juriste-collectionneur, d'avoir écrit
de telles pages qui, nourries de cette connaissance que seule peut donner une
lecture attentive, prolongée et fervente d'un grand texte, nous rappellent qu'en
philosophie comme en art la vérité doit être aimée pour elle-même et que,
pour comprendre une pensée profonde, rien ne remplace le don de la
sympathie.

René Schaerer.



BIBLIOGRAPHIE 201

Michel Alexandre : Lecture de Platon. Paris, Bordas, 1966, 420 p.
(CoUection Philosophie.)

Quinze ans après sa mort, les élèves de Michel Alexandre ont rassemblé et
publient ces notes de cours. Heureux élèves d'avoir eu un tel maître, si l'on
juge des leçons par ces témoignages I On ne saurait présenter à des débutants
l'œuvre de Platon avec plus de respect, de légèreté, de justesse et de vie. Seize

dialogues sont ainsi commentés, de l'Hippias mineur au Philèbe, les éditeurs
regrettant, comme nous, l'absence d'œuvres aussi importantes que le Phèdre
et le Politique. Mais il s'agissait de se conformer au programme. D'ailleurs, lire
quelques Dialogues avec un tel guide, c'est être armé pour comprendre le reste.
Bien sûr on peut n'être pas d'accord sur tel ou tel point, mais qu'importe
— Par bonheur, le ton familier de la leçon vivante a été maintenu, avec ses
allusions imprévues, ses formules pittoresques. Du sophiste : « Il est vendeur de
pensées comme le petit Larousse. » A propos du « gardien » de la République :

« Le Cid, c'est le gardien platonicien. Rodrigue et le comte, ces militaires, ces
hommes de cœur, ces généreux, ces hommes d'honneur se regardent avec des
moustaches de chat. Que m'importe? Pfft, pfft... Tout beau, tout beau, peu
de tête et beaucoup de cœur — de colère, ira ; c'est le sens de l'honneur. » —
Des références à Descartes, Kant, Hegel, Nietzsche, toujours très brèves,
ouvrent à l'esprit des horizons inattendus. — L'ouvrage s'achève sur un important

index. — Souhaitons que soient nombreux ceux qui entreprendront ou
reprendront la lecture des Dialogues sous la conduite de Michel Alexandre.

René Schaerer.

Gilbert Ryle : Plato's Progress. Cambridge, At the University
Press, 1966, 311 p.

Aller à l'encontre des idées reçues est chose excellente. Encore faut-il que
le nouveau présente, par rapport à l'ancien, des titres au moins équivalents.
Ecrit sur ce ton de familiarité dont les Anglais ont le secret, le livre courageux
de Gilbert Ryle, professeur à l'Université d'Oxford, connu par d'importants
ouvrages de philosophie et rédacteur de Mind, atteste un sérieux souci d'information

concernant les textes anciens. Par contre, la liste des auteurs modernes
figurant à la bibliographie se réduit à peu de chose en regard des intentions
révolutionnaires de l'auteur. Sur cette base étroite, nous allons voir s'élever
un édifice audacieux qui donnera moins le vertige par sa hauteur que par sa

fragilité. — Reprenons les points principaux. Aristote, nous dit-on, n'a jamais
été platonicien : dès le début de sa carrière, il se sépare du maître, dont il n'a
connu que très imparfaitement la doctrine à travers quelques dialogues. —
Ceux-ci ont été composés 10 à 15 ans plus tard qu'on ne l'admet ordinairement.
Ils étaient présentés oralement par Platon lui-même en des récitals publics, et
ce fait apporte de précieuses indications concernant leur date, leur structure et
les personnages mis en scène, Platon assumant alors le rôle de Socrate, jouant
Socrate. Le remplacement de ce dernier par un « étranger 9 dans le Sophiste et
le Politique ne peut s'expliquer que par une maladie dont Platon aurait été
frappé à l'époque (p. 28). — Les œuvres ainsi présentées au public devaient
avoir toutes approximativement la même longueur (de 52 à 54 pages de l'édition
Estienne). Dans le cas des dialogues « trop longs » — ainsi le Gorgias et le
Phédon — on peut donc admettre que des pages supplémentaires ont été ajoutées

après coup. Le Théétète est « trop long » de quinze pages et l'adjonction n'est



202 BIBLIOGRAPHIE

pas difficile à repérer : il s'agit du passage sur l'attitude philosophique (172 c,
177c), qui est «totalement en dehors du sujet» (p. 278). — La composition
des dialogues s'explique largement par des raisons biographiques, mais la
VIIe Lettre, certainement inauthentique, n'est ici d'aucun poids. Platon a
passé par une « crise », aux environs de 370, en raison d'un procès qui lui fut
intenté pour diffamation après la lecture de l'Euthydème, du Gorgias et du
Ménon. Il répondit alors en écrivant l'Apologie, qui est une défense, non de
Socrate, mais de lui-même, un «camouflage» (p. 153, 191). En fondant peu
après — c'est-à-dire beaucoup plus tard qu'on ne croit — l'Académie, Platon
ne réalisait pas un rêve philosophique, il sauvait sa situation du naufrage
(p. 154). C'est alors aussi que la forme réfutative fait place, dans les Dialogues,
à un genre nouveau de raisonnement, destiné aux élèves de l'Académie et ouvert
sur les Idées. Les premiers dialogues ne sont que des « combats » destinés à
démolir une thèse, non à résoudre un problème (p. 102, 205). Ces œuvres de

jeunesse étaient rédigées sur la base de comptes rendus de débats réels portant
eux-mêmes sur des idées courantes, qui n'ont rien de spécifiquement platonicien.

Le moment vint, toutefois, où, cette source s'étant tarie, Platon dut
renoncer au dialogue éristique. — La seconde partie du livre de Ryle passe en
revue les Dialogues dans un ordre qui, non seulement bouscule les opinions
admises, mais encore conduit, à l'intérieur de plusieurs œuvres, à des
démembrements, à des dislocations surprenants. Les deux parties du Parmenide
auraient été composées à des dates « considérablement différentes » (p. 216). Le
Criton et VApologie viendraient après le Gorgias et le Ménon. Le Philèbe et le
Cratyle feraient chacun partie d'une trilogie aujourd'hui perdue. Les Lois
auraient été d'abord lues en Sicile sous une forme dialoguée, puis écrites à

nouveau sous leur forme actuelle... — A quoi bon continuer Un tel échafaudage

d'hypothèses, une telle accumulation de « il semble donc que... il est donc
probable que... il paraît que... » ne saurait entraîner l'adhésion. — Il faut voir,
en effet, les choses telles qu'elles sont : nous n'avons qu'un point d'appui solide
concernant Platon : le texte, qui est complet, génial, classique et relativement
sûr, et, à l'intérieur de ce texte, des indications nombreuses, précises, sur la
méthode, le raisonnement, les étapes de la dialectique ascendante et descendante,

le rôle de l'hypothèse, qui en est la charnière. C'est de là qu'il faut
partir, quitte à recourir ensuite et faute de mieux, à des critères extérieurs. Il
faut, nous dit Platon lui-même, épouser le mouvement de la pensée et surtout
en « observer les articulations naturelles », éviter d'en briser les parties comme
fait le « méchant cuisinier » quand il dépèce une volaille (Phèdre 265 e). Il est
regrettable que l'auteur n'ait pas suivi ce conseil. L'information, la franchise
et l'audace dont il fait preuve au long de ces pages auraient porté d'autres
fruits... Certes, le Platon qu'il fait revivre devant nous est un Platon vivant et
l'un des plus originaux qui nous aient été présentés depuis longtemps. Mais
est-ce Platon René Schakrer.

Jacques-Marcel Dubois : Le temps et l'instant selon Aristote. Paris,
Desclée de Brouwer, 1967 478 p.

Pour être moins connues que celles de saint Augustin (Confess. XI et XII),
les pages qu'Aristote consacre au problème du temps (surtout au livre IV de la
Physique) n'en présentent pas moins un extraordinaire intérêt. Pour la première
fois, le temps apparaît comme une donnée concrète et vécue, comme un être



BIBLIOGRAPHIE 203

de nature étudié dans son comment et non dans son pourquoi. La réponse que
donne le philosophe à ce pourquoi n'est pas moins remarquable par ses « apories

» que par ses conclusions positives. Car le temps est une sorte de scandale

pour la pensée : à la fois permanence et altérité, succession de maintenant et
flux indivisible, il prend appui sur l'instant sans se réduire à une addition
d'instants. — Par une intuition géniale, qui anticipe sur les résultats les plus
récents de la critique, Aristote a compris que le temps ne trouve son explication
ni dans le sujet ni dans l'objet, mais dans une opération de l'esprit qui saisit
le mouvement objectif pour le mesurer, le « nombrer », selon l'antérieur et le
postérieur. On se tromperait donc en attribuant au philosophe une position
réaliste, comme David Ross, ou idéaliste, comme Joseph Moreau. Inséparable
du mouvement sans être mouvement, le temps, dit Aristote, est « quelque
chose du mouvement ». Il se réfère d'une part à l'éternité (représentée dans cette
cosmologie dépassée par la révolution céleste), d'autre part aux impressions
sensibles, le terme intermédiaire étant le nombre qui, tout à la fois, transcende
les choses et s'y applique. Il est nombre nombre. — Parti de vues empiriques qui
font contraste avec celles de Platon et de Plotin, Aristote rejoint ces dernières
en développant une véritable métaphysique de l'homme intérieur. Immergé
dans le flux des choses mais doué d'une faculté nombrante, le sage est appelé
à dominer ces choses pour vivre selon l'avant et l'après par la mémoire et la
prévision. La profondeur de sa vie spirituelle se mesure à la conscience qu'il
prend ainsi de lui-même. « En définitive, par son objectivité même, la définition
aristotélicienne rejoint, dans une expression analytique et en termes de
philosophie de la nature, la perception des plus grands spirituels » (p. 375). — Mais,
s'il anticipe sur les thèses de Kant, Hegel, Bergson, Heidegger et Teilhard de
Chardin, Aristote se sépare d'eux par une sorte de pessimisme : ceux-ci
inscrivent le temps dans l'homme comme un pouvoir de faire avancer l'histoire
ou l'évolution ; l'auteur de la Physique situe l'homme et les choses dans un
temps qui défait plus qu'il ne construit. D'où les réticences qu'on oppose
souvent aujourd'hui à la vision aristotélicienne. — On retrouve dans cette belle
et riche étude un écho des interprétations thomistes. Elle n'en est que plus
intéressante, mais elle suscitera peut-être, de ce fait, des controverses.

René Schaerer.

Willy Theiler : Forschungen zum Neuplatonismus. Berlin, Walter
de Gruyter & Cle, 1966, 336 p.

Ces neuf communications ont déjà été publiées, à l'exception de la
première, et, sauf la cinquième, elles s'adressent à des spécialistes. 1. Ammonios
der Lehrer des Origenes : Ammonios, qui n'a rien écrit, est pour nous « ein

grosser Schatten » (p. Vili, 2 et 148). Comment rejoindre la doctrine de celui
qui fut le maître des deux plus grands génies de la pensée hellénistique : Plotin
et Origene M. Theiler y parvient en se fondant en particulier sur l'œuvre
du néoplatonicien Hiéroclès. 2. Tacitus und die antike Schicksalslehre : commentaire

de Annales VI, 22, texte où Tacite confronte en quelques lignes diverses
opinions relatives à la destinée humaine et qui posent un problème d'attribution.

3. Gott und Seele im kaiserlichen Denken : étude des théories qui
opposaient, sous l'empire, néoplatoniciens, stoïciens, gnostiques autour d'une
conception cosmique ou acosmique du monde. 4. Plotin zwischen Plato und Stoa.
Ce chapitre reproduit une communication faite à Genève-Vandœuvres sous les



204 BIBLIOGRAPHIE

auspices de la Fondation Hardt et fut suivie, à l'époque, d'une discussion qui
en forme un intéressant complément (v. Les sources de Plotin. Entretiens sur
l'Antiquité classique, tome V, Genève i960). Plotin y apparaît comme un
Platon sans politique, un « Plato dimidiatus », influencé, assez mystérieusement,
par la Stoa. 5. Plotin und die antike Philosophie : vues générales et pourtant
nuancées sur la situation de Plotin dans les courants intellectuels de l'époque.
6. Porphyrios und Augustin. Cette communication, qui remonte à 1933, est
peut-être la plus importante du recueil. Contrairement à l'opinion admise,
l'auteur croit pouvoir affirmer que le néoplatonisme d'Augustin ne dérive pas
de Plotin mais de Porphyre. Cette thèse, on le sait, ne sera pas acceptée par le
R. P. Henry, selon lequel Augustin aurait lu et médité Plotin à la lumière de

l'Evangile (v. Paul Henry, S. J. : Plotin et l'Occident, Louvain 1934). 7. Die
chaldäischen Orakel und die Hymnen des Synesios. 8. Die Sprache des Geistes in
der Antike. Dans quelle langue parlent les dieux Est-elle articulée, réductible
à celle des hommes Examen de théories diverses. 9. Antike und christliche
Rückkehr zu Gott. Etude de théories gnostiques et chrétiennes sur les aspirations
de l'âme et le rôle du monde matériel comme reflet du divin ou lieu de châtiment

et de mal. — Ce recueil, conçu selon la méthode historico-philologique
la plus rigoureuse, offre l'avantage d'une grande richesse documentaire, mais
aussi l'inconvénient d'une telle surcharge (à l'intérieur même des phrases) que
la lecture en devient difficile. On regrette aussi que l'auteur n'ait jamais résumé
en fin de chapitre et en quelques lignes, les résultats obtenus. Mais l'ouvrage
n'en témoigne pas moins d'une science sûre et d'une prodigieuse information.
Il restera longtemps indispensable comme source de références.

René Schaerer.

J. M. Rist : Plotinus. The road to reality. Cambridge, University
Press, 1967, 280 p.

S'il est vrai, comme le remarque l'auteur, que Plotin occupe dans l'histoire
de la philosophie une situation qu'on peut juger inconfortable, étant venu trop
tard pour être rattaché aux classiques grecs, trop tôt pour intéresser les médiévistes,

il faut reconnaître toutefois qu'il a le bonheur d'échapper plus que
d'autres à la convoitise des médiocres. La littérature plotinienne est, en général,
d'une haute qualité. Et le livre de Rist, venant après ceux de Bréhier, Trouillard,

Gandillac, Hadot, pour n'en pas citer d'autres, ajoute à la liste une unité
de grande valeur. Je me contenterai de résumer ici les thèmes essentiels de
cette étude, aussi agréable de forme que riche et originale de fond. — On sait
que l'Un joue, chez Plotin, le rôle du Bien chez Platon. Il en diffère cependant
par l'infinité d'une puissance et d'une volonté créatrices qui a fait surgir du
néant la totalité du réel. Il est l'Existant absolu. L'acte d'être et l'acte de
faire, la liberté du vouloir et la nécessité du produire coïncident au sein de
cette Transcendance pure, qui ne saurait être exprimée en termes finis, sinon
sur le mode analogique : source de lumière, de beauté et d'être. Ainsi Plotin,
se distançant de Platon et bien plus encore des gnostiques, refuse d'opposer
un Dieu bon à une matière mauvaise. — Qu'en est-il du monde sensible Ici
Plotin semble hésiter entre le pessimisme du Phédon et l'optimisme du Timée.
Toutefois, réagissant à nouveau contre les gnostiques, c'est dans la deuxième
voie qu'il s'engage : la création du monde par l'âme cosmique n'est pas une
chute, car il faudrait admettre que cette âme aurait déchu de son origine, et
une âme déchue ne saurait créer. On aboutit ainsi à une conception « presque



BIBLIOGRAPHIE 205

franciscaine» (p. 112) de l'excellence du monde. Ce qui est mauvais, ce n'est
pas l'acte créateur mais l'attitude de l'âme individuelle qui, trahissant sa
destination originelle, cesse de refléter l'esprit. Plus exactement, c'est un
mouvement de révolte, qui incite l'âme à se dérober à l'Un pour être elle-même. —
Concernant le problème de la liberté, Plotin prolonge les vues de Platon :

l'âme pèche sans le savoir (car si elle savait, elle ne pécherait pas), mais elle est
coupable d'ignorer. Rien n'est perdu cependant, car la partie supérieure de
l'âme, bien qu'asservie au reste, demeure intacte. Ainsi, ce qui revient à la
Grâce dans la perspective chrétienne, relève ici de l'âme elle-même en ce qu'elle
a d'incorruptible. Vue optimiste qui, dans une théologie sans Sauveur, constituait

la seule ressource contre le désespoir. — Il suffit donc à l'homme, pour
être heureux, d'intégrer son être entier à la composante supérieure de lui-
même. Ainsi, de même qu'en théologie chrétienne tous sont virtuellement
sauvés, ici tous sont heureux en puissance. — Concernant enfin le problème
d'autrui, Plotin nous met en face d'un paradoxe. La logique de son système
le conduisait à ne reconnaître qu'une illusion dans les déficiences et souffrances
du prochain. Or aucun éducateur ne fut plus attentif aux difficultés de ses
élèves. Sans doute ne pouvait-il s'empêcher d'aimer les autres, comme il ne
pouvait s'empêcher d'admirer le spectacle du monde. Mais, tributaire d'une
tradition qui postulait l'indépendance totale de l'esprit, il ne put adopter sans
réserve une morale de la charité. Il en perçut seulement la lumière. —
L'ouvrage contient en outre d'excellents chapitres consacrés à divers sujets : la
prière, le mysticisme, la foi selon Plotin. Partout l'analyse s'appuie sur de
solides références au texte et à l'autorité des commentateurs anciens ou
modernes. Je ne saurais assez en recommander la lecture à nos théologiens.
Ils y découvriront une pensée païenne orientée vers quelques-unes des plus
grandes affirmations du théisme chrétien. Quant au philosophe, il trouvera
autant de profit que de réconfort à communier une fois de plus avec celui que
l'auteur appelle justement « un prince parmi les métaphysiciens » (p. 247).

René Schaerer.

Hume : L'homme et l'expérience. Textes choisis par D. Dreyfus et
F. Khodoss. Paris, Presses Universitaires de France, 1967, 240 p.
(Les grands textes.)

Comme tous les choix de cette collection, ce recueil rendra les plus grands
services. II groupe des textes tirés du Traité de la nature humaine, de l'Enquête
sur l'entendement humain, de l'Enquête sur les principes de la morale et des
Dialogues sur la religion naturelle. Ces textes sont ordonnés autour de trois
thèmes : raison et expérience, raison et sentiment, raison et religion. La conclusion

rassemble des extraits permettant de caractériser la nature propre du
scepticisme de Hume. Un index analytique facilite l'utilisation du recueil.

A. Voelke.

Ottobar Blaha : Die Ontologie Kants. Salzburg-München, Anton
Pustet, 1967, 244 p. (Salzburger Studien zur Philosophie, 7.)

Alors que la philosophie cherche généralement à connaître l'Etre, Kant a
voulu déterminer l'Etre du Connaître. L'epistemologie de Kant a donc une
base ontologique — elle est ontologie. L'auteur de cet ouvrage est profondé-



206 BIBLIOGRAPHIE

ment conscient de cette vection kantienne, et en fait le leit-motiv de son livre :

il veut, dit-il, dessiner la structure ontique fondamentale de la réalité, laquelle
structure réside pour Kant dans la couche transcendentale constitutive de
cette réalité. — Pour le dire autrement, les interprètes ordinaires de Kant sont
trop souvent « nominalistes », n'attribuant pas de valeur ontologique aux
pouvoirs de la seule connaissance. C'est contre cette tendance que s'élève l'auteur,
et en cela il témoigne éloquemment du renouveau contemporain des études
kantiennes. De plus en plus, aujourd'hui, le néo-kantisme et son logicisme
semblent avoir passé à côté de ce que Kant avait véritablement voulu faire.

J.-Claude Piguet.

François Dagognet : Méthodes et doctrine dans l'œuvre de Pasteur.
Paris, Presses Universitaires de France, 1967, 263 p.

Pasteur débute par l'étude de la cristallographie et de l'optique ; ces deux
disciplines le conduisent à l'étude des isomères. — U a reçu de ses maîtres
(l'abbé Haiiy et Biot) deux instruments : le goniomètre, qui lui permet de
mesurer la constance des angles, le polarimètre, qui extériorise les constitutions
cachées, aide à reconnaître les solutions et même leur concentration. On avait
cru que l'on pouvait faire coïncider la forme cristalline et les proportions
chimiques : seulement deux sels, le tartrate et le paratartrate de soude et d'ammoniaque

cristallisent dans la même forme mais ils diffèrent polarimétriquement :

les difficultés d'explication de cette exception à la règle que l'on avait cru
pouvoir tirer sont à l'origine des recherches pastoriennes. — Nous ne pouvons
pas dans le cadre imparti à ce compte rendu, suivre, dans ses détails, l'enquête
passionnante de M. Dagognet ; nous nous contenterons donc d'en indiquer les
grandes articulations : I. L'élaboration de la méthode ; IL La doctrine. — Certains
alcools échappent aux lois polarimétriques, il faut donc changer la théorie
nouvelle ; les chimistes semblent reprendre le débat qui avait opposé cartésiens
et newtoniens : d'un côté les mécanistes (Lavoisier, Geerhardt, Gay-Lussac),
de l'autre, les newtoniens (dynamistes : Berzelius, Mitscherlich, Colin). — Pasteur

récuse les deux écoles et montre que la fermentation est synthèse et non
décomposition ; puis c'est la recherche inlassable de l'origine des germes :

M. Dagognet a le grand mérite de faire ressortir que la théorie de la génération
spontanée était une théorie solide et cohérente et que si le pastorisme l'a
emporté, c'est de haute lutte et au prix de quelques concessions. La troisième
partie intitulée Le renouveau montre Pasteur aux prises avec la complexité du
pathologique et parvenant à la vaccination... M. Dagognet conclut son étude
en montrant que la rare réussite de Pasteur est due à l'union de deux vertus
généralement inconciliables : une implacable rigueur dans le raisonnement et en
même temps la soumission à un univers changeant, ce qui implique la permanence

de la méthode et les remaniements successifs des théories. — Avant
de clore ce compte rendu, nous aimerions attirer l'attention sur deux passages
qui nous ont paru particulièrement importants : le premier indique que si la
science pastorienne vint à la rencontre de la chimie et de l'industrie, il n'en reste
pas moins que c'est parce que Pasteur s'est d'abord livré à des recherches
théoriques que l'industrie s'est adressée à lui et non l'inverse ; le second passage
attire l'attention sur les risques impliqués dans la méthode inductive (bien
qu'elle reste indispensable) : le danger est d'opérer l'expérimentation sur un
cas exceptionnel, de vérifier sur un autre cas montrant les mêmes caractères
et de conclure que ce qu'on a découvert est la règle. Comme le savant croit



BIBLIOGRAPHIE 207

qu'il possède la règle, lorsque des faits récemment découverts tendent à
l'infirmer, il court le risque de les minimiser. C'est précisément ce qui est arrivé
à Pasteur. Une règle, découverte ultérieurement par Van't Hoff, fixe le nombre
des isomères en fonction du nombre des carbones asymétriques, selon l'équa-

2™
tion x 2" H. Pour n 2, il faut prévoir 6 isomères. Or Pasteur n'en

2

a reconnu que trois parce que l'acide tartrique et ses sels sur lesquel il avait
opéré est une exception dans laquelle les carbones reçoivent les mêmes
substitutions et par conséquent dévient de la même quantité le rayon polarisé (p. 73).
— Cet ouvrage est passionnant à lire même pour quelqu'un qui, comme nous,
n'est pas chimiste. Antoinette Virieux-Reymond.

Jacques D'Hondt : Hegel. Philosophie de l'histoire vivante. Paris,
Presses Universitaires de France, 1966, 486 p.

Cet ouvrage m'apparaît comme l'un des plus importants que la critique
hégélienne ait produits ces dernières années. — L'auteur s'efforce d'abord de
justifier le philosophe allemand contre la double accusation d'avoir consacré
l'ordre établi et arrêté le mouvement de l'histoire. Hegel ne s'attarde sur le
passé que pour nourrir le présent. Toutes ses sympathies vont à ce qui commence
et innove. S'il n'aime pas la nature, c'est qu'elle se borne à de sempiternelles
répétitions. Connaître, c'est voir ce qui change et qui passe. En ce sens, Hegel
se révèle «le penseur le moins dogmatique de son temps » (p. 115). — Le jeu
de l'histoire n'est jamais fait d'avance, car il est l'œuvre d'une pensée irréfléchie,

dont le caractère d'inconscience est si fortement affirmé qu'on pourrait
interpréter l'hégélianisme comme un «crypto-matérialisme» (p. 119). — L'histoire

débouche donc sur l'avenir, mais celui-ci demeure imprévisible, étant
invention pure. La philosophie intervient « à la tombée de la nuit », quand les
poètes se sont tus et que les temples sont vides : elle apprend aux peuples à
mourir. Il n'y a donc qu'une manière de prévoir l'avenir, c'est de le faire,
« Ce que l'histoire enseigne, écrit Hegel, c'est que les peuples et les gouvernements

n'ont jamais rien appris de l'histoire » (p. 433). Mais elle révèle au philosophe

le cours rationnel et nécessaire des événements, c'est-à-dire la vie de

l'esprit (p. 449). — Car l'idéal niche au sein même du réel : le sollen kantien
postule l'infini, celui de Hegel imprègne le fini. Un grand homme ne songe
pas à inventer l'idéal, il le découvre et se met à son école, laissant l'avenir
frayer sa propre voie. Les prisonniers de la caverne hégélienne ne contemplent
pas, immobiles, des ombres illusoires, ils s'agitent à la poursuite de fins
illusoires, laissant la raison inconsciente tendre à des fins réelles. Telle est la « ruse
de la raison ». — L'éphémère est donc supérieur au durable. Un événement
historique qui se répéterait ne pourrait être qu'une farce. Comprendre le
présent, c'est en dégager la structure contradictoire par une analyse dialectique
qui élimine le fortuit (p. 229, 237) pour dégager le profond, le substantiel, ce

qui relève de la raison « mondiale ». — Comment expliquer alors que l'homme
obtienne par ses actions un résultat contraire à celui qu'il désire (p. 264) La
réponse, c'est que l'homme ne peut pas toujours ce qu'il veut ni ne veut ce

qu'il peut. Agir, c'est faire surgir d'autres fins que les fins universelles des fins
particulières, c'est être coupable sans le savoir. Et la faute ne disparaîtrait
que si les deux ordres de fins parvenaient à coïncider, chose impossible, car la
fin universelle n'a pas de fin. Chaque instant est à la fois achevé en soi et ouvert



208 BIBLIOGRAPHIE

sur un au-delà. D'où l'image du cercle, ou plutôt du tourbillon qui palpite,
bouge, se dilate (p. 307). Les buts consciemment visés sont sans cesse repris
par le grand mouvement vital qui les utilise à son profit. Mais ce mouvement,
c'est encore l'homme. Si tout s'arrange finalement, c'est que l'homme a tout
arrangé (p. 329). Dieu est partout présent dans l'histoire, mais tout se passe
comme s'il n'y était pas (p. 333). De là, la responsabilité de l'homme et l'eminente

dignité du travail. — L'histoire, en tant que discipline, se situe à trois
niveaux : l'historien original raconte ce qu'il a vécu ; l'historien réfléchissant
reconstruit intellectuellement le passé ; l'historien philosophe pratique une
remémoration qui est une intériorisation (Er-innerung) et qui s'inscrit dans le
prolongement de la vie créatrice (p. 366, 411). Cette remémoration intériorisante

se fonde sur les données de l'histoire originale, mais elle permet, seule,
de les comprendre (p. 419). Il n'est pas de bien plus précieux pour l'homme
que l'esprit de l'histoire vivante (p. 457). En conclusion, toute la pensée de

Hegel gravite autour de ce seul mot : la vie. — Cette étude magistrale unit
la clarté à la richesse. De nombreux rapprochements situent l'auteur de la
Phénoménologie pax rapport à Spinoza, Bossuet, Descartes, Kant, Laplace,
Cournot, La Rochefoucault, Bergson. — Les contradictions internes de ce
système mouvant, foisonnant et complexe, ne sont nullement dissimulées. Certes,
des questions subsistent. S'il est vrai que Hegel eut conscience d'une ouverture
de l'histoire sur l'avenir, il reste que l'avènement de sa propre philosophie
ferme l'esprit sur lui-même en le faisant coïncider avec soi. Et l'on ne voit
guère ce qui peut survenir d'imprévu dans le destin de la conscience. La pensée
hégélienne nous semble donc moins accueillante au futur que l'auteur ne tente
de le montrer. — On regrette que cet exposé ne se complète pas d'une critique
attentive des thèses qu'il développe. Mais les mérites du livre n'en restent pas
moins éminents. ru^ schaerer.

Jacques d'Hondt : Hegel. Paris, Presses Universitaires de France,
1967, 116 p. (Philosophes.)

L'introduction est remplie d'aisance, ce qui n'est pas facile quand il s'agit
d'un philosophe comme Hegel. Il est vrai que l'auteur insiste beaucoup — et
non sans raison ¦— sur la vie de Hegel, qu'on confond souvent avec celle d'un
fonctionnaire de l'enseignement, alors qu'elle fut celle d'un aventurier. De
plus, Jacques d'Hondt montre bien, sans recours à la technicité philosophique,
quelle fut l'intention fondamentale de Hegel en philosophie. — Les textes sont
brefs, bien choisis, et clairement ordonnés. Leur perspective générale est peut-
être un peu trop partialement axée sur les seuls problèmes de l'histoire et de la
philosophie de l'histoire.

J.-Claude Piguet.

Imprimerie ta Concorde. Lausanne


	Bibliographie

