Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1968)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

BIBLIOGRAPHIE

PauL TOUILLEUX : Introduction @ une théologie critique. Présentation
de M. D. Chenu, O.P. Paris, Lethielleux, 1967, 127 p.

Traitant d’abord de la possibilité, puis des conditions d’'une « théologie
critique », cet ouvrage de prolégoménes cherche & donner a la théologie une
rigueur épistémologique qui soit conforme et (analogiquement) paralléle aux
exigences de la philosophie moderne. Premier probléme : I'intégration de 'his-
toire a la pensée ; il est résolu grace a la notion — centrale dans I'ouvrage —
d’intentionalité : 'homme comme intentionalité humaniste devient conscience
de soi en créant dans I'histoire ses propres déterminations. De méme, 'homme
comme intentionalité surnaturelle (car, en lui donnant le ¢« lumen fidei », Dieu
se fait désirer comme I'in) devient conscience de soi au cours de 1’Histoire
sainte, dans le Peuple de Dieu. Ce parallélisme tient au fait que la nature de
I'homme comme intentionalité n’est pas modifiée par la grice, elle regoit seule-
ment une autre origine et une autre fin. (Les exagérations auxquelles aboutit
ce parallélisme a la p. 121 le rendent fort suspect.) L’auteur suit donc des
schémas théologiques classiques en les retirant de leur objectivisme spéculatif
pour les insérer dans le sujet humain et son histoire. C’est la ligne de Vatican II
(le P. Chenu le dit en préface), mais on pourrait espérer qu’elle fiit suivie de
maniére plus soutenue ; certaines notes annexes en particulier reprennent des
arguments classiques sans leur faire subir les transformations qu’exigerait le
propos général (par exemple I'incroyable note sur le péché originel). On regrette
ce mélange de styles, d’autant plus que cette Iniroduction nous laisse sur notre
faim quant a cette intentionalité du « lumen fidei » : tout n'est pas clair, mais
on pressent un effort nouveau dans une voie prometteuse. On serait enclin a
étre plus radical dans le méme sens, a donner en particulier un poids plus grand
a I'événement historique et eschatologique de la mort et de la résurrection de
Jésus-Christ ; dans une perspective protestante, on ne manquera pas de formuler
d’autres critiques encore, mais, irait-on jusqu’a refuser méme l'ordre d’exposi-
tion choisi, on pourrait sans doute accepter de donner a une « réflexion critique

sub lumine fidei » le statut qui lui est défini ici. JEAN-PIERRE THEVENAZ.

ENRico CASTELLI : Existentialisme théologique. Paris, Hermann, 1966,
105 P.

Signalons la réédition de ce livre, dont la premiére parution date de 1948
déja. Son auteur y aborde des thémes qui lui sont restés chers, tels que celui
de I'antagonisme entre 1'histoire profane et I'histoire sacrée, les différents aspects
du probleme du mal, les conditions de possibilités et les choix préalables d’'une
philosophie « d’intonation chrétienne », comme dit son auteur. Cette édition
est augmentée d’'une préface et, en particulier, d’'un appendice important
consacré a l'actualité de la peur pascalienne et nietzschéenne, la peur de voir
l'automate, I'homme fagonné par l’esprit scientifique, entrainer I’humanité vers
cette « seconde innocence » que serait son autodestruction.

CHRISTIAN Pavor.



BIBLIOGRAPHIE LL3

JameEs M. CoNNoOLLY : Le renouveau ihéologique dans la France
contemporaine. Paris et Fribourg, Saint-Paul, 1966, 239 p.

Publié¢ en Amérique en 1961, traduit en 1966, ce panorama de la « nouvelle
théologie » catholique est 4 cheval sur trois périodes: préconciliaire, conci-
liaire, postconciliaire. Faut-il regretter sa traduction ou s’en réjouir ? On pour-
rait la regretter — et I'éditeur le sait, qui admet qu’aprés le Concile il serait
bon de « modifier certaines perspectives » (p. 9) : tous les jugements de valeur
sont portés selon la norme pontificale telle que l'exprimait Pie XII, ce qui
conduit 'auteur a émousser et niveler sérieusement les pensées étudiées. Cet
ouvrage est pourtant conciliaire par son objet, car le « renouveau » en question
a déterminé la théologie du Concile ; on peut donc se réjouir de sa traduction,
qui lui donne une portée postconciliaire : la diffusion et la vulgarisation de
cette théologie. En Amérique, il a peut-étre involontairement préparé la voie
aux idées du Concile, car son intention profonde (qui ne s’explicite qu’'aux
derni¢res pages) semble étre de montrer aux catholiques américains, plutét
portés a la méfiance, que ce « progressisme » francais, cet « esprit francais»,
n’est pas hérésie et n'est plus gallicanisme ! Le style du livre est celui d’un
article d’encyclopédie, simpliste parfois, trop riche en noms propres, titres et
dates ; six auteurs retiennent l’attention (10-15 pages chacun): Lagrange,
Dondeyne, de Lubac, Congar, Teilhard et Daniélou ; les autres méritent rare-
ment plus de vingt lignes, et I'avant-propos de 1’édition frangaise (qui fait
plusieurs critiques, sans pourtant cesser de défendre 1’'ouvrage présenté) déplore
avec raison l’absence des noms de Blondel, Chenu, Duméry, Lacroix, Nédon-
celle... Le lecteur protestant, non sans remarquer au passage le coup de cha-
peau a Cullmann et les phrases nuancées sur Bultmann, s’étonne de trouver
Barth et Tillich classés ensemble avec les existentialistes ; mais surtout il est
frappé par la convergence (qui tient peut-&étre a un parti pris de 'auteur) de
tous les théologiens étudiés sur un théme presque unique : I’Eglise. Un véritable
« renouveau théologique » ne part-il pas d’une réflexion sur autre chose ? Il y a
certes le renouveau biblique, mais le renouveau ne doit-il pas étre encore plus
fondamental si I’on veut aborder ce que le P. Connolly considére avec raison
comme le probleme d’aujourd’hui: le défi du marxisme ?

JEAN-PIERRE THEVENAZ.

Marc-E. KoHLER : Vivre la Céne. Préface du pasteur Jean-Philippe
Ramseyer. Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1967, 109 p.

Le pasteur de 1’Eglise francaise de Bale a réuni ici neuf méditations desti-
nées a expliquer a sa paroisse le sens de la Céne. Dans un langage direct et &
l'aide d’images suggestives, il répond d’abord a des objections souvent enten-
dues, puis évoque les grandes dimensions du sacrement eucharistique avant de
définir ses incidences concréetes. Ce livre, que 'auteur a dédié a ses enfants
«en vue du jour ou ils partageront a leur tour le repas du Seigneur », sera utile
non seulement aux jeunes, mais a tous ceux qui ont besoin d'une catéchése
sacramentelle simple et chaleureuse pour découvrir la plénitude de ce qui leur

est déja donné. FRANGOIS GRANDCHAMP.



II4 BIBLIOGRAPHIE

Hans KNG : Die Kirche. Freiburg, Herder, 1967, 605 p. Coll. Oeku-
menische Forschungen, erste Abteilung.

Ce dernier ouvrage de I'éminent théologien catholique romain est sans doute
le plus complet, le plus équilibré et le plus impressionnant de tous ceux qu'il
a écrits. Le lecteur est frappé dés le début par plusieurs qualités exception-
nelles. D’abord et surtout la volonté soutenue de se soumettre rigoureusement
a I'autorité de I’Ecriture, dans son historicité et sa spiritualité, et ceci pour étre
vraiment actuel (p. 567). Ensuite le courage de reprendre tous les problémes
par la base, sans éviter aucune des difficultés les plus redoutables. Les défauts
de 1’Eglise sont énumérés avec une franchise et une lucidité stupéfiantes, et
pourtant toujours dans un esprit de charité, qui fait la santé de ce livre (voir
la liste de ces défauts aux p. 39-40, puis les remarques sur la messe, p. 262, sur
I'Inquisition, p. 299-301, sur les méfaits d’une politique de puissance de la
part de la papauté, p. 546-547, sur la différence effrayante entre la constitution
actuelle de I’Eglise et celle des origines, p. 487). On signalera également l'intel-
ligence avec laquelle 'auteur évite les affrontements trop brutaux, pour favo-
riser une évolution vers le mieux, au lieu de bloquer la discussion et surtout
le progrés par des jugements trop tranchés. Enfin I'étendue de l'information
force I’admiration. — Quant au fond, nous nous contenterons de mentionner
ici quelques-uns des grands thémes, qui regoivent dans ces 6oo pages une solu-
tion particulierement heureuse. La fameuse opposition entre Eglise visible et
Eglise invisible est dépassée (p. 49). Les relations entre Eglises locales et 1'Eglise
dans son ensemble sont parfaitement remises en place (p. 104-105). L'Eglise
est définie avec décision comme un peuple vivant et une vraie communauté,
contre les quatre « malentendus» d’une institution cléricale ou sécularisée,
hypostasiée ou idéale (p. 151 ss.). L’auteur milite pour une structure charisma-
tique (p. 215 ss.) : c’est I'Esprit qui fait de 1'ordre (p. 227). Bien qu’il n’aborde
pas d’une maniére systématique le probléme briilant du sacramentalisme (voir
note p. 448) — ce qui est d’ailleurs fort dommage, et 'on attend un nouvel
ouvrage sur ce sujet, surtout aprés la publication du dernier volume de la
Dogmatique de K. Barth (IV/4) — ce qu’il dit du baptéme (p. 250 ss.), de la
sainte Céne (p. 253 ss. ; le mot messe est tout a fait inadéquat, p. 262) et de la
pénitence (p. 395 s.), est déja fort intéressant. La critique de 1'adjectif « mys-
tique », si fréquemment accolé au mot « corps » est de nouveau pleine de perti-
nence (p. 283). — Pour ce qui est de la définition des quatre marques classiques
de I'’Eglise, elle pourrait étre sur certains points encore plus claire, mais 1'essen-
tiel s’y trouve magnifiquement exposé : I'unité et la diversité sont bien conju-
guées (p. 327) ; la catholicité est 1'identité de 1'Eglise avec elle-méme (p. 359) ;
la sainteté commence par une confession sans réserve du péché de 1'Eglise
(p. 379 ss.) et I'apostolicité est le critére de sa fidélité (p. 408 ss.). Tous les
membres de 1’Eglise sont prétres et le mot « hiérarchie », qui n’est pas biblique,
n’est apparu que tardivement dans I'histoire de I'Eglise (p. 458, 486). Les dif-
férences entre les ecclésiologies paulinienne et jérusalémite sont soigneusement
établies (p. 475 ss.). Peut-étre la seconde finit-elle par I'emporter sur la pre-
mieére ? Enfin le chapitre sur la papauté est extrémement suggestif. La direction
d'un seul n’est pas contraire a 1’Ecriture (p. 543). Tout le probléme est qu’elle
soit un service et non 1’exercice d'un pouvoir (Petrusdienst contre Petrusmacht).
Ces pages méritent toute notre attention, mais on se demande tout de méme,
finalement, si une telle structure, pour autant qu’on puisse démontrer qu’elle
ne contredit pas explicitement 1’Ecriture, n’est pas trop proche de la tentation



BIBLIOGRAPHIE 115

de puissance pour étre adoptée ? Enfin, dans tout ce livre, consacré a 1'Eglise,
nous n’avons pas trouvé le moindre développement sur Marie ! — Un ouvrage
exceptionnel donc, sur lequel le dialogue devrait étre sérieusement engagé.
Nous nous trouvons enfin sur un terrain commun et I'avenir de I’cecuménisme
dépend éminemment de 1'usage qui sera fait des deux c6tés de cette base de
discussion. Evidemment le plus grave probléme — apreés la discussion — restera,
celui de la réalisation, de la mise en pratique, car plus que partout ailleurs, la
théorie ne vaut ici que dans la mesure ou elle devient une réalité vécue.

JACQUES DE SENARCLENS.

Glanben heute. Ein Lesebuch zur evangelischen Theologie der Gegen-
wart. Sonderband in der Reihe der Stundenbiicher. Herausgegeben
von Gert Otto. Nr. 48. Hamburg, Furche Verlag, 1965, 331 p.

Un ouvrage auquel ont collaboré seize auteurs différents ne se résume pas.
Quant a prétendre qualifier les divers articles, ce serait pur arbitraire. —
L’introduction de Gert Otto (Théologie pratique, Mayence), trés bréve, est d'un
vif intérét. Il y indique avec clarté I'esprit et le but d’un livre destiné non aux
spécialistes, mais aux fidéles cultivés. Jadis, écrit-il, la plupart des croyants
n’éprouvaient pas le besoin de se poser des questions a propos de leur foi : toute
leur existence en était imprégnée. A 'heure actuelle la situation est bien diffé-
rente. L’effort historico-critique accompli par les théologiens a montré a quel
point les affirmations des auteurs de nos deux Testaments sont tributaires des
idées de leur temps: socialement, religieusement. Non seulement il y a un
écart entre leur fagon de penser et la noétre. Mais, dans I’Ecriture méme, il est
nécessaire de distinguer entre les textes les plus anciens, proches des événements
dont ils parlent, et les textes plus récents, sorte de « traduction » a 'usage de
ceux auxquels ils s’adressaient. La Bible ne peut donc plus étre pour nous une
espece de livre d’oracles, ayant valeur de « décret » ; elle est un processus, une
marche dans lesquels nous sommes entrainés dés que nous nous soumettons a
elle. — Impossible aussi, bien qu’on l'ait fait souvent, de dresser la foi contre
la pensée. Toute priére, si simple soit-elle, implique une pensée. Mais il importe
de mettre un terme a la séparation survenue, a notre époque, entre la pensée
théologique et la piété de la communauté. La tidche n’est certes pas facile. Pour
I'accomplir il faut oser poser des questions, et aussi oser dialoguer loyalement.
Cela améne i abandonner des représentations auxquelles on tient, et a faire
une critique serrée des notions prétendument nouvelles. Il s’agit de bien autre
chose que d’'un changement de vocabulaire. C’est pourquoi les exposés qui
composent ce Lesebuch visent tous le méme but : permettre un authentique
« Gesprach » entre la théologie chrétienne et la problématique d’aujourd’hui :
c’est le meilleur service que I'on puisse rendre au lecteur contemporain possé-
dant quelque culture. — L’énoncé des titres et des noms des auteurs donnera
envie de lire le volume : Glaube und Unglaube im Streit um die Wirklichkeit
(EBELING) ; Krise um die Bibel ? (K. KocH) ; Das A. T. in der Verkiindigung
(ZiMmMERLI) ; Die Vergegenwdrtigung des A. T. (M. NoTH) ; Glaube w. Geschichie
in den Evangelien (BoRNKAMM) ; Das Problem des historischen Jesus (KASE-
MANN) ; Vom Verstehen des N.T. (H. BRAUN) ; Programm der Enimythologi-
sievung (E. FucHs) ; Welchen Sinn hat es, von Gott zu veden? (BULTMANN) ;
Uber die Religionslosigkeit (BONHOEFFER); Wer ist das eigemtlich — Gott?
(M. MEzGER) ; Uber das Gebet (H. BUHR) ; Christentum inkognito (H. J. ScHULTZ);
Was der Glaube ist (T1iLLIcH) ; Das Wagnis im Offenen der Freiheit (P. Scntrz).



116 BIBLIOGRAPHIE

— De treés heureuse fagon, ce ¢« manuel théologique » s’achéve par une liste des
expressions en langues non allemandes et par une bréve biographie de chacun

des collaborateurs. EpMoND GRIN

EMIL BRUNNER : La doctrine chrétienne de I'Eglise, de la foi et de
Uachévement. Dogmatique, t. III. Geneéve, Ed. Labor et Fides,

1967, 550 p.

Le public cultivé de langue frangaise — et pas seulement les théologiens
de métier et les pasteurs — saluera avec joie et gratitude la publication du tome
troisiéme et dernier de la traduction du grand ceuvre du professeur de Zurich,
sa Dogmatique. Tous ceux qui ont regu de lui, et ils sont nombreux, souffriront
a la pensée qu'il n’aura pas eu la joie de tenir dans ses mains la partie terminale
de cet exposé de sa foi «traduit dans la langue de Vinet », comme il aimait a
dire. — En 1961, peu aprés la publication du texte allemand, nous avons pré-
senté avec quelque détail ce beau volume dans cette Revue (1961, p. 283-284).
Cela nous permet d’étre trés bref aujourd'hui. Nous rappellerons seulement que
si, des nombreux ouvrages qu'Emil Brunner a écrits, Gerechiigkeit était le
« livre de son cceur », le tome III de la Dogmatique lui paraissait d’'une actualité
toute particuliére : c’est 14 qu’il a repris et développé ses vues non conformistes
(et par la méme si utiles) sur 1’Eglise ; précisé le sens des termes : « justifié par
la foi seule», et « nouvelle naissance » ; proposé une vision de la résurrection,
du jugement dernier et de I'éternité. Enfin — gardons-nous de 1'oublier — c’est
13 également que, dans une « digression » (Exkursus) d’une quinzaine de pages
(p. 267 ss.) — d’un vivant intérét — l'auteur s’est attaché a caractériser ’effort
des chefs de file de la théologie contemporaine : Barth, Bultmann, Gogarten,
Tillich, Heim et Nygren, ainsi qu’a se situer lui-méme dans la recherche dogma-
tique d’aujourd’hui. — On doit une grande reconnaissance a M. Frédéric
Jaccard, le traducteur fidele, et aussi aux Editions Labor et Fides qui ont
estimé que, a co6té de la volumineuse Dogmatique de Karl Barth, si riche, il y
avait place pour une ceuvre systématique plus bréve, mais renfermant elle

aussi des trésors. - I

JAcQUES ROSSEL : Mission dans une société dynamique. Genéve, Labor
et Fides, 1967, 150 p.

Le laic a de la Mission une vue trop souvent courte et déformée ; il en reste
4 une vision idéaliste tempérée par des conditions politiques. Le mérite du
livre de Jacques Rossel réside dans une prise de conscience de ’essence du fait
missionnaire, dont la valeur tient a son enracinement dans la vie de la
culture. Alors que ce serait une tentation (somme toute assez fallacieuse)
que de fonder 'acte missionnaire sur des résultats scientifiques fournis par les
sciences humaines, 'auteur, sans les négliger, les réinterpréte du point de vue
de la foi vivante ; cela lui permet d’écrire des pages fort intéressantes sur les
grandes capitales, pour marquer de l'intérieur ce qui fait qu'une ville, ou un
pays, sont ¢autres» que nous. La mission du chrétien dans le monde d’au-
jourd’hui dépasse alors l'idée habituelle qu’on peut se faire de la mission de
I’Eglise : elle repose tout d’abord sur une compréhension du monde qui est
nobtre, et sur la prise de conscience de la révolution qu’est le christianisme dans
ce monde : « accorder les exigences de I’Evangile a celles de la situation dans



BIBLIOGRAPHIE 117

laquelle le chrétien se trouve » (p. 63). Dés ce moment, la mission du chrétien
est dans une présence a auirui, affirmation qui, bien entendu, décolonialise

I'effort missionnaire et I'universalise en proportion. J.-CLAUDE PIGUET

Louis BOUYER : La speritualité orthodoxe et la spiritualité protestante
et anglicane, Histoire de la spiritualité chrétienne, t. 3. Paris,
Aubier, 1965, 309 p.

Apres les premiers volumes de « L’histoire de la spiritualité chrétienne »,
admirables par leur sérieux et leurs notes bibliographiques, on ne peut étre
que dégu par cette derniére livraison consacrée a la spiritualité orthodoxe,
protestante et anglicane. Les notes tout d’abord, sont extrémement sommaires,
voire tendancieuses : la notice bibliographique de Zwingli, par exemple, ne fait
état que des articles du Dictionnaire de théologie catholique (p. 109), et, au sujet
de Calvin, autre exemple, 'auteur affirme froidement : « La meilleure étude sur
la doctrine de Calvin reste le volume IV des Origines de la Réforme de P. Imbart
de la Tour...» En ce qui concerne le fond, on doit regretter qu’aucune place
n’ait été ménagée a la piété populaire russe, certainement aussi importante
que celle des saints moines ; d’autre part, on peut s’étonner que le seul aspect
positif de la spiritualité protestante dépende de son lien avec le catholicisme
(cf. le jugement sur Wesley, p. 259, et la conclusion, p. 289) ; enfin la Réforme
est jugée fort sévérement, sans nuances, et, semble-t-il, sans recours aux textes
originaux des réformateurs eux-mémes. On soupgonne un peu le Pére Bouyer
d’avoir voulu, par ce livre, justifier son itinéraire personnel lorsqu’il affirme
que le mouvement déclenché par la Réforme «ne pouvait étre effectivement
brisé sinon par un retour a la tradition catholique véritable » (p. 130). D’autres
travaux catholiques nous avaient habitué a plus de compréhension. Voila donc,

bien que tout neuf, un livre qui date. GILBERT RIST

JAcQUEs LECLERCQ: La liberté d’opinion et les catholiques. Paris,
Le Cerf, 1963, 367 p-

On sait combien 4pres ont été, au dernier Concile du Vatican, les discussions
relatives a la liberté religieuse, car la doctrine traditionnelle de I’Eglise romaine
a ce sujet est simple : la religion catholique est la seule vraie religion, or I’erreur
ne saurait prétendre aux mémes droits que la vérité ; donc dans un «Etat
chrétien », I’Eglise romaine doit jouir d’une position privilégiée, afin que les
hommes soient préservés du risque de se tromper en matiére de foi. Mais le
catholicisme ne pouvait pas — en raison méme de sa théologie | — ne pas se
laisser influencer par deux siécles et demi de libéralisme, de Voltaire 4 la Décla-
ration universelle des droits de 'homme. Ennemi des abstractions, 'auteur
replace dans leur contexte historique les différentes déclarations des papes au
sujet de la liberté, pour montrer contre qui elles étaient dirigées et pourquoi
elles se présentaient ainsi. La deuxiéme partie de l'ouvrage est consacrée a la
« démythologisation » de quelques « mots et locutions » (thése et hypothése,
vérité et liberté, etc.). La conclusion du chanoine Leclerq reste trés nuancée:
certes la décision de la foi doit toujours étre libre et 1’Eglise ne saurait con-
traindre les incroyants a croire; en méme temps 'homme est un étre social,
vivant dans une société qui, par tous les moyens, cherche a l'intégrer : tout
le probléme consistera donc a créer dans la société des « milieux dilatants » et non
étouffants. Enfin, il est normal que «I’Eglise impose sur certains points, une



118 BIBLIOGRAPHIE

ligne de conduite a ses fideles. Elle ne prétend rien imposer aux autres » (p. 352).
— Publié au moment ol ce probléme était soumis & 1'attention des Péres du
Concile, ce livre ne pouvait pas prendre de positions révolutionnaires. Malgré
certaines longueurs, il constitue cependant un bon état de la question dans le
catholicisme contemporain, tiraillé entre sa lourde tradition et la nécessité de

son ¢« aggiornamento », GILBERT RIST.

Diskussion um Kreuz und Auferstehung. Zur gegenwirtigen Aus-
einandersetzung in Theologie und Gemeinde. Herausgegeben
von Bertold Klappert. Wuppertal, Aussaat Verlag, 1967, 319 p.

Il est impossible de passer sous silence la parution d’un tel ouvrage. Il a le
double intérét de toucher, d'une part, au fondement méme et au probléme
central de la foi chrétienne — la croix et la résurrection — et, d’autre part,
de présenter une anthologie reflétant les positions les plus caractéristiques de
la théologie allemande contemporaine sur ce sujet: Bultmann, Barth, H. Zahrnt,
Kiinneth, Jeremias, von Campenhausen, L. Goppelt, O. Weber, Pannenberg,
Moltmann, W. Kreck, H. H. Iwand. Comme ces noms l'indiquent, il s’agit
aussi pour B. Klappert d’'instaurer une véritable confrontation entre les
recherches exégétiques et dogmatiques : l'intelligence de la foi, si modeste
qu’elle soit, ne peut échapper a cette double approche. Le choix des textes est
extrémement judicieux. Klappert n’a pas cherché & minimiser et & harmoniser
les oppositions existant entre les positions théologiques des théologiens nommés
mais, au contraire, a les mettre, avec beaucoup d’intelligence, en valeur. Outre
I'introduction, qui explicite avec rigueur et de fagon pénétrante les différents
aspects de l'événement de la résurrection selon le Nouveau Testament, et la
conclusion qui rassemble les principales théses défendues par l'auteur, celui-ci
a trés utilement fait précéder chacun des textes cités par un avant-propos qui
situe ceux-ci a l'intérieur de la problématique générale propre & chacun des
théologiens cités. Par sa forme méme, ce livre s’adresse & un public trés large.
I1 doit permettre & quiconque, intéressé par le débat qui s’est déroulé durant
ces trente derniéres années en Allemagne autour de cette question fondamen-
tale de la foi, de mieux en apprécier 'enjeu et les lignes de faite.

CHRISTIAN PAvor.

RENE LAURENTIN : [ésus au Temple. Mystére de Paques et foi de
Marie en Luc 2 : 48-50. Paris, Gabalda, 1966, 280 p.

L’abbé Laurentin, auteur de nombreux ouvrages de mariologie, s’est livré
ici a une étude exégétique de I’épisode du recouvrement. Le nceud du probléme se
situe dans l'expression : év Toi¢ ToU matpdc pou (v. 49), dont la traduction
la plus répandue : « Il faut que je m’occupe des affaires de mon Pére » (Segond,
Osty, etc.) obscurcit le sens de toute la péricope. D’'une maniére convaincante,
l'auteur démontre, & I'aide notamment des Peéres grecs, que cette expression
a le sens local : « Chez mon Pére. » — L’incompréhension des parents de Jésus
tient au fait que cette parole est prophétique et annonce le mystére pascal. Luc,
ici comme dans le reste de I’Evangile de l'enfance, voit 1'avenir préfiguré.
« Jésus « retournera » chez son Pére, plus tard, lors d’une autre Paque, la der-
niére » (p. 133). C’est cela que ses parents ne pouvaient pas alors comprendre. —
Tout en avouant que c’est sur le Christ que Luc concentre 'attention, 'auteur
s’interroge également sur la foi de Marie et la connaissance qu’elle pouvait



BIBLIOGRAPHIE 119

avoir de son Fils. Aprés avoir rendu hommage, en passant, aux réformateurs
qui n’ont nullement minimisé la portée de 1’Annonciation, il conclut que la
meére de Jésus, sans rien ignorer de l'essentiel de sa mission divine, n’en avait
pas encore une science explicite. C’est précisément parce que, comme le dit
la Constitution « Lumen gentium » « Marie a progressé dans le pélerinage de
la foi» qu’elle est exemplaire pour I’Eglise. — Ce livre honnéte, ot la recherche
exégétique est menée indépendamment des préoccupations dogmatiques qui
I'ont suscitée, témoigne que la mariologie peut devenir aussi une entreprise

cecumenique. FRANGOIS GRANDCHAMP.

ANDRE MALET : Le traité théologico-politique de Spinoza et la pensée
biblique. Paris, Société Les Belles Lettres, 1966, 318 p.

L’originalité et le profond intérét de ce livre tiennent a ceci que son auteur
ne s’est pas satisfait de commenter Spinoza mais a cherché a confronter la
lecture spinoziste de la Bible a l'interprétation qu’A. Malet fait sienne et qui,
on le sait, doit beaucoup a la pensée de R. Bultmann. Le lecteur trouvera
dans I’étude si remarquable qu’il a consacrée au théologien allemand, Mythos
et Logos, La pensée de Rudolf Bultmann, des analyses complémentaires qui lui
permettront de mieux apprécier le point de vue profond ou le parti pris a
partir duquel A. Malet relit I'ceuvre de Spinoza. L’approche de cette derniére
est menée sur un double front : la premiére partie est consacrée a 1'étude de la
pensée religieuse de Spinoza telle qu’elle apparait dans le Court Traité, les
Cogitata, ’Ethique et les Lettres et de son rapport avec la Bible ; la seconde
partie détermine, selon une méthode analytique, ce rapport uniquement d’apres
le Traité théologico-politique. De la premiére partie il se dégage essentiellement
I'affirmation que la pensée spinoziste concorde profondément avec la Bible en
ce qu’elle n’est ni panthéiste ni théiste mais essentiellement antihumaniste et
antianthropocentrique ; ’homme et la raison spinoziste se caractérisent tout
entier dans leur rapport a Dieu. Sur deux points importants, A. Malet décele
aussi une surprenante parenté entre Calvin et Spinoza: dans le refus d’ac-
corder aux étres une réalité qui les placerait si peu que ce soit en dehors de la
souveraineté divine et dans leur conception du langage anthropomorphique
biblique qui manifesterait de la part de Dieu la volonté de s’adapter a la faiblesse
humaine. Cette parenté, A. Malet pense qu’elle tire avant tout son origine de
la Bible elle-méme. Quant a la seconde partie, son grand intérét apparait déja
dans les tétes de chapitres qui en indiquent le parcours : Le miracle, I'interpré-
tation de 1’Ecriture, la Parole de Dieu, la foi et ’essence absolue de Dien,
théologie et raison, I’Etat et le droit, le Christ... selon le Tractatus et la Bible.
De cette confrontation, analysée avec rigueur et de fagon détaillée, trois conclu-
sions générales se dégagent : si, d'une part, 'exégese spinoziste parait, dans ses
résultats, dépassée, sa méthode (philologique, historique et critique) ne l'est
pas : sur ce point Spinoza se présente comme le précurseur de ceux qui, aujour-
d’hui, fondent la possibilité d’une lecture démythologisante de 1'Ecriture, non
point sur le rejet ou l'imitation, mais sur l'interprétation de celle-ci. Ajoutons
qu’A. Malet démontre avec beaucoup de probabilité que la connaissance pro-
fonde que Spinoza a du Nouveau Testament est surtout due aux contacts
approfondis qu'il eut avec ce groupe de protestants, séparés du calvinisme
officiel, les collégiants. D’autre part, l'interprétation spinoziste de la Bible
semble se résumer en « une condamnation du judaisme et une apologie du
christianisme » : 1’Ancien Testament est rejeté du c6té de 'imagination alors



PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE

I20 BIBLIOGRAPHIE

qu’au contraire le Nouveau Testament est considéré comme la vraie Parole de
Dieu. Enfin, il reste que dans sa compréhension du miracle, de la condition
de 'homme pécheur et du don du salut, de la christologie, la pensée spinoziste
diverge profondément de la pensée biblique. Mais peut-on penser avec A. Malet
que seule une compréhension trop exclusivement noétique du salut et I’absence
de catégories « historiques » chez Spinoza permettent d’expliquer ces diver-
gences ? On pourrait, a ce propos, regretter qu’A. Malet ait davantage abordé
cette pensée avec les questions du théologien qu’avec celles du philosophe de
la religion. Mais n’aurait-il pas alors évacué ce qui fait 1’originalité propre de
son approche ? Assurément. En ce sens, cette remarquable étude vient avec

bonheur combler une lacune parmi les études spinozistes.
CHRISTIAN PAYOT.

MANFRED BRELAGE : Studien zur Transzendentalphilosophie. Berlin,
Walter de Gruyter, 1965, 256 p.

Cet ouvrage posthume contient la thése d’habilitation de M. Brelage:
« Transzendentalphilosophie und konkrete Subjektivitit. FEine Studie zur
Geschichte der Erkenntnistheorie im 2o0. Jahrhundert», ainsi que plusieurs
essais qui devaient étre intégrés dans une synthése plus vaste. Le trait le plus
intéressant de cette philosophie est sans doute la maniere dont elle propose de
traiter I'histoire de la philosophie allemande au XXe siécle. Les oppositions
en apparence irréductibles sont dues le plus souvent a l'incompréhension
mutuelle des tenants des différents courants; bien qu’il soit impossible de
construire le systéme qui en ferait la syntheése (p. 212), il est néanmoins pos-
sible de montrer la complémentarité plutdt que l'incompatibilité des différentes
problématiques. De plus, il s’agit de faire un sort a la partialité introduite par
certaines modes philosophiques et notamment de souligner que la philosophie
heideggérienne n’a ni réfuté ni rendu caduques les problématiques des néo-
kantiens et de Husserl. — Les rapports de la philosophie transcendantale avec
la subjectivité concrete sont étudiés successivement chez les néo-kantiens, chez
Husserl, Honigswald, N. Hartmann et Heidegger. La conclusion que Brelage
tente de faire admettre est d’un intérét et d’un enjeu considérables puisqu’elle
consiste a poser que la problématique de la philosophie transcendantale n’'est
pas exclusive mais au contraire complémentaire de celle de la subjectivité
existentielle. Dans la querelle entre Heidegger et le criticisme, par exemple,
celui-ci a tort de limiter I’extension de la pensée au seul domaine de la science,
et d’abandonner a la psychologie de larges domaines de l'esprit humain, mais
il a raison de prétendre que la pensée est la racine de toute vérité. Heidegger,
de son coté, a raison de référer la vérité a 1'étre-au-monde, et tort en ceci que
le concept de la logique qu’il admet est trop étroit (p. 215-216). — Il en va de
méme des rapports entre Heidegger et Husserl. Si, pour celui-ci, ’analytique
existentiale doit étre rangée dans I’histoire de 'objectivisme et du naturalisme,
pour celui-la, en revanche, la phénoménologie transcendantale appartient a
I'histoire de la métaphysique de la subjectivité (p. 218). Pourtant, le retour
husserlien de l'intention vide a I’évidence n’exclut nullement le retour heideg-
gérien de l'attitude théorique de I’homme face au monde aux modes originaires
de I'étre-au-monde (p. 219). — A n’en pas douter, 'ouvrage de Brelage aborde
avec une compétence et une pertinence égales I'un des problémes les plus ardus

et les plus importants de la philosophie du continent.
PIERRE-ANDRE STUCKI.



BIBLIOGRAPHIE I2I

MARCEL DEscHOUX, JACQUES GAGEY, PIERRE BIGLER : Philosophie
derniére (Métaphysique). Paris, Presses Universitaires de France,
1965, 195 P
L’ordre et la disposition des matiéres dans ce manuel de philosophie restent

fidéles aux programmes scolaires frangais. Cela peut paraitre un défaut, qui

oblige & traiter un trés grand nombre de points de doctrine et de philosophie
dans l'histoire, selon des raccourcis contestables. Mais le renouveau dans la
maniére est trés remarquable : la France nous avait trop habitués a des manuels
ou la perspective se voulait intemporelle et systématique, alors qu'un peu de
réflexion montrait a I'évidence qu’elle n’était, hélas, que #rop datée. Le souci
de I'historique, I’appui sans cesse cherché dans le mouvement des idées, renou-
vellent ici un programme d’études qui n’en demeure pas moins excessivement

vaste et soumis a des exigences systématiques vieillies.
J.-CLAUDE PIGUET.

GABRIEL MARCEL : Foi et Réalité. Paris, Editions Aubier-Montaigne,

1967, 219 p.

Foi et réalité: ce titre reproduit celui du second tome du « Mystére de
I’Etre », qui est réédité ici. Il comprend dix legons prononcées a 1'Université
d’Aberdeen en 1951, qui sont autant de méditations métaphysiques. Dans une
langue prestigieuse et évocatrice, ’auteur dialogue avec lui-méme. Il faut a son
lecteur un certain effort pour entrer dans le cheminement de sa pensée et le
suivre jusqu'a ses conclusions en passant insensiblement de 1’ontologie a la foi.
Mais de quelle foi peut-il s’agir, quand son objet reste implicite ? Les titres
successifs illustrent I’ambiguité de la position de l'auteur et de son dessein :
Qu’est-ce que I’étre ? Priére et humilité ; liberté et grice. Cet existentialisme
qui met sans cesse 'accent sur l'intersubjectivité rejoint finalement le plato-
nisme et un ¢ orphisme renouvelé» (p. 211). La mort n’est plus qu'un écran
momentané qui sépare deux mondes. — Il reste des pages trés belles et péné-
trantes ol le philosophe parle en chrétien et le chrétien en philosophe. Mais
pourquoi 'affirmation du caractére interpersonnel de la réalité ultime devrait-
elle s’accompagner du refus de l'histoire et d’une nostalgie du passé ?

Francols GRANDCHAMP.

BERNHARD WELTE : Helsverstindnis, Philosophische Untersuchung
einiger Voraussetzungen zum Verstidndnis des Christentums. Frei-
burg im Breisgau, Herder, 1966, 230 p.

L’auteur commence par invoquer la tiche herméneutique de la théologie.
La foi est faite d’écoute et de compréhension de la Parole de Dieu, mais pour
que cette compréhension soit possible, il faut que I'’homme ait le pouvoir de
comprendre, et ce pouvoir lui est donné par la compréhension de 1'étre, qui
est la condition de toute connaissance. Cette compréhension de I'étre s’explicite
en une compréhension du salut : le monde, du fait qu’il est la, doit étre sensé
et ordré ; il implique un principe englobant, un, infini, immuable. Dans la
troisiéme partie, I'auteur montre comment cette compréhension du salut est
un pur possible, fort distant de la réalité de '’existence humaine, essentiellement
marquée par la mort et par la faute. La conscience de cette différence entre ce
qui est et ce qui devrait étre peut jouer comme précompréhension du message
évangélique, le concept de message devant étre opposé a celui de doctrine
(p. 64) ; le contenu de ce message est défini ainsi : « La révélation salutaire de



I22 BIBLIOGRAPHIE

Dieu est advenue de maniére décisive dans le Jésus historique » (p. 63). La foi
qui répondra & ce message sera comprise comme une conversion radicale (p. 168)
et comme I'instauration d'un rapport Je-Tu avec Dieu, événement qui doit étre
compris comme une rencontre personnelle, et qui engage 1’ensemble de la vie
concrete. — Dans le cadre de 'herméneutique théologique contemporaine, cet
ouvrage reste quelque peu en retrait des difficultés les plus épineuses, dans la
mesure ou il ne se propose pas d’engager le dialogue avec la théologie. Il con-
jugue, de maniére quelquefois surrpenante, les influences de Heidegger, de
Jaspers et de Buber, et 'analyse de l'existence y est constamment freinée par
la reprise de la théologie naturelle (dans la deuxiéme partie).
P.-A. Stuckl.

Recherches de philosophie, VII. Idée de monde et philosophie de la
nature. Recueil de textes de StTANISLAS BRETON, DOMINIQUE
DuBARLE, OLIVIER COSTA DE BEAUREGARD, JEAN-]JACQUES
Latour. Paris, Desclée De Brouwer, 1966, 214 p.

On s’étonnera de trouver dans les premiéres pages de I'étude de M. S. Breton
deux affirmations qui sont objectivement fausses : « Le monde du phénoméno-
logue, quelle que soit I'obédience dont il se réclame, se présente, en fin de
compte, comme l'inconditionné sur lequel se fonde tout le reste» (p. 12), et
« La phénoménologie ne s’intéresse pas, primordialement, aux conditions des
jugements scientifiques » (p. 11). Quelle que soit I'obédience dont se réclame
le phénoménologue, il ne peut ignorer que I'’ceuvre de Husserl commence par les
Recherches logiques, méme s'il ignore la Philosophie de I’ Avithmétique ; il ne peut
ignorer que la problématique du sens de la science se poursuit jusqu'a Logique
formelle et logique transcendantale, et a la Krisis ; il ne peut manquer d’avoir
connaissance d’'une opération assez clairement définie que 1'on appelle la réduc-
tion transcendantale, dont on peut s’instruire en lisant les Méditations carté-
sienmnes, et qui consiste a subordonner I'évidence de l'existence du monde a
I'apodicticité du cogito, ou, en d’autres termes, a montrer qu’elle est condition-
née par la subjectivité constituante. On nous comprendra de ne pas résumer
un raisonnement qui part de prémisses fausses. — L’étude de M. D. Dubarle,
Epistémologie et cosmologie, nous conduit, aprés un rappel de 1'histoire du pro-
bléme, a constater que les développements de I'épistémologie moderne inter-
disent le retour d’une cosmologie ontologique telle que les Anciens la conce-
vaient. En revanche, une cosmologie anthropologique pourrait étre élaborée
dans la voie d’un Teilhard de Chardin, de méme qu’une cosmologie théologique
qui serait remise en chantier « de l'intérieur méme d’une pensée croyante assu-
mant sa foi de fagon consciente et sans ambage en vue de se construire son
systéme intellectuel & partir du donné méme de cette foi» (p. 135). — Le recueil
se termine par une étude sur le probléme de la finalité dans le cadre de la science
moderne, et par une étude fort intéressante sur 'ouvrage de Whitehead : The
Concept of Nature. I e

Heinz HEIMSOETH : Transzendentale Dialektik, Ein Kommentar zu
Kants Kritik der reinen Vernunft. Zweiter Teil . Vierfache Ver-
nunftantinomie ; Natur und Freiheit ; intelligibler und empirischer
Charakter. Berlin, Walter de Gruyter, 1967, p. 199-410.

Aprés les commentaires assez personnels, et souvent tendancieux, auxquels
les néo-kantiens et les kantiens anglais nous avaient habitués, et faisant suite,



BIBLIOGRAPHIE 123

dans un esprit différent, aux travaux partiels de Vaihinger et de Vleeschauwer,
Heinz Heimsoeth achéve ici son commentaire trés littéral de la Dialectique
transcendantale. Cet ouvrage reléve franchement de l'explication de texte, et
limite autant que possible les renvois, d’ailleurs nombreux, aux ceuvres de
Kant lui-méme ; il suit réguliérement, et toujours de trés prés, 'articulation
que le philosophe a donnée aux thémes, finalement trés riches et divers, de sa
Dialectique. Seul un appendice (p. 397-406), sans doute rédigé aprés coup, et
concernant l'idée de liberté humaine, est & replacer dans le contexte qui lui
correspond (p. 345 sq.) ; pour le reste, le lecteur de la Critique de la raison pure
dispose maintenant d’une sorte de commentaire perpétuel qui l'aidera beau-
coup dans un effort de compréhension approfondie de la pensée de Kant.

DENIS ZASLAWSKY.

PLACIDE GABOURY : Matiére el structure. Réflexions sur I'ceuvre d’art.
Préface de Jacques Brault. Bruges-Paris, Desclée de Brouwer,

1967, 184 p.

La these de I'auteur est qu'il y a idenfité de structure (et non seulement
« correspondance », selon le mot d'Etienne Souriau) entre les divers arts. Son
but est « une étude structurale d’une matiére, une étude technique de la matiére
d’art » (p. 16). Son présupposé, c’est que I’art s’oppose radicalement au monde :
« L’artiste seul est cause de I'’ceuvre d’art » (p. 16, c’est moi qui souligne). Préci-
sons que l'auteur appelle « matériau » ce que d’ordinaire on nomme « matiére »,
et qu’il réserve le terme de « matiére » & ce qu’on appelle habituellement « sens »
ou « signification » ; pour lui en effet, c’est la matieére qui est le sens (cf. p. 27).
Une telle modification terminologique n’obscurcit ni n’éclaire le propos de
I'auteur ; car tout le probléme demeure de savoir quels sont les rapports entre
ces deux couches de l'ceuvre d’art, c’est-a-dire entre ce que d’ordinaire on
appelle la matiére pour I'opposer a la forme, et ce que ’auteur appelle le maté-
riau pour l'opposer a la matiére. Or, pour prendre un exemple en musique
(p- 32), ce que dit 'auteur n’innove en rien sur les difficultés classiques du
probléme : il affirme en effet la préexistence du matériau sur la matiére, et croit
entre autres que la gamme (une gamme quelconque, précise-t-il, «atonale,
diatonique, & tons entiers, japonaise, modale ou sérielle ») préexiste a 1'action
de composer, comme si un compositeur commengcait par se fixer une gamme
pour ensuite se demander ce qu’il pourrait bitir comme musique sur ce maté-
riau ! Vue bien simpliste du probléme de la composition musicale. — Plus loin,
I'auteur appelle structure ce que chacun a toujours appelé forme, et « récur-
rence » le principe de symétrie ou de retour au méme. Je veux bien, mais ou
réside alors l'avantage ? Le mot de structure n’est, & ce niveau, guére plus
éclairant que celui de forme. En tout cas, 'auteur débouche sur un véritable
formalisme : « 11 n’y a rien de sous-entendu dans 1l'ceuvre », s’écrie-t-il p. 94.
Or cela n’est vrai que de celui qui aurait tout enfendu dans une ceuvre. Cet
auditeur idéal existe-t-il ? — On mesure assez bien dans cet ouvrage la diffi-
culté qu’il y a a se servir de la notion de structure, qui peut aller de la plus
petite cellule atomique aux prédicats les plus abstraits et les plus généraux ;
dans le cas particulier, c’est I'abstraction qui fait danger : dire que la musique
est « une sonorité structurée de fagcon émouvante» (p. 99), que la poésie est
«une parole structurée de fagon émouvante », la peinture une couleur, et la
sculpture un espace « structurés de facon émouvante », c’est s’enfermer dans
des concepts abstraits que la dénomination par le terme de «structure» ne



I24 BIBLIOGRAPHIE

concrétise nullement. — Arrivé au terme de son étude sur 1'ccuvre d’art, I'au-
teur se dit et nous dit que «celle-ci nous demeure aussi mystérieuse qu'au
départ ». Et il ajoute : « Du moins nous I'espérons. » Pour moi, je le crois aussi.

J.-CLAUDE PIGUET.

Kritik und Metaphysik : Studien, Heinz Heimsoeth zum achizigsten
Geburtstag. Berlin, W. de Gruyter, 1966, 396 p.

Kvritik und Metaphysik réunit les contributions de vingt-trois spécialistes,
en majorité allemands, a la Feséschrift offerte & I'un des grands interprétes
contemporains du kantisme. Avec Wundt et Hartmann, Heimsoeth fut, aprés
et contre le mouvement néokantien, l'initiateur d’un retour a la compréhension
métaphysique du criticisme. L’inspiration générale des essais, par ailleurs assez
divers, que nous trouvons ici marque bien le succes de ce renouveau ; et le titre
de cet ouvrage collectif n’est pas a entendre dans le sens ou la Critique serait
d’abord jugement, et jugement négatif, de la méthaphysique, mais plutét dans
celui d’une constitution plus ferme, ou alors d’une reconstitution, de cette
discipline. Parmi les onze premiers articles, qui touchent de prés a la philoso-
phie kantienne et qui sont aussi les plus importants, relevons trois titres. —
Dieter Henrich (Zu Kants Begriff der Philosophie, p. 40-59) présente le commen-
taire d’'un texte inédit des derniéres années du philosophe. L’intérét de ce
texte — le projet d'un Prospectus — réside avant tout dans les renseignements
qu’il nous donne indirectement, et grace a la comparaison avec les divers états
connus par ailleurs du méme passage, sur la méthode de Kant et sur les diffi-
cultés considérables qu’il semble avoir rencontrées dans la rédaction de ses
derniers travaux. On ne lit pas sans émotion ces lignes ou réapparaissent, dans
un ordre hésitant et méme confus, les grands thémes qui avaient regu une
expression si ferme et si sire dans les Crifiques (opposition de la philosophie
comme doctrine ou connaissance et comme théorie de la sagesse, c’est-a-dire
de la fin derniére de la raison ; distinction toujours approfondie du pratique,
qui trouve sa fin en lui-méme, et du théorique, etc.). — Répondant en quelque
sorte aux premiers essais de Heimsoeth, qui concernaient autant Leibniz (et
Descartes) que Kant, G. Martin, G. Tonelli, Y. Belaval et J. Schmucker étu-
dient, sur quatre points particuliers, les rapports du kantisme et du leibnizia-
nisme. Faute de place, ne mentionnons que les deux premiers. Gottfried Martin
(p. 99-105) reprend, en passant par Wolff, la question des représentations
confuses, et met bien en lumiére les présuppositions épistémologiques qui
expliquent la prise de position kantienne dans le débat : si la connaissance des
phénomeénes n’est pas nécessairement confuse, c’est que l'espace et le temps
ne sont pas des « concepts confus» (verworreme Begriffe) ; et s’ils ne sont pas
des concepts confus, c’est « parce qu’ils ne sont simplement pas des concepts,
mais des intuitions » (p. 105). — Giorgio Tonelli, dont le probléme, strictement
historique, est de savoir comment s’est constituée, a travers la table des juge-
ments, celle des catégories, inscrit son étude (p. 134-158) dans le prolongement
direct de ce qu’a établi H. J. de Vleeschauwer (La déduction transcendantale, 1,
p.- 217-248). Il confronte systématiquement les textes kantiens et les nom-
breux manuels de logique contemporains (de 1725 a 1777) : I'un de ses mérites
est de montrer combien la logique a été cultivée et développée durant cette
période, et singuliérement en Allemagne ol on dénombre prés de quarante
traités importants. Et sa conclusion est que, si Kant a innové et n’est resté
fidele & aucune doctrine établie avant lui, il ne se distingue pas en cela de la



BIBLIOGRAPHIE 125

majorité de ses contemporains, qui trouvaient dans la logique une sorte de
¢« terrain neutre et d’importance secondaire » (p. 158) ol aucune orthodoxie —
a 'exception peut-étre de celle de I’école de Crusius — ne venait entraver
I'esprit d’invention. — Le recueil est utilement complété d’une bibliographie
de Heinz Heimsoeth, compilée par F. Nicolin (p. 383-395).

DEenNis ZasLAWSKY.

G. GUSDOREF : Les sciences de I’homme soni-elles des sciences humaines ?
Strasbourg, Publication de la Faculté des lettres, 1967, 204 p.

Il s’agit d'un recueil de textes épars, destinés a démystifier le mythe des
sciences de I’homme, pour imposer I'idée d’une culture interdisciplinaire. —
On ne résume pas un tel type d’ouvrage, surtout pas s'il a pour auteur un
polémiste aussi ardent que G. Gusdorf. Ce qu’il faut affirmer, en revanche,
c’est le plaisir du lecteur, et 1’obligation dans laquelle il est placé de choisir :
car si Gusdorf a raison, ceux qu’il attaque doivent bien avoir tort. Et inverse-
ment. — Voici quelques exemples : Critique du scientisme : « L’exactitude rigou-
reuse des procédures scientifiques, si elle n’est pas associée a une essentielle
fidélité a 'humain, ne peut procurer que des résultats illusoires. On en trouve
la preuve dans le fait que la multiplication du nombre des savants et I'accu-
mulation de leurs travaux présente tous les caractéres d’une inflation morbide,
qui appauvrit le savoir au lieu de I’enrichir » (p. 69). — Ou bien cette critique
acerbe de Lévi-Strauss: « Le premier homme est un Lévi-Strauss qui s’ignore,
acharné a mettre en équation le domaine humain, selon les exigences rigou-
reuses de la fonction sémantique... Le sous-homme rabougri des ethnologues
d’autrefois apparait a nos yeux émerveillés comme un génie leibnizien, unique-
ment épris de 'art combinatoire et de la caractéristique universelle... Pourquoi
donc n'y a-t-il pas eu d’Aristote nambikwara, de Leibniz papou et de Norbert
Wiener hopi ?...» (p. 141-155, passim). — Et enfin cette critique du savant
acharné & travailler sur cartes perforées: « La grande espérance du savant
d’aujourd’hui est de se faire poingonneur de tickets de métro» (p. 152). —
Qu’'on excuse ce compte rendu en forme de florilége ; mais une polémique

demande a étre lue, et non racontée. J.-CLAUDE PIGUET

CHAIM PERELMAN : Justice et raison. Bruxelles, Presses Universi-
taires, 1963, 255 p-

S’il est vrai que la justice, telle qu’elle nous est ici présentée, oblige a traiter
d’une méme fagon les étres qui appartiennent & une méme catégorie (p. 26),
I'auteur de cet important recueil d’articles a de quoi se juger injustement
traité par nous. Car, pour des raisons regrettables et contraires a nos habitudes,
nous publions cette notice avec un retard qu’elle n’avait pas mérité. Puisse
M. Perelman répondre a 'offense en nous faisant 'auméne de cette vertu qui,
« directement opposée a la justice », s’exerce « spontanément, sans calcul »: la
charité (p. 56). — C’est en effet vers une définition claire et globale de la justice
que conduit par étapes le premier chapitre de I'ouvrage, qui en contient seize
autres. La justice apparait comme l'application d’une régle. Mais, quand
peut-on dire d'une régle qu’elle est juste ? (p. 61). Le probléme ne se pose pas
en science, ou les liaisons logiques et I'autorité des faits ne sauraient étre mis
en doute. Dans les systémes normatifs, en revanche, la valeur intervient avec



126 BIBLIOGRAPHIE

son coefficient d’arbitraire. Il s’ensuit qu’un systéme nécessaire et parfait de
justice est irréalisable ; I’homme vraiment juste ne perdra jamais de vue cette
inévitable imperfection et conclura « qu'une justice imparfaite, sans la charité,
n'est pas la justice » (p. 80). — Bien que traitant de sujets divers, les autres
essais présentent une remarquable unité. Partout les exigences de la philosophie
sont distinguées de celles de la science, en ce sens que la méthode démonstrative
n'y est pas applicable. Mais l'auteur n’en défend qu’avec plus de force une
thése qui nous semble profondément juste, a savoir que les énoncés philoso-
phiques, s’ils échappent a tout contrdle expérimental et a toute preuve démons-
trative, n’en obéissent pas moins & un impératif de rigueur et de clarté. La
démarche du philosophe reléve d’'une dialectique invitant les interlocuteurs a
considérer comme valable ce qui, sans étre ni évident ni fantaisiste, réclame
jusqu’a preuve du contraire une commune adhésion. — C’est dire que le facteur
subjectif de la décision intervient pour trancher entre des opinions considérées
comme plus ou moins probables. M. Perelman en tire deux conclusions impor-
tantes. L'une, de caractere pédagogique, s'inscrit en réaction contre la tradition
cartésienne et rousseauiste qui n’attribue a l'éducateur qu'un roéle négatif,
comme s’il suffisait de mettre les enfants dans de bonnes conditions, d’empécher
que leur raison soit déformée par des préjugés (p. 113-115). Avant d’étre libérée,
la raison doit étre formée. L’autorité du maitre joue donc un réle indispensable
et positif. L’autre, de caractére juridique, tend a rapprocher les démarches du
philosophe de celles qui entrent en jeu dans l'opération judiciaire. Différentes
des mathématiques, les sciences humaines fondent leurs raisonnements sur une
logique du probable qui leur est propre et dont on ne saurait se passer sans
rendre « un mauvais service a la philosophie et a I'humanité » (p. 223). — Cet
ouvrage tient les promesses de son titre et forme un complément aux beaux
travaux de M. Perelman sur la logique, la rhétorique et la théorie de ’argumen-

tation. RENE SCHAERER.

PauL Haimos : The Faith of the Counsellors. Londres, Constable and
Company Ltd., 1965, 220 p.

A

On commence a prendre conscience du réle toujours plus important joué
dans le monde contemporain par les psychiatres, psychothérapeutes, psycholo-
gues, conseillers conjugaux, assistants sociaux... que Halmos groupe sous le
terme général de « conseillers ». Ces derniers ont pris la place des guides spirituels
du passé, particuliérement dans les cas ol leur action s’exercait d’'une maniére
maladroite et inefficace. Cette constatation est vérifiée par les chiffres, puisqu’on
constate qu'en Grande-Bretagne — le champ d’investigation de notre auteur
avec les Etats-Unis — le nombre d’habitants par rapport a celui des ecclésias-
tiques augmentait de 46 9%, entre 1901 et 1951, alors qu’il diminuait de 54 %,
pour les « conseillers » durant la méme période. Le succes de ces derniers, a part
la raison donnée plus haut, s’explique a la fois par le développement des sciences
de la vie et par les progrés de la médecine (chapitre II). A cela il faut encore
ajouter le discrédit jeté sur les solutions politiques. L’auteur consacre son pre-
mier chapitre a ce probléme. Il montre que I’homme d’aujourd’hui qui est pré-
occupé par I’amélioration du sort de son prochain ne s’appuie plus sur la politique
pour atteindre ce but. Il constate, en effet, que les mesures sociales utilisées pour
régler des situations trés complexes sont trop générales et trop anonymes pour
atteindre vraiment l'individu en difficulté. Il se tourne alors vers les sciences
sociales qui lui permettent d’établir avec son vis-a-vis des relations humaines



BIBLIOGRAPHIE 127

concretes, débarrassées de toutes considérations de tactique politique. — L’ap-
parition des « conseillers », pour le professeur de sociologie de Cardiff, est le signe
d’'un important changement social. Aux idéologies se substitue une philan-
thropie institutionnalisée et sécularisée, qui ne contredit pas la morale chré-
tienne, mais qui est le fait de « conseillers » dont la formation scientifique leur
permet d’étre agissant sous n’importe quel régime politique. Le besoin de leurs
services ira croissant et par conséquent l'influence de leur morale ira aussi en
augmentant. Halmos consacre plus de la moitié de son ouvrage a la description
de cette morale, ou mieux de cette foi (chapitre 11I). La mati¢re de cette des-
cription s’organise autour de deux thémes (p. 116). Dans le premier, le sociologue
anglais s’efforce de démontrer que le « conseiller », quoiqu’il prétende souvent le
contraire, use dans son action thérapeutique d’une méthode qui est a cheval sur
la métaphysique et la science. 1l a recours a des techniques, mais en méme temps
il sait qu'’il ne peut comprendre son patient qu’en établissant avec lui un climat
de confiance et d’intimité qui ressemble 4 celui des contacts entre parents et
enfants. La foi du « conseiller », comme toute foi, est pleine de paradoxes et de
contradictions. Il croit en la science, mais en méme temps en le triomphe des
forces positives, en la victoire de I'amour sur la haine. — Le second théme
est consacré a l'artifice de la distinction entre les observations subjectives et
objectives. Pour comprendre le patient et poser le diagnostic, le « conseiller »
doit utiliser sa personnalité. Comme il n’a jamais le temps de réunir tous les
éléments pour établir avec certitude le mode d’intervention, il doit opérer un
choix qui repose autant sur ses ressources scientifiques que sur la nécessité
d’aider au plus vite. Ainsi écrit Halmos : « Les sciences sociales ne nous libére-
ront jamais de la nécessité de prendre des décisions morales » (p. 122). — En
analysant de nombreux textes écrits par des « conseillers », Paul Halmos nous
livre peu a peu le portrait d’un homme qui, contrairement a ce que l’on croit
généralement, emploie I'amour comme moyen thérapeutique et qui comme le
pasteur ou le prétre a la conviction que son action doit étre continue et qu’elle
n’est jamais achevée. Son influence sur la morale occidentale — c’est 'objet du
quatriéme et dernier chapitre — sera d’autant plus grande qu’elle la renforce
plutdét qu’elle ne l'affaiblit. Cet optimisme sur le réle positif du « conseiller »,
optimisme que partage un autre sociologue, américain cette fois, Maurice R.
Stein (The Eclipse of Community) est quelque peu tempéré par des considéra-
tions sur la psychologie dite « mécaniste » qui, a la différence de la psychologie
«vitaliste » — l'auteur sous cette étiquette range tous les « conseillers » empi-
ristes ou cliniciens, sans considérer que parmi ceux-ci il y a des « behavioristes »,
des disciples de Rodgers... et pas seulement des « vitalistes » — réduit par exem-
ple la notion d’amour a celle de stimulation sensorielle qui pourrait étre admi-
nistrée sans la participation personnelle totale d’'un étre humain. Halmos, toute-
fois, ne fait qu’attirer I'attention sur cet autre courant de la psychologie con-
temporaine, sans tirer de conclusions définitives sur ses conséquences. Cet
ouvrage a le mérite de nous faire entrer de plein pied dans un probléme dont
I'intérét est évident. On regrettera cependant, sur le plan de la méthode, que
I'auteur ne nous dise pas comment il a choisi les témoignages écrits dont il fait
état dans sa démonstration et s’ils sont représentatifs de ’ensemble des diffé-
rentes écoles de psychologie. On aimerait aussi qu’il nous apporte plus de
données sur le « Credo » du conseiller qui pratique son art, mais n’écrit pas. Ces
réserves faites, il importe de souligner en terminant que ce livre rendra de grands
services, en particulier a ceux qui ont charge d’ames, aux pasteurs qui décou-
vriront en ces « conseillers » des partenaires avec qui le dialogue doit étre engagé




128 BIBLIOGRAPHIE

aux « conseillers » qui seront invités a s’interroger sur le rdle de leurs convictions
dans l'exercice de leur profession et leur influence grandissante dans la société

contemporaine. ROLAND J. CAMPICHE.

JEAN LAcroIX : Panorama de la philosophie frangaise contemporaine.
Paris, Presses Universitaires de France, 1966, 248 p.

La réputation de la chronique philosophique de Jean Lacroix dans Le
Monde n’est plus a faire, et I'on ne peut que se féliciter de trouver réunis dans
ce recueil une trentaine d’articles — traitant chacun d’une ceuvre précise — dont
la plupart ont paru dans ce quotidien au cours des vingt derniéres années. A
la suite de chaque article, une bréve bibliographie mentionne les ouvrages les
plus utiles a la compréhension de I'auteur étudié. — Une premiére partie pré-
sente les philosophies de la réflexion, « qui continuent la plus authentique tra-
dition francaise » (p. 1), et pour lesquelles J. Lacroix a une sympathie particu-
liéere : Jean Nabert est méme a ses yeux «le plus grand penseur francais de ce
temps » (p. 15). Une deuxiéme partie réunit sous le titre « Les philosophies de
I’existence » le marxisme, l'existentialisme et le personnalisme. Quant a la
troisiéme et derniére partie, elle est consacrée a des recherches plus spécialisées,
de caractére épistémologique, anthropologique et psychologique. Ces trois
parties sont encadrées par une introduction générale consacrée a 1l’évolution
de la philosophie francaise et par une conclusion o J. Lacroix s’interroge sur la
condition du professeur de philosophie dans I’enseignement secondaire frangais.
— On s’étonnera peut-étre de constater que ce Panorama qui prétend ne
négliger aucun des grands thémes discutés en France depuis 1944 (cf. I'avant-
propos) ne présente aucune ceuvre de R. Ruyer ni de Teilhard de Chardin.
Est-ce a dire que pour J. Lacroix les thémes traités par ces auteurs, et que 'on
aurait de la peine a retrouver chez d’autres penseurs présents dans le recueil,
n’ont qu’'une importance mineure ? I — Toutefois la valeur des articles ras-
semblés ici fait vite oublier certaines lacunes. Par la clarté et 1'objectivité des
analyses, la profondeur et 1'originalité des jugements critiques, cet ouvrage est
I'une des meilleures voies d'accés a la connaissance de la philosophie frangaise

d’aprés-guerre. A. VOELKE.

1 D’aprés une chronique postérieure au recueil (Le Monde, 7-8 mai 1967),
le silence de J. Lacroix sur Teilhard est d a la difficulté de juger de son ceuvre
en toute indépendance, et non a la méconnaissance ou au parti pris.

imprimerie La Concorde, Lausanne



	Bibliographie

