
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire Roger Baron : Hugonis de Sancto Victore. Opera propaedeutica :
de la Practica geometriae, De grammatica, Epitome Dindimi in philoso-

Philosophie phiam. Notre Dame (Indiana), University of Notre Dame Press,
1966, 250 p.

L'auteur, professeur à l'Université catholique de l'Ouest, à Angers, est un
spécialiste de Hugues de Saint-Victor. Il donne ici l'édition critique de trois
traités de ce penseur médiéval en la faisant précéder de courtes introductions
en français concernant principalement la date des textes, leur authenticité et
les problèmes d'édition. Ces traités, qui ne se trouvent pas dans Migne, ne sont
pas publiés ici pour la première fois, mais deux de ces publications antérieures
datent du siècle passé, et l'auteur de la Géométrie n'avait pas été identifié
jusqu'à présent. L'édition de ces textes facilite l'étude de la pensée médiévale
antérieure à la diffusion de la culture gréco-arabe. On y retrouve les sources
habituelles du savoir au XIIe siècle : Macrobe, Donat, Isidore, Augustin, et le
problème captivant de la relation entre les arts libéraux, la philosophie et la
théologie. Selon Roger Baron, ces trois traités auraient été écrits avant le
Didascalion. Fernand Brunner.

William J, Brandt : The shape of mediaeval history. New Haven and
London, Yale University press, 1966, 177 p.

La mentalité médiévale était bien différente de la nôtre ainsi qu'il ressort
de l'étude de l'auteur sur les diverses visions du monde des médiévaux :

philosophes, aristocrates et clercs. ¦— Dans aucune de ces visions du monde, il n'y a
de place pour la notion de personnalité : puisque les hommes, aussi bien que les
choses, n'existaient que dans la mesure où ils participaient à des réalités telles
que la justice, la vérité, la mémoire, etc., l'individuel lui-même n'est rien qu'un
pâle reflet des réalités : c'est ce réalisme augustinien qui est responsable des
listes interminables de vices et de vertus, essai de déterminer d'une manière
définitive tous les adjectifs qui peuvent qualifier les actions humaines (p. 162).
— La vision du monde aristocratique ne permettait pas mieux d'atteindre à la
personnalité puisque c'était un univers décrit en fonction des positions sociales :

un roi est décrit comme bon ou méchant mais on ne cherche pas à pénétrer
son intimité et sa complexité psychiques, aussi inatteignables que la matière
première de la métaphysique — Cette étude a le mérite de nous rappeler que,
s'il y a une nature humaine, il y a des mentalités bien différentes suivant les

époques et que nous ne devons pas l'oublier dans nos études historiques
Antoinette Virieux-Reymond.



BIBLIOGRAPHIE 57

Nikolaus von Kues : Werke (Neuausgabe der Strassburger Drucke
von 1488), herausgegeben von Paul Wilpert. Berlin, Walter de
Gruyter, 1967, 772 p., 2 vol. (Quellen und Studien zur Geschichte
der Philosophie, vol. V et VI).
Cette édition de Nicolas de Cuse est due à Paul Wilpert, le regretté médiéviste

de Cologne. Josef Koch, que la mort a ravi aussi peu de temps plus tard,
a mis au point le second volume. Il s'agit de la reproduction de l'édition princeps
de Strasbourg, fondée elle-même sur un ensemble de manuscrits revus par le
cardinal. Cette reproduction n'est pas mécanique : les éditeurs ont transcrit
le texte en caractères modernes en supprimant les abréviations. Ils se sont
appliqués à éliminer les fautes d'impression et les erreurs de lecture, mais ils
ont conservé, peut-être à tort, les particularités orthographiques. Ils indiquent
dans la marge la pagination moderne de l'édition de Strasbourg et la numérotation

des paragraphes telle qu'elle est ou sera introduite dans l'édition critique
en cours de publication à Heidelberg. Le lecteur est heureux de disposer ainsi
d'une édition maniable et presque complète — seules la Concordia catholica
et les esquisses de sermons manquent dans le texte de Strasbourg. Il regrettera
peut-être qu'un index des noms ou des matières n'ait pas été ajouté. Quelques
planches nous mettent sous les yeux de belles pages de l'incunable qui est à
la base de cette édition. Fernand Brunner.

Horst-Guenter Redmann : Gott und Welt, Die Schœpfungstheologie
der vorkritischen Periode Kants. Göttingen, Vandenhoek &
Ruprecht, 1962, 168 p.
Comme l'indique son sous-titre, et la collection même dans laquelle il paraît

(Forschungen zur systematischen und ökumenischen Theologie), cet ouvrage se

situe aux confins de la théologie et de la philosophie. Plus précisément, son
objet est d'examiner, sur la base des écrits précritiques de Kant, les possibilités
d'une théorie de la création inspirée à la fois d'une cosmologie comme celle dont
Kant hérita et d'une vision religieuse au développement de laquelle il participa
à sa manière. L'auteur, dont l'information est sans défaut, consacre les vingt
premières pages de son essai à discuter les conséquences théologiques des
nouvelles interprétations « métaphysiques » du kantisme ; il montre quels progrès
les recherches récentes ont permis de réaliser sur ce point. Il n'est plus question
en effet, comme au début de ce siècle (cf. le Luther und Kant de Bruno Bauch),
de voir simplement en Luther un précurseur du kantisme et en Kant un philosophe

de la théologie réformée ; ce qu'il convient plutôt de faire, et ce qu'entreprend

ici Horst-Guenter Redmann, c'est de dégager avec précision des textes
précritiques (jusqu'au Beweisgrund), puis des œuvres critiques elles-mêmes, les
éléments qui proviennent de l'éducation religieuse, ceux qui sont dûs à la
tradition scientifique, et ceux enfin — les plus intéressants pour le philosophe —¦
où se manifeste la personnalité propre de Kant. Denis Zaslawsky

Friedrich Delekat : Immanuel Kant. Historische-kritische Inter¬
pretation der Hauptschriften. Heidelberg, 1965, Quelle u. Meyer,
388 p.

Le nom du professeur Delekat, titulaire durant nombre d'années d'une
des deux chaires de théologie systématique à l'Université de Mayence, n'est



58 BIBLIOGRAPHIE

pas inconnu en Suisse romande. On lui doit une dizaine de volumes, dont l'un
(qui a connu déjà trois éditions successives, et dont la quatrième va sortir) est
consacré à Pestalozzi, et un autre : « Der christliche Glaube » (1939), est un
exposé de dogmatique. Aucun de ces ouvrages n'a été traduit en français ;

on doit le regretter. Ayant récemment atteint la limite d'âge, M. Delekat a
utilisé tout aussitôt les loisirs de sa retraite à mener à chef une œuvre commencée

voilà des années, et qui lui tient particulièrement à cœur : une étude sur
Kant. Cette fidélité à la tâche entreprise nous vaut le très beau livre que nous
signalons (avec un retard tout involontaire). Cet ouvrage est marqué de diverses
particularités, dont nous relevons deux seulement. L'exposé tout entier,
d'abord — l'auteur nous en avertit d'entrée — est le résultat d'un dialogue
prolongé avec un collaborateur, le Dr Horst Hermann, aimablement mis à la
disposition de M. Delekat par la « Deutsche Forschungsgesellschaft ». Tous les
problèmes abordés ont fait l'objet de discussions entre les deux savants. Quatre
ans durant un échange spirituel s'est déroulé, échange sans lequel, déclare le
professeur de Mayence, « je n'aurais jamais pu accomplir la tâche entreprise,
parfois malaisée ». Assurément la ligne directrice de l'effort a été choisie et
voulue par un homme, et l'auteur revendique l'entière responsabilité de la
formulation de son texte. Mais le contenu de plus d'un passage est le résultat
d'une étroite collaboration. Cette façon de travailler, point habituelle, valait
d'être signalée. Elle ajoute, nous semble-t-il, à l'intérêt par ailleurs très grand
de cette étude. Ensuite nous croyons ne pas nous tromper en faisant de cet
ouvrage le livre du professeur Delekat. Pas seulement à cause de son ampleur.
(Dans ce domaine, le nombre de pages n'a guère d'importance.) Pas non plus,
même, parce que le théologien de Mayence s'est livré à ses recherches durant
un temps prolongé. Mais parce que, en écrivant cet exposé remarquable, il
poursuivait un but qui lui est cher : faire découvrir aux lecteurs d'aujourd'hui
la frappante actualité de Kant. En effet, à notre époque, la connaissance humaine
s'est fragmentée en une multitude de disciplines, ayant chacune sa méthode,
son langage, sa terminologie. Au point qu'il est souvent difficile d'apercevoir
comment, malgré cette spécialisation très poussée, les problèmes fondamentaux
de chaque science demeurent quand même liés à ceux des autres sciences. Or,
dans l'œuvre de l'auteur des « Critiques », ce lien est encore facile à déceler.
(La lecture de la « Raison pure », par exemple, montre nettement à quel point
le philosophe de Königsberg est lié aux mathématiques et à la physique.) C'est
pourquoi discuter avec Kant peut nous rendre, à nous hommes du XXe siècle,
un service précieux : sans que nous perdions jamais conscience de la distance
séparant notre époque de la sienne, nous aider à déceler ce qui — toujours —
demeure commun à toute recherche sérieuse. Cette découverte peut nous
enseigner à mieux poser nos problèmes, et à mieux formuler les réponses à nos
questions. Tel est le but — très élevé certes — en vue duquel l'auteur s'est livré
à son interprétation historique et critique de la pensée du sage de Königsberg.
L'intérêt essentiel du livre consiste donc, à nos yeux, dans un effort pour replacer

Kant dans l'ambiance intellectuelle dans laquelle il a vécu, et pour l'expliquer

par cette époque. — Dès lors le plan s'imposait. Une première partie
(250 p.) a pour titre les termes traditionnels : Philosophia speculativa, et recourt
surtout, pour l'interprétation des idées de Kant, à la « Critique de la Raison
pure ». La seconde, sensiblement plus brève (120 p.), Philosophia practica, se réfère
aux « Principes fondamentaux de la métaphysique des mœurs ». Impossible,
on le comprendra, de résumer ici cette solide étude, et même d'en signaler les
éléments les plus intéressants (il y en a trop). En avoir indiqué le but, et expliqué



BIBLIOGRAPHIE 59

l'esprit, comme nous l'avons fait, nous paraît suffire à donner l'envie d'aborder
et de travailler cet ouvrage. A ceux qui penseraient pourtant : « Encore une
étude sur Kant N'a-t-on pas dès longtemps tout dit à son propos », la réponse
serait donnée par les faits : La première édition — la seule que nous ayons eue
entre les mains — a été bientôt épuisée. La seconde a paru augmentée d'une
bonne centaine de pages, l'auteur ayant su, avec un beau courage, mettre à

profit les remarques et observations qui lui ont été présentées. En sorte que
l'on peut faire sien ce jugement d'un philosophe : cet ouvrage, une « œuvre
standard » de notre époque, et pour ceux qui s'initient à Kant, et pour ceux
qui le connaissent déjà; un livre indispensable, tant au théologien qu'au
philosophe- Edmond Grin.

Lothar Schäfer : Kants Metaphysik der Natur. Berlin, Walter de
Gruyter, 1966, 197 p.
Le titre de cet ouvrage paraîtra paradoxal à tous ceux qui ont accoutumé

de lier le nom de Kant à la critique de la métaphysique. C'est ce préjugé
traditionnel qui, d'après l'auteur, a empêché de considérer que l'intention de la
philosophie de Kant dans son ensemble est de fonder la métaphysique (p. 10),
et de la fonder en tant que science : « La métaphysique de la nature développe
le savoir à priori de la nature en tant qu'elle élucide par réflexion les concepts
fondamentaux de la physique » (p. 19). En d'autres termes, la physique en tant
que science ne s'appuie pas seulement sur un outil mathématique, d'une part,
et sur un donné empirique, d'autre part ; elle contient encore des termes
théoriques, tels que le mouvement ou la force, dont l'élucidation ne peut être que
purement rationnelle. Telle était, d'après Schäfer, la certitude de Kant, et c'est
ce qui fait que ses conceptions ne sont pas dépendantes de la physique de
Newton. — « L'expression fondamentale de toute expérience de la nature est

que la réalité sensible, la matière, est déterminée par le mouvement » (p. 29).
C'est là une détermination nécessaire à priori par le fait même que nous sommes
affectés par l'objet. L'auteur, suivant Kant, étudie le mouvement en tant que
pur quantum (la phoronomie), la force du mouvement comme qualité de la
matière (la dynamique), la matière dans ses relations de mouvement (la
mécanique), enfin les modes du mouvement dans leur rapport à la représentation
(la phénoménologie). On le voit, il s'agit de l'application des catégories au
concept de nature. Cette thèse, dans son ensemble, mérite attention par la
clarté et la précision des analyses, et notamment par l'éclairage, partiellement
nouveau, qu'elle projette sur la fameuse table kantienne, et qui se révèle fécond
tant du point de vue de l'histoire de la philosophie que de celui de Tépistémo-
logie contemporaine. — Dans la dernière partie de l'ouvrage, l'auteur précise
sa lecture de Kant par opposition à celle de Natorp. On attendrait avec plaisir
que l'auteur étende ce genre de confrontation à un cercle plus vaste, et par
exemple au concept d'ontologie régionale chez Husserl ou à l'analyse des termes
théoriques dans l'epistemologie positiviste. p _^ sTUCKI

Hegel : Préface de la phénoménologie de l'esprit. Traduction, intro¬
duction, notes par Jean Hyppolite (bilingue). Paris, Aubier-
Montaigne, 1966, 222 p.
La traduction s'efforce, non sans bonheur, de suivre le texte allemand pas

à pas, rendant le substantif par le substantif et l'adjectif par l'adjectif. De



60 BIBLIOGRAPHIE

telles traductions pourtant, où le traducteur semble refuser d'assumer le génie de

sa propre langue pour mieux calquer celui de l'autre, n'engendrent pas spontanément

la clarté ; bien souvent le recours au texte orignal est seul à livrer le sens
de la phrase. Ce que permet agréablement l'édition bilingue. — De plus, nun ne
veut pas toujours dire maintenant, wirklich ne se laisse pas toujours traduire
plus exactement par effectif que par réel, et un fragment comme celui-ci (p. 139) :

« Dass dem nicht so sei, diese Einsicht ist das bloss Negative », signifie à peu
près : « Comme il n'en va pas ainsi, cette vue est... » ; or je ne trouve pour ma
part aucun sens recevable à la traduction proposée dans cette édition : « Mais
dire : ce n'est pas cela, cette vue n'est que le négatif. » — Mais Hegel est-il
traduisible überhaupt J.-Claude Piguet.

Sôren Kierkegaard : Œuvres complètes. Direction Jean Brun. Paris,
Editions de l'Orante, 1966, T. 13 et T. 16.

La publication en français des œuvres complètes de Kierkegaard représente
un événement qu'il faut souligner. Non seulement ce sont des textes jamais
traduits qui verront ainsi le jour en français, mais aussi des textes déjà parus
en français, mais introuvables. De plus, la collection se présente sous un format
homogène, agréable au regard, et elle s'appuie sur les meilleures éditions
danoises. L'ensemble comprendra vingt volumes, qui suivront approximativement

l'ordre chronologique de rédaction. A chaque fois, une introduction de
Jean Brun replace le texte dans le contexte. Le rythme de publication est de

quatre volumes par an environ. — Félicitons ici Jean Brun de s'être attaqué
à une entreprise d'aussi longue haleine, et remercions-le.

J.-Claude Piguet.

Mauro di Giandomenico : Salvatore Tommasi, medico e filosofo.
Bari, Università di Bari, PubbUcazioni deU'Istituto di filosofia,
1965, p. 243.

Il semble extraordinaire aujourd'hui que la médecine, dans un passé encore
récent, ait dû se dégager de l'emprise de la philosophie pour avancer dans la voie
de la recherche expérimentale et établir l'autonomie de certaines sciences, telles
que la biologie ou la physiologie. Il a fallu qu'au siècle dernier, en France et en
Allemagne, des novateurs tels que Laënnec, Claude Bernard, J. P. Mulier,
Virchow, s'affranchissent des théories philosophiques admises pour se vouer à
l'observation rigoureuse des phénomènes de la vie. En Italie, ce fut Salvatore
Tommasi (1813-1888), un savant de génie et de cœur qui, malgré l'indigence des
écoles régionales de médecine où Ton professait les théories les plus aventureuses,

sut engager la médecine de son pays dans le grand courant scientifique
européen. Dans son livre consciencieux, solide et pondéré, Mauro di Giandomenico

expose l'évolution de la pensée de Tommasi et le défend contre les
critiques trop faciles des néo-hégéliens qui l'accusent de positivisme étroit et de
matérialisme. Tommasi revendiqua toujours la liberté de la recherche
scientifique tout en reconnaissant la valeur de la philosophie et des sciences morales.
Certaines intuitions du savant italien annoncent Pasteur ou font penser à
Teilhard de Chardin. LymA yQN Auw>



BIBLIOGRAPHIE 6l

Ingeborg Wirth : Realismus und Apriorismus in Nicolai Hartmanns
Erkenntnistheorie. BerUn, Walter de Gruyter & Co, 1965, vm +
154 P-

Cet ouvrage est une analyse critique de la théorie de la connaissance chez
N. Hartmann. Il ne fournit pas une interprétation ni une histoire de cette
philosophie. L'auteur reconnaît à N. Hartmann le mérite d'avoir voulu incorporer

le transcendantal (au sens kantien) dans son réalisme, et d'avoir ainsi
rapproché les positions idéalistes et réalistes traditionnelles. Cependant l'auteur
rejette finalement cette théorie de la connaissance pour deux raisons principales

: 1° Hartmann n'a pas établi qu'il y a une connaissance a priori ; 2° il a
transformé l'a priori en un concept ontologique, si bien qu'il a (sans le vouloir)
rendu absurde l'idée même d'une connaissance a priori. L'auteur étaie cette
critique sur une connaissance précise de l'œuvre de Hartmann dans son ensemble.

(Cela apparaît notamment à la fin du livre, dans le tableau des définitions
de l'a priori et dans la bibliographie.) Mais il ne me semble pas que ses arguments
soient toujours suffisants. Sa première objection se fonde sur la remarque que
l'a priori de Kant, dont se réclame Hartmann, n'a pas le même sens. Mais il
faudrait aussi prendre en considération les recherches phénoménologiques de
Husserl et de Scheler et voir si elles ne comblent pas la lacune signalée par
l'auteur. Quant à la deuxième objection, il est vrai que l'a priori de Hartmann
est d'abord un « fondement », un prius dans l'Etre. L'idée que les catégories de
l'Etre correspondent partiellement aux catégories de la connaissance est peut-
être douteuse, comme le dit l'auteur, mais n'est pas soumise à une critique
assez profonde. Enfin, on nous dit que la part de relativité historique que
Hartmann voit dans les catégories de la connaissance supprime toute connaissance

a priori. Toutefois il ne me paraît pas que l'auteur ait suffisamment
distingué ici entre la connaissance qui s'acquiert « avec » l'expérience et la
connaissance dont l'expérience (au sens empiriste) est la source : les catégories
de la connaissance peuvent apparaître dans l'esprit peu à peu, avec le progrès
de ses connaissances, sans qu'elles aient pour autant une origine ni une validité
empiriques. Bref l'auteur ne m'a pas convaincu de l'absurdité de l'apriorisme
de Hartmann, mais la discussion est intéressante et contribue à la compréhension

de cette phUosophie. Jean Villard.

Hendrik Hart : Communal Certainty and Authorized Truth, An
Examination of John Dewey's Philosophy of Verification. Amsterdam,

Swets & Zeitlinger, 1966, xvni-156 p.

Cette étude, centrée sur la pensée de Dewey, cherche moins à rendre compte
de celle-ci qu'à répondre à une question qui relève, non pas de l'histoire de la
philosophie, mais de la philosophie elle-même, et au sens le plus large du mot :

dans quelle mesure pouvons-nous aujourd'hui atteindre à une certitude qui
soit à la fois théorique et pratique A travers l'examen d'une doctrine
particulière de la vérification, où l'historien trouvera un utile résumé — notamment
au chapitre II, conçu sous forme de lexique (p. 27-66) — l'auteur pense
parvenir à un point de vue assez général pour pouvoir comparer et opposer à
l'attitude philosophique de Dewey la sienne propre, qui est celle d'un chrétien.
De cette confrontation, il ressort que pragmatisme et christianisme sont moins
éloignés qu'on ne le pense souvent, et que les points sur lesquels ils semblent
incompatibles l'un avec l'autre ne sont pas vraiment de doctrine, mais plutôt



62 BIBLIOGRAPHIE

d'orientation spirituelle (p. 142 sq.). — On regrettera peut-être que cette opposition

ne soit pas suffisamment précisée, et, d'une manière plus générale, que
l'auteur n'ait pas atteint dans son travail un meilleur équilibre entre l'histoire
de la pensée théorique de Dewey et un jugement personnel et pratique qui
aurait gagné à être développé et étoffé davantage. denis Zaslawsky.

Daniel Christoff : Husserl. Paris, Seghers, 1966, 191 p.

Faire tenir l'essentiel de la pensée de Husserl en quatre-vingts pages est
une gageure, que M. Christoff a tenue. Son exposé n'est ni un compendium
simplifiant ou déformant la pensée de l'auteur, ni l'une de ces rhapsodies, plus
brillantes que solides, où un critique, d'enthousiasme, prend la place de l'auteur

étudié. On trouvera dans ce petit livre Husserl lui-même, non résumé
certes, mais suivi dans l'itinéraire à la fois complexe et rigoureux de sa pensée,
itinéraire jalonné, dans la seconde partie du volume, par les textes qui peuvent
le mieux l'éclairer. — Et s'il faut suivre le cheminement de Husserl, c'est que
sa pensée même est un perpétuel effort d'élucidation, à la fois « de limitation
et d'ouverture perspective » (p. 35) d'une recherche. Il s'agit moins ici, du
reste, de retracer un chemin exemplaire qu'une démarche, une méthode originale

d'exploration du monde. Aussi M. Christoff montre-t-il tout d'abord le

projet essentiel de la phénoménologie : celle-ci sera «une science des essences et
d'abord des essences de la conscience et de ses actes » (p. 8). La connaissance

y consistera dans « le mouvement de la conscience vers la chose » visée « dans
sa transcendance et son étrangeté » (p. 5). Puis ou montrera les obstacles
rencontrés en cours de route par Husserl, obstacles qui n'ont pas tant modifié son
projet qu'ils n'en ont fondé plus profondément les exigences et éclairé plus
nettement les fins. — Projet de connaissance, la phénoménologie est donc
d'abord un mouvement. Il n'est pas surprenant que ce mouvement prenne
naissance, chez Husserl, au milieu des problèmes logiques. M. Christoff montre
comment Husserl se distance d'emblée à la fois du pragmatisme et du
kantisme et renouvelle, d'une certaine façon, le projet leibnizien d'une science
universelle et d'une pure logique. Husserl ne veut pas fonder cette pure logique
dans une métaphysique. Comprendre la science, ce sera la comprendre dans
son devenir. Lorsque M. Christoff écrit : « La science est elle-même un devenir
et il s'agit d'en comprendre la vie et la fécondité autant que la rigueur » (p. 19),
il montre bien le caractère de mouvement inhérent à la phénoménologie. Peut-
être aurait-on pu, ici, montrer la parenté de cette recherche avec celle de Hegel,
les différences étant bien marquées à la fin de l'ouvrage (p. 78). — On passe
naturellement de la notion d'une unité systématique des connaissances fondée
dans l'acte de conscience à deux chapitres consacrés à la description et à l'analyse,

puis à l'intentionnalité. Rien de plus saisissant que ce souci de Husserl
de conserver dans l'essence la structure logique et le pôle de facticité de l'objet
visé (souci qu'on retrouve chez Wittgenstein aussi bien que chez Heidegger).
Mais aussi rien ne montre mieux la difficulté d'y parvenir que la crise que
traverse Husserl vers 1905-1906. L'excellent chapitre consacré à la réduction
éclaire ce moment crucial et montre, entre autres, comment la réduction,
changement de direction de visée, s'apparente peut-être davantage à la conversion

qu'à la réflexion. Faut-il dire que la réduction « devient, dès les Idées
directrices, un 'acte de liberté propre à la conscience qui se retrouve elle-même
et à qui l'attitude naturelle et la thèse du monde paraîtront de plus en plus



BIBLIOGRAPHIE 63

contingentes » (p. 38). En un sens, c'est vrai, mais on incline parfois à défendre
un côté « terrestre » de Husserl. N'y a-t-il pas, dans la nécessité même d'une
réduction, un aspect indéracinable de la thèse du monde et à la fois de la
matérialité — A travers l'étude du vécu, des corrélations noético-noématiques,
nous sommes conduits au problème du sujet, à la notion de moi pur, qui pense
le monde avec l'ensemble de ses actes (p. 53). De là, dans une reprise du
problème logique contemporaine de Logique formelle et logique transcendantale, et
du problème du temps, l'itinéraire nous conduit à la véritable mise en question

par Husserl du successif, du progrès linéaire, du processus. Le mouvement
d'approche du monde, dans l'évidence, est, à travers les esquisses, comme une
immobilité dynamique, l'activité continuelle d'un « présent vivant ». « Le flux

ne dure pas réellement» (p. 63). On pense ici aux «actual occasions» de
Whitehead, qui ne durent pas, mais constituent la facticité de l'univers. Enfin,
le chemin nous conduit au problème d'autrui, aux Méditations cartésiennes et
aux derniers textes de la Krisis. — Le livre refermé sur ces derniers textes, qui
certes reprennent à neuf toute la problématique husserlienne, mais en marquent
en même temps les limites, l'on ne peut s'empêcher de se demander : où donc
Husserl voulait-il aller Il est vrai que Husserl a « renouvelé pour ce temps le
problème du sens » (p. 83), mais qu'en est-il de la science rigoureuse Qui a lu
les pages si denses et si claires de M. Christoff ne peut se dire que le projet de
Husserl fut chimérique, car il verra bien que toute recherche scientifique et à
la fois toute interrogation sur les fondements de cette recherche, qu'elle le
veuille ou non, a les traits de cette exploration libre, de cette étude minutieuse
de la genèse et de la structure, de cette alliance de la forme et de l'impact du
fait, de la variété insoupçonnée de tout état de choses. Et il verra aussi que ce

qui anime Husserl, c'est ce vrai feu du savoir, qui fait voir à Leibniz, derrière
la triviale identité de deux feuilles, un monde de différences et la merveille
d'une organisation infinie. — Pourtant, qui a lu ces pages se demande aussi :

pour qui, par qui existe ce savoir La réduction, phase centrale de la pensée
de Husserl, éclaire et à la fois repousse à l'infini la réponse à cette question. La
mise entre parenthèses convertit le regard, ouvre le champ de la recherche,
mais l'ouvre infiniment, et sans retour, dans sa limitation même. « Certes, le
monde est donné comme existant, mais, tandis qu'il peut ne plus exister, étant
relatif à la conscience, la subjectivité transcendantale conserve seule "le sens
critique de l'être absolu" (p. 55). Proust, autrefois, sortait de sa nuit perpétuelle,
en taxi, pour aller retrouver la couleur juste d'un arbre en fleurs. Vivre dans la
réduction transcendantale (p. 55), n'est-ce pas un peu cela — Mais si la
phénoménologie a été d'abord une méthode (p. 6), elle nous reste ouverte
comme telle, et M. Christoff souligne in fine le renouvellement qu'elle a apporté
aux sciences humaines, en dégageant de toute métaphysique les questions de
structure et de sens dans la connaissance et en réesquissant — si l'on peut dire
— fondamentalement les problèmes de l'être. Jean-Pierre Leyvraz.

Felix Hammer : Genugtuung und Heil. Absicht, Sinn und Grenzen
der Erlösungslehre Anselms von Canterbury. Wiener Beiträge
zur Theologie, Band XV. Vienne, Verlag Herder, 1967, 149 p.

Ce n'est que dans le dernier tiers de cet ouvrage que le thème annoncé dans
le titre est abordé de manière explicite. Les deux premières parties sont cependant

loin d'être superflues. — L'auteur passe d'abord en revue les principales



64 BIBLIOGRAPHIE

interprétations de l'œuvre anselmienne aux XIXe et XXe siècles. Les difficultés
qu'on rencontre de part et d'autre en cherchant à saisir la pensée d'Anselme
dans son ensemble montre qu'elle ignore (plutôt que de la dépasser) notre
dichotomie d'une philosophie autonome, sans présuppositions, et une théologie
déterminée par l'écriture et la tradition. Barth veut faire d'Anselme « non
seulement un théologien, mais un théologien au sens barthien du terme » (p. 32),
ce qui l'amène parfois à intervertir les fonctions de la raison et de la foi, et à
faire des infidèles du Cur Deus homo des croyants malgré eux. — Ensuite,
l'auteur examine la méthode du Monologue et du Prologue. Anselme envisage
à la fois un cercle restreint de lecteurs religieux, qu'il désire amener à une foi
plus réfléchie et partant plus joyeuse, et un cercle plus large de personnes qui
ne veulent pas croire sans avoir d'abord compris. En faisant abstraction de
l'écriture et de la tradition, Anselme cherche, mais en vain, à atteindre par la
même méthode ces deux buts. Il fait appel aux seules capacités naturelles de

l'esprit humain, certes créé à l'image de la Trinité, mais qui n'a pas encore été
éclairé par la révélation. A plusieurs endroits, tant du Monologue que du
Prologue, le raisonnement est moins concluant qu'Anselme le suppose ; la notion
de Dieu qui en résulte est celle d'un être qui, loin de prendre une initiative de
la grâce vis à vis de sa création, sauvegarde sa transcendance en ayant le moins
possible de contacts avec les êtres qu'il a faits. Si le Prologue se termine sur une
note plus positive, c'est qu'il fait enfin et exceptionnellement entrer en ligne
de compte les promesses de l'écriture, et remplace l'intelligence par l'espérance
comme terme intermédiaire entre la foi et la vision de Dieu. — Le Cur Deus
homo étudie la christologie en fonction de la sotériologie. Sa méthode est
essentiellement celle des ouvrages précédents, mais son caractère apologétique est
plus marqué. Il s'ensuit une interprétation rétrécie de certaines valeurs
chrétiennes essentielles. Le bonheur devient un idéal généralisé, sans rapport avec
la foi. La miséricorde divine est comprise d'une manière purement négative,
comme rémission d'une peine. La satisfaction assume (pour la première mais
non pour la dernière fois dans l'histoire des dogmes) une importance démesurée.
La justice de Dieu est accentuée aux dépens de ses autres attributs, mais
l'influence du droit germanique fait que tout le complexe néo-testamentaire oapS

— ânapxia — oixaioaûvri perd chez Anselme une bonne partie de son sens.
L'union des croyants avec Jésus-Christ devient un simple « pacte », sa vie un
simple exemple, tandis que sa volonté humaine est négligée à tel point qu'Anselme

frôle parfois le monothélisme. Du point de vue philosophique, la théorie
d'Anselme présente d'aussi nombreux et importants défauts. — La conclusion
de l'auteur, que nous trouvons bien fondée, est que « le schéma de la satisfaction
dit quelque chose de valable », mais qu'il ne saisit « ni tout, ni le noyau central
du mystère de la rédemption » (p. 147). Reste à savoir si une nouvelle étude de
la sotériologie « physico-mystique » des Alexandrins, que l'auteur semble
préconiser, ne révélerait pas là aussi certaines carences et certains dangers. —
Nous avons relevé quelques fautes d'impression, dont les plus importantes sont
les suivantes : p. 28, n. 62, lire « fois » au lieu de « foi » ; p. 81, par. 4, « si scriptum

esset » ; deux lignes interverties p. 100, dernier par., et p. 109, 2e par.
L'ouvrage comporte une excellente bibliographie et une table des matières
détaillée, mais pas d'index. pAUL Ellingworth.

Imprimerie fa Concorde, Lausanne



Ont collaboré à ce numéro 1968 — I :

M. le professeur Michel Bouttier, 26, boulevard Berthelot, Montpellier
M. Gilbert Rist, 27, chemin des Crêts, 1218 Le Grand-Saconnex, Genève

M. le professeur François Bovon, 7, rue de l'Evêché, 1200 Genève

M. le professeur Jean-Pierre Thévenaz, 4, chemin de Meillerie, 1000 Lausanne


	Bibliographie

