Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 5-6: Numéro du centenaire

Artikel: Théologie et philosophie : quel doit étre aujourd’hui le role de la
réflexion philosophique en théologie?

Autor: Zumstein, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380910

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE

Quel doit étre aujourd hus le véle de la réflexion philosophique
en théologe ?

« Fiir die Theologie wird darum das hermeneu-
tische Problem heute zum Ort der Begegnung mit

der Philosophie. »
G. EBELING. *

I

D’une maniére tout 4 fait générale, on peut affirmer, sans grand
risque de se tromper, que la théologie actuelle en Suisse romande est
largement dominée par la figure imposante de Karl Barth. Le « bar-
thisme », en effet, n’inspire pas seulement la réflexion des Eglises,
mais il a aussi pénétré les facultés de théologie, dont il est devenu,
dans de larges secteurs tout au moins, le maitre a penser. L’avéne-
ment de la « Kirchliche Dogmatik » comme base de référence aussi
bien pour le gouvernement de I’Eglise que pour la réflexion univer-
sitaire, a eu de vastes conséquences sur la conception méme de la
théologie et notamment sur les rapports entre la théologie et la phi-
losophie.

En violente réaction a la théologie libérale, issue de 1'« Autklarung »
et dominant tout le XIXe siécle, la réflexion de Karl Barth a son
origine dans la volonté radicale de considérer la « Parole de Dieu »
comme le critére exclusif et unique de toute théologie. La Révélation
survenue en Jésus-Christ, et elle seulement, constitue la source, le
fondement et la fin de toute théologie. La dogmatique, par exemple,
ne doit en aucun cas s’édifier sur les bases d’une philosophie néces-
sairement éphémeére. La théologie thomiste liée a l'aristotélisme et
la théologie libérale liée & 1'idéalisme fournissent l'illustration de telles
symbioses malheureuses. Le «sola scriptura » barthien impose une
rupture avec la philosophie. Et, de fait, devant le succés rapide de

t G. EBELING : Wort und Glaube, J. C. B. Mohr, Tiibingen, 1962, 2., unver-
anderte Auflage, p. 333.



390 JEAN ZUMSTEIN

la théologie dialectique d’abord, de la « Kirchliche Dogmatik » ensuite,
I’enseignement de la philosophie déserta les facultés de théologie.

Essayons de mieux pénétrer la signification de cette rupture. Ins-
truit par 1'échec de la théologie libérale, Barth n’engage pas la critique
de la philosophie en tant que telle. Il dénonce la portée aliénante de
la philosophie au moment ou cette derniére devient la norme du
travail théologique. La philosophie aliéne la théologie dans la mesure
ou elle lui impose son échelle de valeurs ou ses cadres de pensée,
dans la mesure ou elle devient le critére de vérification du discours
théologique. Une «religion dans les limites de la simple raison » !
représente un christianisme aliéné ! Karl Barth refuse donc qu'un
systéme d’explication du monde, de 'homme et de Dieu devienne
a la fois le critique et la caution de la réflexion théologique. Mais
en parlant de la philosophie en ces termes, Barth ne met a vrai dire
en question que la métaphysique classique 2.

Mais pourquoi cette incompatibilité irréductible ? C’'est qu’en fait,
théologie et philosophie participent de deux efforts tout a fait diffé-
rents. Le refus d’'intégrer et de mesurer la Parole de Dieu a la culture
est fondé dans l'attitude méme que présuppose la culture. Le méta-
physicien, par exemple, traduit I'effort prométhéen de 'homme ten-
tant de s’élever vers la Vérité par ses propres forces, alors que, pour
le théologien, la Vérité est parmi nous et nous questionne. La méta-
physique classique exprime la prétention de ’homme a saisir la
Vérité, la théologie la prétention de la Vérité & nous saisir 3. La
théologie et la métaphysique classique sont donc des démarches
contradictoires, opposées dans leurs projets fondamentaux. Il serait
vain de chercher des intéréts communs, propres a promouvoir une
collaboration positive, 1a olt il n'y a que sujets de contestation. Le

1 Si Kant fait le proces de la métaphysique dans la Critiqgue de la Raison
pure, on peut se demander si sa philosophie de la religion n’est pas toujours
marquée de métaphysique ?

2 ]1 est trés remarquable de constater qu’en traitant de la philosophie,
Barth ne parle en fait que de la métaphysique classique. Définissant, par
exemple, les tiches respectives du théologien et du philosophe, Barth écrit :
« Tous les deux ont affaire aux deux aspects de la seule et méme vérité.»
KARL BARTH : Philosophie et Théologie, Labor et Fides, Genéve, 1960, p. 14.

3 ¢ Le théologien dira donc : la vérité unique et totale a pour contenu le
Créateur vivant qui, par sa Parole et son ceuvre, établit la créature, la réconcilie
avec lui-méme et la délivrera, pour la faire participer pleinement & sa vie
divine ; et, en méme temps, elle a pour contenu la créature établie par la Parole
et I'ceuvre de ce Créateur, réconciliée avec lui et destinée a étre délivrée par
lui. » KARL BARTH, ouvrage cité, p. 14-15. Ou encore : « Le théologien voit le
philosophe parcourir le chemin qui va de la créature au Créateur, de I'homme
4 Dieu, pour revenir sans cesse & son point de départ, c’est-a-dire a 'objet...
de son intérét primaire: la créature, I'’homme. » KARL BARTH, ouvrage cilé,

P 24-25.



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 391

théologien et le philosophe ont donc a persévérer chacun dans leur
démarche propre, en se rappelant réciproquement de maniére critique
leur tache respective 1. Tertium non datur.

Il convient tout d’abord de souligner la portée stimulante de cette
vigoureuse critique, dont I'objet avoué est de protéger la liberté et
la spécificité de la Révélation biblique. Premiérement, il est évident
que toute théologie qui se lie & une métaphysique classique quel-
conque devient une théologie naturelle. Le scandale de 1'événement
historique révélateur est relayé et accrédité par une quelconque « ana-
logia entis» au gotit du jour. La proclamation chrétienne perd sa
dimension «extra nos», Dieu s’aliéne dans I'immanence. Deuxiéme-
ment, une théologie liée & une métaphysique classique est apologé-
tique, au sens péjoratif du terme. C’est-a-dire: de par sa relation
aliénée a la métaphysique qu’il a choisie, le discours théologique est
mesuré a l'aulne de la « Weltanschauung » de I'époque ; le message
chrétien est réduit a ce que l'auditoire est supposé susceptible d’ad-
mettre. On le voit clairement : toute métaphysique classique, four-
nissant les structures implicites de la réflexion théologique, produit
une théologie naturelle qui devient la béquille de la Révélation !
Le choix semble donc radical : la métaphysique classique est la fin
de la Révélation, de méme que la Révélation est la fin de la méta-
physique classique.

Cependant, l'apport possible de la philosophie a la théologie
tient-il uniquement dans une métaphysique aliénante ? La philoso-
phie n’est-elle que métaphysique ? La philosophie n’a-t-elle pas, elle-
méme, fourni la critique de la métaphysique classique ? Suffit-il de
critiquer la métaphysique classique pour éliminer toute contribution
de la philosophie a la théologie ? A tout le moins, le probléme mérite
I’attention et c’est pourquoi nous avons a nous poser cette question :
étant admise la critique de la métaphysique classique, quel peut étre
le role de la philosophie en théologie ?

IT

L’ensemble du courant théologique fondé par Karl Barth vit sous
le signe d’un refus passionné du « néoprotestantisme », refus dont la
critique de la métaphysique classique n’est qu'une des nombreuses
expressions. Mais, au-deld des excés de la polémique, peut-on tout
simplement faire I'économie de l'esprit moderne issu de 1'« Aufkli-
rung », pour en revenir sans autre a la théologie des réformateurs ?

! On comprend mal pourquoi Barth invite le philosophe & continuer son
travail, puisque I'étude philosophique est par ailleurs vaine pour la dogmatique
barthienne...



392 JEAN ZUMSTEIN

Peut-on, par exemple, ignorer délibérément la méthode historico-
critique qui a si fortement marqué de son empreinte la théologie du
XIXe siécle ? Ces deux questions suffisent & nous indiquer qu’au-dela
de la critique saine et nécessaire de Barth, s’annonce un contentieux
entre la théologie libérale et la théologie évangélique qui n’est peut-
étre pas aussi clairement résolu que d’aucuns voudraient bien le penser.

Ce contentieux théologique apparait trés clairement dans la célébre
polémique qui opposa, en 1923, Karl Barth a Adolf von Harnack.
Nous nous permettons de rouvrir ce dossier et de présenter, parmi
tant d’autres, deux théses correspondantes de chacun des protago-
nistes, afin de faire progresser quelque peu notre problématique.

A Harnack qui demande : « Est-ce que la religion de la Bible, ou
plutdt, est-ce que les révélations dans la Bible sont quelque chose
de si univoque et de si clair que I'on n’a besoin ni du savoir historique,
ni de la pensée critique pour comprendre correctement leur sens ?
Sont-elles, a l'inverse, quelque chose de si insaisissable et de si indes-
criptible que 'on doive simplement attendre qu’elles illuminent le
coeur parce qu'aucune fonction humaine, spirituelle ou intellectuelle,
ne les atteint ? Ou, bien plutdt, les deux hypothéses ne sont-elles
pas fausses et n’a-t-on pas besoin, pour comprendre la Bible, a coté
de l'ouverture intérieure, du savoir historique et de la pensée cri-
tique ? » 1, Barth répond: «‘Ouverture intérieure’... d'une part,
‘savoir historique’ et ‘pensée critique’ d’autre part, sont des possi-
bilités qui peuvent étre aussi bien requises, qu’égales, qu'embarras-
santes pour ‘comprendre’ la Bible. La Bible n’est ‘comprise’ ni par
celles-ci, ni par d’autres ‘fonctions spirituelles ou intellectuelles’, mais
par la vertu de 'Esprit, qui est égal a son contenu, et ceci dans la
foi.»*» A Harnack qui prétend : «Si la personne de Jésus-Christ est
au centre de 1I’Evangile, comment peut-on acquérir le fondement
pour une connaissance stire et générale de cette personne autrement
que par 1'étude historico-critique, de maniére a ne pas échanger le
Jésus véritable contre un Jésus fantaisiste ? Mais qui donc est en
mesure de mener cette étude, si ce n’est la théologie scientifique ? » 3,
Barth rétorque : « La stireté et la portée générale de la connaissance
de la personne de Jésus-Christ, comme centre de 1’Evangile, ne peut
étre autre que celle de la for suscitée par Dieu. L’étude historico-
critique signifie la fin méritée et nécessaire des ‘fondements’ de cette
connaissance qui n’en sont pas, parce qu’ils ne sont pas posés par
Dieu lui-méme... » ¢

* Anfange der dialektischen Theologie, Teil 1. Chr. Kaiser Verlag, Miinchen,
1966, p. 323.

2 Idem, p. 326.

3 Idem, p. 325.

4 Idem, p. 328.



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 393

La question a laquelle Barth et Harnack essaient de répondre,
semble étre la suivante : comment 1’homme peut-il vraiment se mettre
a I'écoute de la Révélation survenue en Jésus-Christ ? Nous voici
donc & un niveau différent : la Révélation est présentée aussi bien
par Barth que par Harnack comme l'unique objet de l'investigation
théologique ; toute la question, tout le différend porte sur la possi-
bilité, sur le comment de cette investigation. C’est dans ce nouvel
ordre d’idées que nous avons a penser maintenant les rapports entre
théologie et philosophie.

Pour déchiffrer la Révélation, Harnack fait appel « au savoir his-
torique et a la pensée critique ». Il concoit le christianisme comme
un phénomeéne historique et fait, en conséquence, appel aux méthodes
adaptées a la lecture d’un tel ordre de réalité. Les théses de Harnack
se meuvent dans 'horizon d'une méthode de connaissance, elles pré-
supposent une réflexion épistémologique. Selon Harnack, la théologie
est une science qui étudie son objet & I'aide de critéres préalablement
définis.

Pour Barth, au contraire, la Révélation ne se présente pas fonda-
mentalement comme objet, mais bien comme sujet. Avant d’étre
travaillée par 'homme, la Parole de Dieu agit 'homme. Une théologie
fidéle a a se soumettre a une Parole dont elle ne dispose pas. Le
théologien doit se mettre a 'écoute, mais comment répéterait-il cette
Parole, comment la comprendrait-il, si ce n’est dans la foi et par la
vertu du Saint-Esprit ? La réponse de Barth a la question de la
connaissance de la Révélation est liée a la foi, elle se meut donc dans
la région de l'existence personnelle.

Résumons. Harnack veut s’approcher de la Révélation en mettant
en ceuvre un projet de connaissance rigoureuse. Barth veut s’appro-
cher de la Révélation en prenant existentiellement au sérieux son
contenu. Dans le premier cas, la Révélation est un objet que le
théologien connait. Dans le deuxiéme cas, la Révélation est un sujet
par lequel le théologien est connu. Une fois, c’est la connaissance dans
sa rigueur abstraite qui intervient; l'autre fois, c’est l'existence
concréte qui est saisie.

Y va-t-il vraiment d'une alternative comme semble l'indiquer
I'opposition radicale entre Barth et Harnack ? En théologie, devrait-
on choisir entre science et foi ? L'illuminisme et la pensée seraient-ils
exclusifs I'un de 'autre ? En fait, cette alternative n’en est pas une,
car les théses de Barth et de Harnack ne relévent pas du méme ordre
de vérité. On ne saurait opposer terme a terme deux séries d’affirma-
tions qualitativement différentes, sous peine de brouiller définitive-
ment les problémes. Comme nous I'avons déja souligné, la thése de
Harnack reléve de 1'ordre de la connaissance abstraite et de la métho-
dologie. Son avantage consiste & promouvoir un discours théologique



394 JEAN ZUMSTEIN

clair et distinct, dont la démarche est justifiée et les assertions véri-
fiées. Sa limite apparait en ce que la tentation est grande pour le
théologien de se réfugier dans cette recherche ; la science devient
alors l'alibi qui dispense le chercheur de se laisser interpeller par le
kérygme qu'’il étudie ; l'ironie veut alors que ce soit la théologie qui
détourne le théologien de la décision de la foi. A l'inverse, la these
de Karl Barth reléve de l'existence concréte. Son avantage est de
montrer que le christianisme est véritablement « connu » dans I’exis-
tence concréte de la foi, qu'avec le christianisme, il y va vraiment
du don fait par Dieu d’une nouvelle vie. Sa limite apparait dans le
«sola scriptura » barthien lui-méme : si nous n’accédons au Christ
que par 1'Ecriture, alors il s’agit de lire cette Ecriture fidélement. Le
probléme de 1’épistémologie théologique est inévitable.

Plutdt qu’a une alternative, nous avons affaire a deux moments
différents d’'un méme projet : la compréhension authentique de la
Révélation. Et singuliérement la Révélation telle qu’elle apparait
dans ’étude du Nouveau Testament. En conséquence, pour faire
droit 4 I’exigence de Harnack et a celle de Barth, en d’autres termes,
pour montrer comment s’articulent dialectiquement et la prétention
a une connaissance rigoureuse du Nouveau Testament, et ses impli-
cations existentielles, nous avons a décrire le processus global de
I'interprétation des textes bibliques. Nous voyons donc s’annoncer
ici le probléme de ’herméneutique. Or dans la mesure ou I’hermé-
neutique est le discours critique de l'interprétation, c’est-a-dire la
théorie de la compréhension et de l'interprétation de tout texte, elle
reléve de la philosophie. La philosophie est donc appelée en théologie
a élaborer correctement 1’herméneutique. C'est 1a sa contribution
positive et indispensable.

III

Le probléme d’une théologie aprés Barth, de méme que la reprise
du contentieux Barth-Harnack, ont mis en évidence 'acuité et I'im-
portance de la réflexion herméneutique. Importance d’autant plus
grande pour notre propos que ’herméneutique constituerait la pos-
sibilité d'un apport positif de la philosophie a la théologie. Mais il ne
suffit pas de repérer historiquement 1’apparition d’une problématique
pour en justifier I'é¢tude, il faut encore la fonder en principe. En
d’autres termes, la problématique de ’herméneutique est-elle habi-
litée & fournir le discours méthodologique de I'interprétation ou non ?
Y a-t-il conformité entre la théorie de l'interprétation, préconisée par
I’herméneutique, et le phénoméne chrétien ?

D’une maniére tout a fait générale : qu’est-ce qui caractérise le
phénoméne chrétien ? Le christianisme prend naissance dans 1’événe-



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 395

ment historique de Jésus de Nazareth. A vrai dire, il n’y prend pas
naissance, ce qui laisserait supposer un développement ultérieur, ce
qui laisserait entendre que le Christ est seulement 'embryon d’un
processus plus vaste. Le christianisme est constamment relation his-
torique a cet événement historique unique qu’'est Jésus de Nazareth.
« Mais la proposition selon laquelle le christianisme est absolument
en relation avec son origine historique unique... contient, comparée
a tous les autres phénomeénes historiques, une prétention paradoxale...
Elle attribue a cette origine historique, pour '’ensemble du phéno-
meéne du christianisme, simplement, une fois pour toutes, une signi-
fication permanente, normative et absolue. Cela signifie : un carac-
tére de Révélation est conféré a l'origine historique du christia-
nisme. »

Etant admis que le christianisme est, de maniére radicale et
exclusive, relation historique & I’'événement historique qui le fonde,
il convient de se demander en quoi consiste la possibilité d'une telle
relation. Relation historique a un événement fondateur : oui, mais
comment ? Le christianisme retourne sans cesse a son origine par les
textes du Nouveau Testament. Le Nouveau Testament est la média-
tion nécessaire et unique entre la foi et son fondement.

S’il est vrai que le christianisme est une relation historique a son
origine historique et que le chemin nécessaire de cette relation consiste
dans la lecture des textes du Nouveau Testament, il convient alors
de procéder a une lecture rigoureuse de ces textes pour accéder a
I’événement qu’ils sont supposés transmettre ; il convient de fixer les
régles de leur interprétation s’il est vrai que le langage humain, lui
aussi, est historique, donc chargé d’ambiguité. Or la théorie de l'in-
terprétation objective de tout texte historique est précisément la
tache que s’assigne I’herméneutique. L’herméneutique est donc fondée
en droit comme en fait & fournir & la théologie et 1’épistémologie
et la méthodologie dont la nécessité vient d’étre démontrée.

IV

L’analyse de la structure du phénoméne chrétien, considéré comme
grandeur historique, nous a permis d’établir la nécessité de I'hermé-
neutique en théologie. Si, en théologie, il y va fondamentalement de
I'interprétation des textes du Nouveau Testament comme seul accés
a I’événement de la Révélation, il en résulte que nous avons a fixer
toute notre attention sur la démarche de l'interprétation. Pour pallier
au danger du relativisme des lectures personnelles, nous avons a

i G. EBELING, ouvrage cilé, p. 13-14.



396 JEAN ZUMSTEIN

étudier a quelles conditions l'interprétation du Nouveau Testament
est conforme a I'objet qu’elle étudie. Dans l'intérét méme de 1'Eglise,
nous avons a fixer les régles d'une interprétation objectzve du Nouveau
Testament ; en d’autres termes, I'interprétation du Nouveau Testa-
ment doit étre une interprétation scient: figue. Dire de 'interprétation
du Nouveau Testament qu’elle doit étre objective et scientifique,
c’est dire que chacune de ses démarches et de ses affirmations peut
étre vérifiée, controlée et justifice. En conséquence, elle implique
une théorie critique qui s’explique sur les présupposés et les procédés
de l'interprétation. Ce discours de la méthode, qui concerne aussi
bien l'interprétation des textes religieux, littéraires, historiques que
philosophiques, constitue la premiére partie de I’herméneutique.

Avant d’aller plus avant, il convient de faire deux remarques.
Une premiére remarque d’ordre historique d’abord. L’herméneutique,
constituée dans un premier temps comme épistémologie de la disci-
pline scientifique qu’est I'interprétation du Nouveau Testament, prend
son origine dans le grand courant de la méthode historico-critique,
issu de '« Aufkldrung » et cultivé avec prédilection au XIXe siécle.
En réclamant donc une épistémologie rigoureuse pour la théologie,
nous satisfaisons a 1’'exigence d’'une théologie « historique, scientifique
et critique », formulée par Harnack. Cette premiére constatation
améne notre deuxieme remarque. La théologie ne posséde pas une
épistémologie qui lui serait propre. « L’interprétation des écrits bibli-
ques n'est pas soumise a d’autres conditions de compréhension que
toute autre littérature.»* En conséquence, la théologie reléve de
cette épistémologie particuliére qu’est 1'herméneutique — dans sa
premiére partie — et pratique cette discipline scientifique particuliére
qu’est l'interprétation. L’'épistémologie scientifique est donc la contri-
bution nécessaire et positive de la philosophie & la théologie et sin-
guliérement a la science du Nouveau Testament. Certes, toute théorie
scientifique — et en particulier celle qui concerne l'interprétation
objective du Nouveau Testament — est toujours en voie de consti-
tution et ne saurait avoir valeur de vérité absolue. Une théorie scien-
tifique est vraie universellement pour une époque donnée.

Mais comment se présente cette théorie scientifique de l'inter-
prétation du Nouveau Testament, par exemple ? Comment puis-je
déterminer avec exactitude le sens des textes et comment puis-je le
faire comprendre ?

Etant donné qu’aucun consensus n’existe actuellement parmi les
spécialistes, nous procéderons en démarquant les problémes du travail

! R. BULTMANN : L’interprétation du Nouveau Testameni. Aubier, 1955,
p- 63.



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 397

d’interprétation. A titre d’hypothése de travail, nous regrouperons
nos différentes remarques autour de la notion de traduction prise
dans un sens large.

L’interpréte du Nouveau Testament « traduit » tout d’abord dans
un sens extrémement immédiat. Il retranscrit dans sa langue un
passage qui lui est donné en grec. Pour ce faire, il utilise la philologie,
il recourt a la grammaire, il établit un lexique. Mais le fait méme
qu’il traduise, présuppose qu’il considére comme possible le passage
d’un message d'une langue dans une autre langue, sans que le sens
en soit altéré. Implicitement, I'exégéte vit donc des acquis de la
linguistique. C’est la tache de I'herméneutique d’élaborer une linguis-
tique qui fournisse a l'exégéte les critéres permettant d’apprécier
I'exacte valeur de son travail de traduction (au sens immeédiat du
terme).

Mais I'exégéte ne fait pas que traduire un texte. Il sait que ce
texte a appartenu & un milieu bien précis et a une histoire définie.
Soit avec le texte, soit avec d’autres sources, il essaie de reconstituer
I’horizon historique du texte. Il essaie de vérifier le bien-fondé des
références que le texte donne quant a son histoire. Pour mener cette
tache a bien, 'exégéte recourt & la méthode historico-critique. Mais
l1a encore, il vit de toute une série de présuppositions. Par exemple,
il postule I'homogénéité de 1'histoire, sans laquelle il ne saurait y
avoir de communication avec le passe. Il pense entretenir un com-
merce compréhensif avec le monde qui I'entoure et celui qui I'a
précédé 1. Plus encore, il juge et critique les événements du passé a
I'aulne du systéme de lois qui prévaut a son époque. C’est la tache
de 'herméneutique que de mettre a jour a la fois le bien-fondé et les
limites d’une telle méthode.

La sémantique de la vérité, c’est-a-dire la confrontation critique
entre la représentation livrée par le texte et la réalité effectivement
saisissable, n’est cependant qu’une étape de linterprétation. Clest
I'erreur des positivistes d’avoir absolutisé cette démarche. A la séman-
tique de la vérité doit succéder la sémantique du sens. Aprés avoir
traduit son passage, apres l'avoir replacé de maniére critique dans
la totalité historico-culturelle adéquate, I'exégéte se met en quéte du
sens du texte pris en lui-méme. Nous voyons apparaitre ici un nou-
veau niveau de la « traduction ». L'exégéte se trouve alors devant ce
que l'on nous permettra d’appeler le devoir de la paraphrase: il
s’agit, pour lui, de réexprimer fidélement le sens de son texte dans
d’autres mots, dans d’autres concepts. L’interpréte ne se borne donc

I ¢ ... La véritable condition de toute interprétation, c’'est qu'interpréte et
auteur vivent comme hommes dans un méme monde historique. » R. BuLt-
MANN, ouvrage cité, p. 5I. C'est le célebre théme de la précompréhension qui
s’annonce ici.



398 JEAN ZUMSTEIN

pas a fournir une traduction syntaxique du texte, il en fait aussi le
commentaire, la «traduction du sens». Cette recherche de l'intelli-
gence du texte cache quelques difficultés. Si 'exégéte, en effet, ana-
lyse toujours avec beaucoup de zele et de pertinence la langue a
traduire, il faut bien reconnaitre qu’il est d’'une naiveté et d’une
imprudence étonnantes pour ce qui est de la langue dans laquelle il
traduit. Car — on l'oublie trop souvent — ce n’est pas d’une, mais
de deux langues qu’il y va dans le travail d’interprétation : la langue
a interpréter et la langue de l'interprétation ou métalangue. Sur ce
point, I’herméneutique se doit de mettre & jour 4 la fois les structures
de la langue a interpréter, les connexions possibles entre langue et
métalangue et les fondements épistémologiques de ces connexions.

Mais comment vais-je regrouper les différentes démarches ainsi
décrites pour parvenir a l'interprétation intégrale du texte en ques-
tion ? Nous voici placé devant la fameuse question du principe her-
méneutique (« Fragestellung »). Pour que le texte soit interprété objec-
tivement, il faut que le principe herméneutique soit accordé a Il'in-
tentionnalité du texte. Or l'intentionnalité du texte s’exprime dans
son contexte de communication. Qui parle ? A qui? Et dans quel
but ? La structure du contexte de communication des textes du
Nouveau Testament, par exemple, se cristallise dans la notion de
kérygme. Chaque auteur du Nouveau Testament répéte, dans des
circonstances particuliéres, la proclamation de 1I’Evangile en vue
d’édifier un auditoire de croyants particulier. C’est donc dans le
cadre de ce contexte de communication que doivent étre regroupées
les différentes approches signalées, si I’'on veut atteindre une inter-
prétation intégrale du texte.

La métalangue doit donc, elle aussi, avoir une structure conforme
a l'intentionnalité du texte, si elle veut étre la « traductrice » fidéle
du sens de ce texte. Or il se trouve que, généralement, I'exégéte
traduit dans la langue naturelle de son temps. Mais cette langue
naturelle, qu’il le veuille ou non, transporte toujours avec elle un
ensemble de valeurs et de représentations incohérentes, dont le pou-
voir aliénant est évident. Si donc, d'une part, 'exégéete entend res-
tituer fidelement le sens de son texte, si, d’autre part, il se sert de
sa langue naturelle comme métalangue de l'interprétation, il se trouve
devant la nécessité de procéder a une purification critique de son
langage. Mais comment 1l'exégéte peut-il procéder 4 ’examen cri-
tique de sa langue naturelle ? L’histoire critique de la philosophie
et des idées nous semble particuliérement apte a remplir ce role. La
pratique de cette discipline instruira 1’exégéte sur les arriére-fonds
spirituels qui habitent sa langue, et donc sur 'opportunité de les
conserver, de les critiquer ou de les réinterpréter, étant donné le
message qu’il veut transmettre.



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 399

Mais I'intérét de 1'étude de I'histoire critique de la philosophie et
des idées, pour la théologie, ne s’arréte pas la. En étudiant de maniere
critique sa langue naturelle dans I'intention d’en faire la métalangue
adéquate de l'interprétation, I'exégéte découvrira la « Weltanschau-
ung » de l'auditoire auquel il s’adresse. Et, par 12 méme, il aura les
moyens de résoudre le probléme si controversé de 'actualisation. En
effet, si, d'une part, l'interpréte connait a la fois les présupposes et
les limites de la métalangue qu'’il utilise, si, d’autre part, il discerne
la situation spirituelle de 1'auditoire auquel il s’adresse, par le biais
de la métalangue en question, alors le message qu'’il délivre est intrin-
séquement accessible & son auditoire. Bien plus: si la métalangue,
passée au crible préalable de la critique, constitue un champ séman-
tique dans le cadre duquel chaque affirmation devient claire et dis-
tincte, vérifiable et justifiable, alors elle est scientifique et, en consé-
quence, susceptible de I’auditoire universel. L’ histoire critique de la
philosophie et des idées est donc un apport nécessaire et positif de
la philosophie a la théologie. Devant l'exigence du projet herméneu-
tique, c’est le devoir de la théologie, et singuliérement de la dogma-
tique, que de cultiver cette discipline. Avec cette derni¢re remarque,
nous avons achevé la description du processus d’interprétation.

\%

Apres avoir fait droit & 'exigence de Harnack en esquissant de
maniére programmatique les conditions de possibilité d’une « théo-
logie scientifique », nous avons a satisfaire celle de Barth en mettant
en lumieére la deuxiéme partie de 'herméneutique. Si I’herméneutique
est la théorie de 'interprétation et de la compréhension, nous avons
a montrer maintenant comment s’articulent interprétation et com-
préhension ou, en d’autres termes, comment connaissance objective
et existence concréte ! s’ordonnent 1'une par rapport a I'autre. Nous
sommes en mesure d’observer l’enracinement du discours objectif
dans la réalité veécue a un double niveau.

Tout d’abord et de maniére tout a fait naive, le discours du
théologien semble se rattacher exclusivement a la réalité objective
qu’il essaie de décrire. Mais ce n’est pas la son seul lien avec la réalité.
Le discours objectif du théologien — on l'oublie trop souvent —
existe toujours dans le cadre de son contexte de communication. Il

I Puisqu’il faut prendre des décisions en matiére de vocabulaire, nous
définissons comme réalité abstraife le discours objectif, dans la mesure ou il
s’agit d’un contenu de pensée, régi par les normes de la science ; nous définis-
sons, a I'opposé, comme concréte la réalité vécue, c’est-a-dire ce qui constitue
mon existence quotidienne de maniére immédiate.



400 JEAN ZUMSTEIN

est toujours le fait d'un sujet qui parle & un auditoire supposé 1'écou-
ter, d’'un auteur qui écrit pour un auditoire supposé le lire. Ce réseau
de relations est la réalité immédiatement saisissable et vécue a laquelle
se rattache le discours du théologien, alors que 1'objet du discours
objectif — en tant qu’il reléve du mode de connaissance scientifique
— se donne comme réalité abstraite. Si ’on prend a titre d’exemple
la dogmatique de Barth, on dira: le propos de Barth se rattache
tout d’abord a cette réalité qu’est la Révélation. Mais la Révélation
n’est étudiée (et c’est 1a le contexte de communication de la dogma-
tique de Barth) que pour livrer a I’Eglise les éléments d'une réflexion
critique sur sa prédication. L’étude que Barth fait de la Révélation
ne prend tout son sens et toute sa valeur que par rapport a ce contexte
de communication. En conséquence et d'une maniére plus générale,
non seulement la pensée objective s’enracine dans la réalité vécue,
mais encore elle ne prend tout son sens et toute sa valeur que par
rapport a cette derniére.

Mais — et c’est 14 notre deuxiéme niveau d’approche — l’enra-
cinement de la pensée objective dans la réalité vécue n’a pas lieu
uniquement et fondamentalement dans I'horizon du contexte de
communication de tout discours objectif. Cet enracinement se réalise
dans l'activité de l'interpréte lui-méme. Pour mettre en évidence
ce fait, il suffit de s’interroger sur la genése et la fin de tout discours
objectif. Le début d’une recherche est toujours la cristallisation d'un
souci, d'une angoisse, voire d'une simple curiosité. Son aboutissement
livre un résultat qui « donne & penser ». Dans la pratique authentique
de I'étude, c’est, par ricochet, ma situation concréte que j’essaie de
mieux comprendre. Ainsi, en decd et au-dela du travail scientifique
de l'interprétation, c’est 1'existence personnelle qui s’annonce. A la
fois sujet existant et sujet connaissant, ’homme, dans un incessant
va-et-vient, s’interroge, dialogue avec lui-méme. « A rigoureusement
parler, la vie concréte est inconcevable indépendamment de ses rap-
ports avec la pensée, ce qui n’empéche que pour moi le savoir n’a de
sens que dans la mesure ol il me permet de mieux vivre. Le sujet
existant est en quéte de savoir, et le savoir, une fois découvert, réagit
sur 'existence et la modifie, et ce mouvement d’aller et retour entre
I'existence et le savoir fournit une autre image de ce que nous appe-
lons la réalité vécue. »*

Nous voyons donc se dessiner une dialectique entre le moment
abstrait de la connaissance et le moment de son origine, puis de sa
reprise dans l'existence concréte. Interprétation et compréhension
sont les deux moments distincts, quoique indissociables, du méme

r P-A. Stucki: «La foi et l'objectivité », Bulletin du Centre profestant
d’études, 19® année, n® 2-3, mai 1967, p. 33.



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 401

processus. Et, en définitive, c’est toujours de moi qu'il y va dans la
quéte incessante de la connaissance objective, si toutefois je n’utilise
pas cette derniére comme l'occasion de me fuir moi-méme. « Com-
prendre exactement serait ainsi entendre la question posée par I'ceuvre
2 interpréter, et entendre l'exigence qu’elle manifeste. S’accomplir
pour un individu particulier consisterait & ouvrir d'une maniére sans
cesse plus riche et plus profonde ses possibilités propres, & étre appelé
par I'ceuvre hors de lui-méme... »

Bien loin de s’exclure, les exigences de Barth et de Harnack s’or-
donnent dans le cadre de la dialectique de l'existence personnelle.
L’étude objective du sens de I’Evangile trouve son origine et son
accomplissement dans le cadre de l'existence croyante. C’est donc
bien le devoir de I'herméneutique, en tant que théorie de l'inter-
prétation et de la compréhension, de décrire les présupposés et les
aboutissements anthropologiques de la connaissance objective.

£ 3
* *

Placé devant le probléme d'une théologie aprés Barth, mais aussi
devant les questions pertinentes de la théologie libérale finissante,
nous avons vu se profiler la voie de la théologie herméneutique. Si
I’herméneutique doit fournir les cadres d'une nouvelle réflexion théo-
logique, alors I'apport de la philosophie & la théologie s'impose de
maniére positive et fructueuse. C’est toute une série de disciplines
philosophiques qui seraient ainsi appelées a « épauler » le travail théo-
logique. Contentons-nous de citer, parmi d’autres, I'histoire critique
de la philosophie, I'épistémologie, la méthodologie, 1’anthropologie,
les études sur le langage qui, par ailleurs, se développent dans la
linguistique et la sémantique.

Toutefois, a nos yeux, une théologie herméneutique présente un
enjeu historique encore plus conséquent. Dans la mesure ou sa struc-
ture fondamentale se donne comme relation historique & un événe-
ment historique unique par la seule médiation des Ecritures, dans la
mesure ol cette relation historique, accomplie dans I’étude attentive
et rigoureuse des Ecritures, met sans cesse en mouvement 1'existence
personnelle, alors cette théologie de la Parole reprend de maniére
originale, mais fidéle, I'héritage des réformateurs du XVIe siécle.
Sola scriptura. Sola fide. Sola gratia.

JEAN ZUMSTEIN.

: R. BULTMANN, ouvrage cité, p. 58.



	Théologie et philosophie : quel doit être aujourd'hui le rôle de la réflexion philosophique en théologie?

