
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 5-6: Numéro du centenaire

Artikel: Théologie et philosophie : quel doit être aujourd'hui le rôle de la
réflexion philosophique en théologie?

Autor: Zumstein, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE

Quel doit être aujourd'hui le rôle de la réflexion philosophique
en théologie

« Für die Theologie wird darum das hermeneu-
tische Problem heute zum Ort der Begegnung mit
der Philosophie. »

G. Ebeling. »

I

D'une manière tout à fait générale, on peut affirmer, sans grand
risque de se tromper, que la théologie actuelle en Suisse romande est
largement dominée par la figure imposante de Karl Barth. Le «

barthisme », en effet, n'inspire pas seulement la réflexion des Eglises,
mais il a aussi pénétré les facultés de théologie, dont il est devenu,
dans de larges secteurs tout au moins, le maître à penser. L'avènement

de la « Kirchliche Dogmatik » comme base de référence aussi
bien pour le gouvernement de l'Eglise que pour la réflexion universitaire,

a eu de vastes conséquences sur la conception même de la
théologie et notamment sur les rapports entre la théologie et la
philosophie.

En violente réaction à la théologie libérale, issue de 1'« Aufklärung »

et dominant tout le XIXe siècle, la réflexion de Karl Barth a son
origine dans la volonté radicale de considérer la « Parole de Dieu »

comme le critère exclusif et unique de toute théologie. La Révélation
survenue en Jésus-Christ, et elle seulement, constitue la source, le
fondement et la fin de toute théologie. La dogmatique, par exemple,
ne doit en aucun cas s'édifier sur les bases d'une philosophie
nécessairement éphémère. La théologie thomiste liée à l'aristotélisme et
la théologie libérale liée à l'idéalisme fournissent l'illustration de teUes

symbioses malheureuses. Le « sola scriptura » barthien impose une
rupture avec la philosophie. Et, de fait, devant le succès rapide de

1 G. Ebeling : Wort und Glaube, J. C. B. Mohr, Tübingen, 1962, 2.,
unveränderte Auflage, p. 333.



390 JEAN ZUMSTEIN

la théologie dialectique d'abord, de la « Kirchhche Dogmatik » ensuite,
l'enseignement de la philosophie déserta les facultés de théologie.

Essayons de mieux pénétrer la signification de cette rupture.
Instruit par l'échec de la théologie libérale, Barth n'engage pas la critique
de la philosophie en tant que telle. Il dénonce la portée aliénante de
la philosophie au moment où cette dernière devient la norme du
travail théologique. La philosophie aliène la théologie dans la mesure
où elle lui impose son échelle de valeurs ou ses cadres de pensée,
dans la mesure où elle devient le critère de vérification du discours
théologique. Une « religion dans les limites de la simple raison » x

représente un christianisme aliéné Karl Barth refuse donc qu'un
système d'exphcation du monde, de l'homme et de Dieu devienne
à la fois le critique et la caution de la réflexion théologique. Mais
en parlant de la philosophie en ces termes, Barth ne met à vrai dire
en question que la métaphysique classique ».

Mais pourquoi cette incompatibilité irréductible C'est qu'en fait,
théologie et philosophie participent de deux efforts tout à fait
différents. Le refus d'intégrer et de mesurer la Parole de Dieu à la culture
est fondé dans l'attitude même que présuppose la culture. Le
métaphysicien, par exemple, traduit l'effort prométhéen de l'homme
tentant de s'élever vers la Vérité par ses propres forces, alors que, pour
le théologien, la Vérité est parmi nous et nous questionne. La
métaphysique classique exprime la prétention de l'homme à saisir la
Vérité, la théologie la prétention de la Vérité à nous saisir 3. La
théologie et la métaphysique classique sont donc des démarches
contradictoires, opposées dans leurs projets fondamentaux. Il serait
vain de chercher des intérêts communs, propres à promouvoir une
collaboration positive, là où il n'y a que sujets de contestation. Le

1 Si Kant fait le procès de la métaphysique dans la Critique de la Raison
pure, on peut se demander si sa philosophie de la religion n'est pas toujours
marquée de métaphysique

1 II est très remarquable de constater qu'en traitant de la philosophie,
Barth ne parle en fait que de la métaphysique classique. Définissant, par
exemple, les tâches respectives du théologien et du philosophe, Barth écrit :

« Tous les deux ont affaire aux deux aspects de la seule et même vérité. »

Karl Barth : Philosophie et Théologie, Labor et Fides, Genève, i960, p. 14.
3 « Le théologien dira donc : la vérité unique et totale a pour contenu le

Créateur vivant qui, par sa Parole et son œuvre, établit la créature, la réconcilie
avec lui-même et la délivrera, pour la faire participer pleinement à sa vie
divine ; et, en même temps, elle a pour contenu la créature établie par la Parole
et l'œuvre de ce Créateur, réconciliée avec lui et destinée à être délivrée par
lui. » Karl Barth, ouvrage cité, p. 14-15. Ou encore : «Le théologien voit le
philosophe parcourir le chemin qui va de la créature au Créateur, de l'homme
à Dieu, pour revenir sans cesse à son point de départ, c'est-à-dire à l'objet...
de son intérêt primaire : la créature, l'homme. » Karl Barth, ouvrage cité,
p. 24-25.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 39I

théologien et le philosophe ont donc à persévérer chacun dans leur
démarche propre, en se rappelant réciproquement de manière critique
leur tâche respective I. Tertium non datur.

Il convient tout d'abord de souligner la portée stimulante de cette
vigoureuse critique, dont l'objet avoué est de protéger la liberté et
la spécificité de la Révélation bibhque. Premièrement, il est évident
que toute théologie qui se lie à une métaphysique classique
quelconque devient une théologie naturelle. Le scandale de l'événement
historique révélateur est relayé et accrédité par une quelconque «

analogia entis » au goût du jour. La proclamation chrétienne perd sa
dimension « extra nos », Dieu s'aliène dans l'immanence. Deuxièmement,

une théologie liée à une métaphysique classique est apologétique,

au sens péjoratif du terme. C'est-à-dire : de par sa relation
aliénée à la métaphysique qu'il a choisie, le discours théologique est
mesuré à l'aulne de la « Weltanschauung » de l'époque ; le message
chrétien est réduit à ce que l'auditoire est supposé susceptible
d'admettre. On le voit clairement : toute métaphysique classique,
fournissant les structures implicites de la réflexion théologique, produit
une théologie naturelle qui devient la béquille de la Révélation
Le choix semble donc radical : la métaphysique classique est la fin
de la Révélation, de même que la Révélation est la fin de la
métaphysique classique.

Cependant, l'apport possible de la philosophie à la théologie
tient-il uniquement dans une métaphysique aliénante La philosophie

n'est-eUe que métaphysique La philosophie n'a-t-elle pas, elle-
même, fourni la critique de la métaphysique classique Suffit-il de

critiquer la métaphysique classique pour éliminer toute contribution
de la philosophie à la théologie A tout le moins, le problème mérite
l'attention et c'est pourquoi nous avons à nous poser cette question :

étant admise la critique de la métaphysique classique, quel peut être
le rôle de la philosophie en théologie

II
L'ensemble du courant théologique fondé par Karl Barth vit sous

le signe d'un refus passionné du « néoprotestantisme », refus dont la
critique de la métaphysique classique n'est qu'une des nombreuses
expressions. Mais, au-delà des excès de la polémique, peut-on tout
simplement faire l'économie de l'esprit moderne issu de 1'« Aufklärung

», pour en revenir sans autre à la théologie des réformateurs

1 On comprend mal pourquoi Barth invite le philosophe à continuer son
travail, puisque l'étude philosophique est par ailleurs vaine pour la dogmatique
barthienne...



392 JEAN ZUMSTEIN

Peut-on, par exemple, ignorer délibérément la méthode historico-
critique qui a si fortement marqué de son empreinte la théologie du
XIXe siècle Ces deux questions suffisent à nous indiquer qu'au-delà
de la critique saine et nécessaire de Barth, s'annonce un contentieux
entre la théologie libérale et la théologie évangélique qui n'est peut-
être pas aussi clairement résolu que d'aucuns voudraient bien le penser.

Ce contentieux théologique apparaît très clairement dans la célèbre
polémique qui opposa, en 1923, Karl Barth à Adolf von Harnack.
Nous nous permettons de rouvrir ce dossier et de présenter, parmi
tant d'autres, deux thèses correspondantes de chacun des protagonistes,

afin de faire progresser quelque peu notre problématique.
A Harnack qui demande : « Est-ce que la religion de la Bible, ou

plutôt, est-ce que les révélations dans la Bible sont quelque chose
de si univoque et de si clair que l'on n'a besoin ni du savoir historique,
ni de la pensée critique pour comprendre correctement leur sens
Sont-elles, à l'inverse, quelque chose de si insaisissable et de si
indescriptible que l'on doive simplement attendre qu'elles illuminent le
cœur parce qu'aucune fonction humaine, spirituelle ou inteUectueUe,
ne les atteint Ou, bien plutôt, les deux hypothèses ne sont-elles
pas fausses et n'a-t-on pas besoin, pour comprendre la Bible, à côté
de l'ouverture intérieure, du savoir historique et de la pensée
critique » ', Barth répond : « 'Ouverture intérieure'... d'une part,
'savoir historique' et 'pensée critique' d'autre part, sont des
possibilités qui peuvent être aussi bien requises, qu'égales, qu'embarrassantes

pour 'comprendre' la Bible. La Bible n'est 'comprise' ni par
celles-ci, ni par d'autres 'fonctions spirituelles ou intellectuelles', mais

par la vertu de l'Esprit, qui est égal à son contenu, et ceci dans la
foi. » * A Harnack qui prétend : « Si la personne de Jésus-Christ est
au centre de l'Evangile, comment peut-on acquérir le fondement
pour une connaissance sûre et générale de cette personne autrement
que par l'étude historico-critique, de manière à ne pas échanger le
Jésus véritable contre un Jésus fantaisiste Mais qui donc est en
mesure de mener cette étude, si ce n'est la théologie scientifique » 3,

Barth rétorque : « La sûreté et la portée générale de la connaissance
de la personne de Jésus-Christ, comme centre de l'Evangile, ne peut
être autre que celle de la foi suscitée par Dieu. L'étude historico-
critique signifie la fin méritée et nécessaire des 'fondements' de cette
connaissance qui n'en sont pas, parce qu'ils ne sont pas posés par
Dieu lui-même... » 4

> Anfänge der dialektischen Theologie, Teil 1. Chr. Kaiser Verlag, München,
1966, p. 323.

2 Idem, p. 326.
3 Idem, p. 325.
4 Idem, p. 328.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 393

La question à laquelle Barth et Harnack essaient de répondre,
semble être la suivante : comment l'homme peut-il vraiment se mettre
à l'écoute de la Révélation survenue en Jésus-Christ Nous voici
donc à un niveau différent : la Révélation est présentée aussi bien
par Barth que par Harnack comme l'unique objet de l'investigation
théologique ; toute la question, tout le différend porte sur la
possibilité, sur le comment de cette investigation. C'est dans ce nouvel
ordre d'idées que nous avons à penser maintenant les rapports entre
théologie et philosophie.

Pour déchiffrer la Révélation, Harnack fait appel « au savoir
historique et à la pensée critique ». Il conçoit le christianisme comme
un phénomène historique et fait, en conséquence, appel aux méthodes
adaptées à la lecture d'un tel ordre de réalité. Les thèses de Harnack
se meuvent dans l'horizon d'une méthode de connaissance, elles
présupposent une réflexion épistémologique. Selon Harnack, la théologie
est une science qui étudie son objet à l'aide de critères préalablement
définis.

Pour Barth, au contraire, la Révélation ne se présente pas
fondamentalement comme objet, mais bien comme sujet. Avant d'être
travaillée par l'homme, la Parole de Dieu agit l'homme. Une théologie
fidèle a à se soumettre à une Parole dont elle ne dispose pas. Le
théologien doit se mettre à l'écoute, mais comment répéterait-il cette
Parole, comment la comprendrait-il, si ce n'est dans la foi et par la
vertu du Saint-Esprit La réponse de Barth à la question de la
connaissance de la Révélation est liée à la foi, elle se meut donc dans
la région de l'existence personneUe.

Résumons. Harnack veut s'approcher de la Révélation en mettant
en œuvre un projet de connaissance rigoureuse. Barth veut s'approcher

de la Révélation en prenant existentiellement au sérieux son
contenu. Dans le premier cas, la Révélation est un objet que le
théologien connaît. Dans le deuxième cas, la Révélation est un sujet
par lequel le théologien est connu. Une fois, c'est la connaissance dans
sa rigueur abstraite qui intervient ; l'autre fois, c'est l'existence
concrète qui est saisie.

Y va-t-il vraiment d'une alternative comme semble l'indiquer
l'opposition radicale entre Barth et Harnack En théologie, devrait-
on choisir entre science et foi L'illuminisme et la pensée seraient-ils
exclusifs l'un de l'autre En fait, cette alternative n'en est pas une,
car les thèses de Barth et de Harnack ne relèvent pas du même ordre
de vérité. On ne saurait opposer terme à terme deux séries d'affirmations

qualitativement différentes, sous peine de brouiller définitivement

les problèmes. Comme nous l'avons déjà souligné, la thèse de
Harnack relève de l'ordre de la connaissance abstraite et de la
méthodologie. Son avantage consiste à promouvoir un discours théologique



394 JEAN ZUMSTEIN

clair et distinct, dont la démarche est justifiée et les assertions
vérifiées. Sa limite apparaît en ce que la tentation est grande pour le

théologien de se réfugier dans cette recherche ; la science devient
alors l'alibi qui dispense le chercheur de se laisser interpeller par le

kérygme qu'U étudie ; l'ironie veut alors que ce soit la théologie qui
détourne le théologien de la décision de la foi. A l'inverse, la thèse
de Karl Barth relève de l'existence concrète. Son avantage est de

montrer que le christianisme est véritablement « connu » dans l'existence

concrète de la foi, qu'avec le christianisme, il y va vraiment
du don fait par Dieu d'une nouvelle vie. Sa limite apparaît dans le
« sola scriptura » barthien lui-même : si nous n'accédons au Christ

que par l'Ecriture, alors il s'agit de lire cette Ecriture fidèlement. Le
problème de l'epistemologie théologique est inévitable.

Plutôt qu'à une alternative, nous avons affaire à deux moments
différents d'un même projet : la compréhension authentique de la
Révélation. Et singulièrement la Révélation telle qu'elle apparaît
dans l'étude du Nouveau Testament. En conséquence, pour faire
droit à l'exigence de Harnack et à celle de Barth, en d'autres termes,
pour montrer comment s'articulent dialectiquement et la prétention
à une connaissance rigoureuse du Nouveau Testament, et ses
implications existentielles, nous avons à décrire le processus global de

l'interprétation des textes bibliques. Nous voyons donc s'annoncer
ici le problème de l'herméneutique. Or dans la mesure où
l'herméneutique est le discours critique de l'interprétation, c'est-à-dire la
théorie de la compréhension et de l'interprétation de tout texte, eUe

relève de la philosophie. La philosophie est donc appelée en théologie
à élaborer correctement l'herméneutique. C'est là sa contribution
positive et indispensable.

III
Le problème d'une théologie après Barth, de même que la reprise

du contentieux Barth-Harnack, ont mis en évidence l'acuité et
l'importance de la réflexion herméneutique. Importance d'autant plus
grande pour notre propos que l'herméneutique constituerait la
possibilité d'un apport positif de la philosophie à la théologie. Mais il ne
suffit pas de repérer historiquement l'apparition d'une problématique
pour en justifier l'étude, il faut encore la fonder en principe. En
d'autres termes, la problématique de l'herméneutique est-eUe habilitée

à fournir le discours méthodologique de l'interprétation ou non
Y a-t-il conformité entre la théorie de l'interprétation, préconisée par
l'herméneutique, et le phénomène chrétien

D'une manière tout à fait générale : qu'est-ce qui caractérise le

phénomène chrétien Le christianisme prend naissance dans l'événe-



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 395

ment historique de Jésus de Nazareth. A vrai dire, il n'y prend pas
naissance, ce qui laisserait supposer un développement ultérieur, ce

qui laisserait entendre que le Christ est seulement l'embryon d'un
processus plus vaste. Le christianisme est constamment relation
historique à cet événement historique unique qu'est Jésus de Nazareth.
« Mais la proposition selon laquelle le christianisme est absolument
en relation avec son origine historique unique... contient, comparée
à tous les autres phénomènes historiques, une prétention paradoxale...
Elle attribue à cette origine historique, pour l'ensemble du phénomène

du christianisme, simplement, une fois pour toutes, une
signification permanente, normative et absolue. Cela signifie : un caractère

de Révélation est conféré à l'origine historique du christianisme.

» I

Etant admis que le christianisme est, de manière radicale et
exclusive, relation historique à l'événement historique qui le fonde,
il convient de se demander en quoi consiste la possibilité d'une teUe
relation. Relation historique à un événement fondateur : oui, mais
comment Le christianisme retourne sans cesse à son origine par les

textes du Nouveau Testament. Le Nouveau Testament est la médiation

nécessaire et unique entre la foi et son fondement.
S'il est vrai que le christianisme est une relation historique à son

origine historique et que le chemin nécessaire de cette relation consiste
dans la lecture des textes du Nouveau Testament, il convient alors
de procéder à une lecture rigoureuse de ces textes pour accéder à
l'événement qu'ils sont supposés transmettre ; il convient de fixer les

règles de leur interprétation s'il est vrai que le langage humain, lui
aussi, est historique, donc chargé d'ambiguïté. Or la théorie de

l'interprétation objective de tout texte historique est précisément la
tâche que s'assigne l'herméneutique. L'herméneutique est donc fondée
en droit comme en fait à fournir à la théologie et l'epistemologie
et la méthodologie dont la nécessité vient d'être démontrée.

IV

L'analyse de la structure du phénomène chrétien, considéré comme
grandeur historique, nous a permis d'étabhr la nécessité de
l'herméneutique en théologie. Si, en théologie, il y va fondamentalement de

l'interprétation des textes du Nouveau Testament comme seul accès

à l'événement de la Révélation, il en résulte que nous avons à fixer
toute notre attention sur la démarche de l'interprétation. Pour palüer
au danger du relativisme des lectures personneUes, nous avons à

• G. Ebeling, ouvrage cité, p. 13-14.



396 JEAN ZUMSTEIN

étudier à quelles conditions l'interprétation du Nouveau Testament
est conforme à l'objet qu'elle étudie. Dans l'intérêt même de l'Eglise,
nous avons à fixer les règles d'une interprétation objective du Nouveau
Testament ; en d'autres termes, l'interprétation du Nouveau Testament

doit être une interprétation scientifique. Dire de l'interprétation
du Nouveau Testament qu'elle doit être objective et scientifique,
c'est dire que chacune de ses démarches et de ses affirmations peut
être vérifiée, contrôlée et justifiée. En conséquence, elle imphque
une théorie critique qui s'explique sur les présupposés et les procédés
de l'interprétation. Ce discours de la méthode, qui concerne aussi
bien l'interprétation des textes religieux, littéraires, historiques que
philosophiques, constitue la première partie de l'herméneutique.

Avant d'aller plus avant, il convient de faire deux remarques.
Une première remarque d'ordre historique d'abord. L'herméneutique,
constituée dans un premier temps comme epistemologie de la discipline

scientifique qu'est l'interprétation du Nouveau Testament, prend
son origine dans le grand courant de la méthode historico-critique,
issu de T« Aufklärung » et cultivé avec prédilection au XIXe siècle.
En réclamant donc une epistemologie rigoureuse pour la théologie,
nous satisfaisons à l'exigence d'une théologie « historique, scientifique
et critique », formulée par Harnack. Cette première constatation
amène notre deuxième remarque. La théologie ne possède pas une
epistemologie qui lui serait propre. « L'interprétation des écrits bibliques

n'est pas soumise à d'autres conditions de compréhension que
toute autre littérature. » ' En conséquence, la théologie relève de
cette epistemologie particulière qu'est l'herméneutique — dans sa
première partie — et pratique cette discipline scientifique particulière
qu'est l'interprétation. L'epistemologie scientifique est donc la contribution

nécessaire et positive de la philosophie à la théologie et
singulièrement à la science du Nouveau Testament. Certes, toute théorie
scientifique — et en particulier celle qui concerne l'interprétation
objective du Nouveau Testament — est toujours en voie de constitution

et ne saurait avoir valeur de vérité absolue. Une théorie
scientifique est vraie universellement pour une époque donnée.

Mais comment se présente cette théorie scientifique de
l'interprétation du Nouveau Testament, par exemple Comment puis-je
déterminer avec exactitude le sens des textes et comment puis-je le
faire comprendre

Etant donné qu'aucun consensus n'existe actuellement parmi les

spécialistes, nous procéderons en démarquant les problèmes du travail

1 R. Bultmann : L'interprétation du Nouveau Testament. Aubier, 1955,
63-



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE 397

d'interprétation. A titre d'hypothèse de travail, nous regrouperons
nos différentes remarques autour de la notion de traduction prise
dans un sens large.

L'interprète du Nouveau Testament « traduit » tout d'abord dans

un sens extrêmement immédiat. Il retranscrit dans sa langue un
passage qui lui est donné en grec. Pour ce faire, il utilise la philologie,
il recourt à la grammaire, il établit un lexique. Mais le fait même

qu'il traduise, présuppose qu'il considère comme possible le passage
d'un message d'une langue dans une autre langue, sans que le sens
en soit altéré. Implicitement, l'exègète vit donc des acquis de la
linguistique. C'est la tâche de l'herméneutique d'élaborer une linguistique

qui fournisse à l'exègète les critères permettant d'apprécier
l'exacte valeur de son travail de traduction (au sens immédiat du
terme).

Mais l'exègète ne fait pas que traduire un texte. Il sait que ce
texte a appartenu à un milieu bien précis et à une histoire définie.
Soit avec le texte, soit avec d'autres sources, il essaie de reconstituer
l'horizon historique du texte. Il essaie de vérifier le bien-fondé des
références que le texte donne quant à son histoire. Pour mener cette
tâche à bien, l'exègète recourt à la méthode historico-critique. Mais
là encore, il vit de toute une série de présuppositions. Par exemple,
il postule l'homogénéité de l'histoire, sans laquelle il ne saurait y
avoir de communication avec le passé. Il pense entretenir un
commerce compréhensif avec le monde qui l'entoure et celui qui l'a
précédé '. Plus encore, il juge et critique les événements du passé à
l'aulne du système de lois qui prévaut à son époque. C'est la tâche
de l'herméneutique que de mettre à jour à la fois le bien-fondé et les
limites d'une telle méthode.

La sémantique de la vérité, c'est-à-dire la confrontation critique
entre la représentation livrée par le texte et la réahté effectivement
saisissable, n'est cependant qu'une étape de l'interprétation. C'est
l'erreur des positivistes d'avoir absolutisé cette démarche. A la sémantique

de la vérité doit succéder la sémantique du sens. Après avoir
traduit son passage, après l'avoir replacé de manière critique dans
la totalité historico-culturelle adéquate, l'exègète se met en quête du
sens du texte pris en lui-même. Nous voyons apparaître ici un
nouveau niveau de la « traduction ». L'exègète se trouve alors devant ce

que l'on nous permettra d'appeler le devoir de la paraphrase : il
s'agit, pour lui, de réexprimer fidèlement le sens de son texte dans
d'autres mots, dans d'autres concepts. L'interprète ne se borne donc

1 « La véritable condition de toute interprétation, c'est qu'interprète et
auteur vivent comme hommes dans un même monde historique. » R.
Bultmann, ouvrage cité, p. 51. C'est le célèbre thème de la précompréhension qui
s'annonce ici.



398 JEAN ZUMSTEIN

pas à fournir une traduction syntaxique du texte, il en fait aussi le
commentaire, la « traduction du sens ». Cette recherche de l'intelligence

du texte cache quelques difficultés. Si l'exègète, en effet, analyse

toujours avec beaucoup de zèle et de pertinence la langue à

traduire, il faut bien reconnaître qu'il est d'une naïveté et d'une
imprudence étonnantes pour ce qui est de la langue dans laquelle il
traduit. Car — on l'oublie trop souvent — ce n'est pas d'une, mais
de deux langues qu'il y va dans le travail d'interprétation : la langue
à interpréter et la langue de l'interprétation ou métalangue. Sur ce

point, l'herméneutique se doit de mettre à jour à la fois les structures
de la langue à interpréter, les connexions possibles entre langue et
métalangue et les fondements épistémologiques de ces connexions.

Mais comment vais-je regrouper les différentes démarches ainsi
décrites pour parvenir à l'interprétation intégrale du texte en question

Nous voici placé devant la fameuse question du principe
herméneutique (« Fragestellung »). Pour que le texte soit interprété
objectivement, il faut que le principe herméneutique soit accordé à
l'intentionnalité du texte. Or l'intentionnalité du texte s'exprime dans
son contexte de communication. Qui parle A qui Et dans quel
but La structure du contexte de communication des textes du
Nouveau Testament, par exemple, se cristallise dans la notion de
kérygme. Chaque auteur du Nouveau Testament répète, dans des
circonstances particulières, la proclamation de l'Evangile en vue
d'édifier un auditoire de croyants particulier. C'est donc dans le
cadre de ce contexte de communication que doivent être regroupées
les différentes approches signalées, si l'on veut atteindre une
interprétation intégrale du texte.

La métalangue doit donc, elle aussi, avoir une structure conforme
à l'intentionnalité du texte, si elle veut être la « traductrice » fidèle
du sens de ce texte. Or il se trouve que, généralement, l'exègète
traduit dans la langue naturelle de son temps. Mais cette langue
naturelle, qu'il le veuille ou non, transporte toujours avec elle un
ensemble de valeurs et de représentations incohérentes, dont le pouvoir

aliénant est évident. Si donc, d'une part, l'exègète entend
restituer fidèlement le sens de son texte, si, d'autre part, il se sert de
sa langue naturelle comme métalangue de l'interprétation, il se trouve
devant la nécessité de procéder à une purification critique de son
langage. Mais comment l'exègète peut-il procéder à l'examen
critique de sa langue naturelle L'histoire critique de la philosophie
et des idées nous semble particulièrement apte à remplir ce rôle. La
pratique de cette discipline instruira l'exègète sur les arrière-fonds
spirituels qui habitent sa langue, et donc sur l'opportunité de les

conserver, de les critiquer ou de les réinterpréter, étant donné le
message qu'il veut transmettre.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 399

Mais l'intérêt de l'étude de l'histoire critique de la philosophie et
des idées, pour la théologie, ne s'arrête pas là. En étudiant de manière
critique sa langue naturelle dans l'intention d'en faire la métalangue
adéquate de l'interprétation, l'exègète découvrira la « Weltanschauung

» de l'auditoire auquel il s'adresse. Et, par là même, il aura les

moyens de résoudre le problème si controversé de l'actualisation. En
effet, si, d'une part, l'interprète connaît à la fois les présupposés et
les limites de la métalangue qu'il utilise, si, d'autre part, il discerne
la situation spirituelle de l'auditoire auquel il s'adresse, par le biais
de la métalangue en question, alors le message qu'il déhvre est
intrinsèquement accessible à son auditoire. Bien plus : si la métalangue,
passée au crible préalable de la critique, constitue un champ sémantique

dans le cadre duquel chaque affirmation devient claire et
distincte, verifiable et justifiable, alors elle est scientifique et, en
conséquence, susceptible de l'auditoire universel. L'histoire critique de la
philosophie et des idées est donc un apport nécessaire et positif de
la philosophie à la théologie. Devant l'exigence du projet herméneutique,

c'est le devoir de la théologie, et singulièrement de la dogmatique,

que de cultiver cette discipline. Avec cette dernière remarque,
nous avons achevé la description du processus d'interprétation.

V

Après avoir fait droit à l'exigence de Harnack en esquissant de
manière programmatique les conditions de possibihté d'une « théologie

scientifique », nous avons à satisfaire celle de Barth en mettant
en lumière la deuxième partie de l'herméneutique. Si l'herméneutique
est la théorie de l'interprétation et de la compréhension, nous avons
à montrer maintenant comment s'articulent interprétation et
compréhension ou, en d'autres termes, comment connaissance objective
et existence concrète ' s'ordonnent l'une par rapport à l'autre. Nous
sommes en mesure d'observer l'enracinement du discours objectif
dans la réalité vécue à un double niveau.

Tout d'abord et de manière tout à fait naïve, le discours du
théologien semble se rattacher exclusivement à la réalité objective
qu'il essaie de décrire. Mais ce n'est pas là son seul lien avec la réalité.
Le discours objectif du théologien — on l'oublie trop souvent —
existe toujours dans le cadre de son contexte de communication. Il

1 Puisqu'il faut prendre des décisions en matière de vocabulaire, nous
définissons comme réalité abstraite le discours objectif, dans la mesure où il
s'agit d'un contenu de pensée, régi par les normes de la science ; nous définissons,

à l'opposé, comme concrète la réalité vécue, c'est-à-dire ce qui constitue
mon existence quotidienne de manière immédiate.



400 JEAN ZUMSTEIN

est toujours le fait d'un sujet qui parie à un auditoire supposé l'écouter,

d'un auteur qui écrit pour un auditoire supposé le lire. Ce réseau
de relations est la réahté immédiatement saisissable et vécue à laqueUe
se rattache le discours du théologien, alors que l'objet du discours
objectif — en tant qu'il relève du mode de connaissance scientifique
— se donne comme réalité abstraite. Si l'on prend à titre d'exemple
la dogmatique de Barth, on dira : le propos de Barth se rattache
tout d'abord à cette réalité qu'est la Révélation. Mais la Révélation
n'est étudiée (et c'est là le contexte de communication de la dogmatique

de Barth) que pour livrer à l'Eglise les éléments d'une réflexion
critique sur sa prédication. L'étude que Barth fait de la Révélation
ne prend tout son sens et toute sa valeur que par rapport à ce contexte
de communication. En conséquence et d'une manière plus générale,
non seulement la pensée objective s'enracine dans la réalité vécue,
mais encore elle ne prend tout son sens et toute sa valeur que par
rapport à cette dernière.

Mais — et c'est là notre deuxième niveau d'approche —
l'enracinement de la pensée objective dans la réalité vécue n'a pas lieu
uniquement et fondamentalement dans l'horizon du contexte de
communication de tout discours objectif. Cet enracinement se réalise
dans l'activité de l'interprète lui-même. Pour mettre en évidence
ce fait, il suffit de s'interroger sur la genèse et la fin de tout discours
objectif. Le début d'une recherche est toujours la cristallisation d'un
souci, d'une angoisse, voire d'une simple curiosité. Son aboutissement
livre un résultat qui « donne à penser ». Dans la pratique authentique
de l'étude, c'est, par ricochet, ma situation concrète que j'essaie de
mieux comprendre. Ainsi, en deçà et au-delà du travail scientifique
de l'interprétation, c'est l'existence personnelle qui s'annonce. A la
fois sujet existant et sujet connaissant, l'homme, dans un incessant
va-et-vient, s'interroge, dialogue avec lui-même. « A rigoureusement
parler, la vie concrète est inconcevable indépendamment de ses

rapports avec la pensée, ce qui n'empêche que pour moi le savoir n'a de

sens que dans la mesure où il me permet de mieux vivre. Le sujet
existant est en quête de savoir, et le savoir, une fois découvert, réagit
sur l'existence et la modifie, et ce mouvement d'aller et retour entre
l'existence et le savoir fournit une autre image de ce que nous appelons

la réalité vécue. »'
Nous voyons donc se dessiner une dialectique entre le moment

abstrait de la connaissance et le moment de son origine, puis de sa
reprise dans l'existence concrète. Interprétation et compréhension
sont les deux moments distincts, quoique indissociables, du même

1 P.-A. Stucki : « La foi et l'objectivité », Bulletin du Centre protestant
d'études, 196 année, n« 2-3, mai 1967, p. 33.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE 4OI

processus. Et, en définitive, c'est toujours de moi qu'il y va dans la
quête incessante de la connaissance objective, si toutefois je n'utilise
pas cette dernière comme l'occasion de me fuir moi-même. «

Comprendre exactement serait ainsi entendre la question posée par l'œuvre
à interpréter, et entendre l'exigence qu'elle manifeste. S'accomplir
pour un individu particulier consisterait à ouvrir d'une manière sans
cesse plus riche et plus profonde ses possibilités propres, à être appelé
par l'œuvre hors de lui-même... » x

Bien loin de s'exclure, les exigences de Barth et de Harnack
s'ordonnent dans le cadre de la dialectique de l'existence personnelle.
L'étude objective du sens de l'Evangile trouve son origine et son
accomplissement dans le cadre de l'existence croyante. C'est donc
bien le devoir de l'herméneutique, en tant que théorie de
l'interprétation et de la compréhension, de décrire les présupposés et les
aboutissements anthropologiques de la connaissance objective.

Placé devant le problème d'une théologie après Barth, mais aussi
devant les questions pertinentes de la théologie libérale finissante,
nous avons vu se profiler la voie de la théologie herméneutique. Si
l'herméneutique doit fournir les cadres d'une nouveUe réflexion
théologique, alors l'apport de la philosophie à la théologie s'impose de
manière positive et fructueuse. C'est toute une série de disciplines
philosophiques qui seraient ainsi appelées à « épauler » le travail
théologique. Contentons-nous de citer, parmi d'autres, l'histoire critique
de la philosophie, l'epistemologie, la méthodologie, l'anthropologie,
les études sur le langage qui, par aiUeurs, se développent dans la
linguistique et la sémantique.

Toutefois, à nos yeux, une théologie herméneutique présente un
enjeu historique encore plus conséquent. Dans la mesure où sa structure

fondamentale se donne comme relation historique à un événement

historique unique par la seule médiation des Ecritures, dans la
mesure où cette relation historique, accomplie dans l'étude attentive
et rigoureuse des Ecritures, met sans cesse en mouvement l'existence
personnelle, alors cette théologie de la Parole reprend de manière
originale, mais fidèle, l'héritage des réformateurs du XVIe siècle.
Sola scriptura. Sola fide. Sola gratia.

Jean Zumstein.

1 R. Bultmann, ouvrage cité, p. 58.


	Théologie et philosophie : quel doit être aujourd'hui le rôle de la réflexion philosophique en théologie?

