
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 5-6: Numéro du centenaire

Artikel: Christliche Theologie und philosophische Kritik

Autor: Pannenberg, Wolfhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRISTLICHE THEOLOGIE

UND PHILOSOPHISCHE KRITIK

Das Verhältnis zur Philosophie ist im Laufe der vierhundertjährigen

Geschichte des Protestantismus immer wieder problematisch
und umstritten gewesen. Es gibt daher keine für den Protestantismus
im ganzen charakteristische Stellung zur Philosophie und ihrem
geistigen Erbe, sondern eine grosse Vielfalt von z.T. einander scharf
entgegengesetzten Positionen. Dabei geht es nie nur um das Verhältnis
des christlichen Glaubens zu den im engeren Sinne philosophischen
Entwürfen einer Letztbegründung der Erfahrung und des Denkens,
sondern vor allem um das Verhältnis der Theologie zum kritischen
Denken überhaupt, wie es sich seit den Anfängen griechischer
Philosophie ausgebildet und in der Neuzeit zu einem zuvor unbekannten
Selbstbewusstsein erhoben hat. Geschichtlich handelt es sich auf der
einen Seite um das Verhältnis des christlichen Geistes zum Erbe des

griechischen Denkens. Die Frage danach drängt sich der Theologie
aus ihrer eigenen Überlieferung immer wieder auf, weil die Theologie
in ihrer klassischen Zeit, in der Spätantike, dieses Erbe nachdrücklich
und nicht ohne Erfolg für sich beansprucht hat, und weil diese Rezeption

für das Selbstverständnis eines über den jüdischen Traditionsbereich

hinausgewachsenen Christentums konstitutiv werden musste.
Auf der anderen Seite, bedrängender noch, geht es um das christliche
Selbstverständnis angesichts der Fragestellungen, die mit der
Aufklärung in Bewegung gekommen sind und seitdem das moderne
Bewusstsein geprägt haben : Darf christliche Theologie sich zur
Wendung des modernen Geistes gegen die autoritären Ansprüche
geheiligter Überlieferung bekennen Oder muss sie sich identifizieren
mit den durch die aufgeklärte Kritik angegriffenen Positionen, so
dass diese als repräsentativ für das Christentum überhaupt zu gelten
hätten

Der Gegensatz zur Tendenz der Aufklärung auf intellektuelle
Emanzipation hat sich im protestantischen Bereich gewöhnlich in
dualistischen Bestimmungen des Verhältnisses der Theologie zur



350 WOLFHART PANNENBERG

Philosophie niedergeschlagen. Die katholische Theologie befand sich
hier insofern in einer anderen Situation, als sie nach der Aristotelesrezeption

des christhchen Mittelalters eine der repräsentativen
Gestalten griechischer Philosophie in den Autoritätsanspruch der
christlichen Überlieferung einbezogen hatte. Die Emanzipationsbestrebungen

des neuzeitlichen Denkens gerieten hier zuerst mit der
Autorität des Aristoteles in Konflikt, bevor sie auf die christhchen
Glaubenslehren im engeren Sinne stiessen. In der altprotestantischen
Theologie konnten solche Konflikte im philosophischen Vorfeld keinen
nennenswerten Umfang annehmen, da theologische Traditionen und
in sie eingegangene philosophische Konzeptionen hier, jedenfalls
offiziell, keine selbständige Autorität neben der Schrift gewinnen
konnten. Nicht die vorübergehende Verbindung der orthodoxen
Dogmatik mit der aristotelischen Metaphysik stand hier im Mittelpunkt
der frühneuzeitlichen Kritik, sondern die Offenbarungsautorität selbst,
allem voran der altprotestantische Begriff der widerspruchsfreien
Lehreinheit des inspirierten Schriftkanons. Soweit sich die
protestantische Theologie mit der durch die Aufklärung angegriffenen
Position überlieferter Autorität identifizierte, stellte sich ihr Verhältnis

zur Philosophie und einer philosophisch begründeten Rehgions-
lehre daher leicht dualistisch dar, wie es gegen Ende des 18.
Jahrhunderts im Gegensatz von Supranaturalismus und Rationalismus
zugespitzten Ausdruck fand. Der supranaturalistischen Position
gegenüber konnten sich im Protestantismus allerdings — wiederum
anders als in der römisch-katholischen Theologie — auch theologische
Konzeptionen entwickeln, die sich entschieden auf den Boden der
aufgeklärten Autoritätskritik stellten. Solche Konzeptionen neigten
durchweg zur Anlehnung an bestimmte philosophische Systeme. Das

gilt noch von den Entwürfen liberaler Theologie im neunzehnten und
zwanzigsten Jahrhundert, die sich im Unterschied zum älteren
Rationalismus auf die Besonderheit religiöser Erfahrung als
Unterscheidungsmerkmal gegenüber dem philosophischen Denken beriefen ;

denn die Inhalte solcher religiösen Erfahrung mussten doch in einer
der Philosophie, d.h. bestimmten philosophischen Systemen, entlehnten

Begrifflichkeit beschrieben werden, wenn sie nicht im Widerspruch

zur liberalen Grundentscheidung als philosophischer Kritik
entzogene Offenbarungswahrheit behauptet werden sollten.

Vor und neben diesen beiden, durch die Stellung zur Aufklärungsproblematik

bedingten und voneinander geschiedenen Typen der
Verhältnisbestimmung von Theologie und Philosophie gibt es im
Protestantismus eine dritte Auffassung, die am ehesten für spezifisch
protestantisch gelten könnte und weitreichende Wirkungen gehabt
hat. Sie setzt die Theologie dem philosophischen Denken nicht
schlechthin entgegen, bagatellisiert auch nicht die unvermeidliche



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 351

philosophische Prägung der vom Theologen benutzten Begrifflichkeit
als irrelevant für den Inhalt der theologischen Aussagen. Doch sie
beschränkt die theologische Relevanz philosophischer Fragestellungen
auf die Thematik einer praktischen Philosophie, auf die sittliche
Bestimmung des Menschen, sowie auf die affektiven Widerstände
gegen diese sitthche Bestimmung. So haben schon, wie E. Mühlenberg
in einem noch nicht publizierten Vortrag zeigt, Melanchtons Loci
communes jene Faktoren der christlichen Überlieferung als Topoi
christlicher Lehre in den Mittelpunkt der Theologie gerückt, die die
Affekte der Menschen zu beeinflussen und ihren Widerstand gegen
die Gottesliebe zu überwinden geeignet sind. Dass später die
praktische Philosophie Kants in der protestantischen Theologie Epoche
machen konnte, als Ausgangspunkt nicht nur des Rationalismus,
sondern auch des Supranaturalismus — das hatte durchaus alte und
tiefe Wurzeln in der spezifisch protestantischen Thematik der Theologie,

in der Thematik von Schuld und Vergebung, Gesetz und
Evangelium. Die Konzentration der Religion auf die ethische Problematik
kann als eine Eigentümlichkeit der protestantischen theologischen
Tradition überhaupt gelten. Sie lässt sich bei den Reformatoren, im
altprotestantischen Verständnis der Theologie als praktischer
Wissenschaft, in der Aufklärung ebenso wie im Pietismus verfolgen und
kennzeichnet den Rationalismus, besonders im Gefolge Kants, ebenso
wie den Supranaturalismus. Nur hat letzterer, statt die Theologie
auf Ethik zu reduzieren, eine Ergänzung der philosophischen Ethik
durch die Offenbarung der heiligen und vergebenden Liebe Gottes
in Jesus gefordert, weil die philosophische Ethik zu einer Lösung des
ethischen Zwiespalts im Menschen, also der Schuldproblematik, nicht
in der Lage sei. Diese supranaturalistische Denkform hat sich in der
Theologie des neunzehnten Jahrhunderts auf mindestens drei
Entwicklungslinien durchgesetzt : Sie lässt sich von G. Storr über
Tittmann, Tholuck und Julius Müller einerseits zum Erlanger
Neuluthertum, andererseits zur Bibeltheologie E. Cremers und M. Käh-
lers, sowie schhesslich zu A. Ritschl und W. Herrmann verfolgen
und hat durch letzteren bis in die Gegenwart gewirkt, nämlich durch
Bultmann und seine Schüler, von denen besonders E. Fuchs und
G. Ebeling eine neue Wendung zu W. Herrmann vollzogen haben. So

repräsentiert heute vor allem die existenziale Interpretation der Bult-
mann-Schule das Erbe des ethisch begründeten Supranaturalismus.
Im Unterschied zur « Neoorthodoxie » barth'scher Prägung, die sich
jeder philosophischen Rechtfertigung oder auch nur Anknüpfung
theologischer Aussagen an Philosophisches widersetzt, anerkennt die
existenziale Interpretation in der Ethik bzw. in einer ethisch
orientierten oder mit ethischer Akzentuierung rezipierten Daseinsanalyse
einen ihr mit der Philosophie gemeinsamen Boden. Dabei wird jedoch



352 WOLFHART PANNENBERG

die Verflochtenheit der ethischen Thematik mit anderen, theoretischen

Themenkreisen der philosophischen Tradition von vornherein
ausgeblendet. Dafür ist gerade auch die einseitig ethisch akzentuierte

Inanspruchnahme der Heideggerschen Daseinsanalyse und
späterhin sprachphilosophischer Fragestellungen durch die existenziale

Interpretation sehr instruktiv.
Das Bemühen um eine Urteilsbildung über die verschiedenen

typischen Ausprägungen theologischen Selbstverständnisses gegenüber

der Philosophie im Protestantismus muss einsetzen bei dem
reinen Offenbarungsstandpunkt ; denn wenn dieser als gerechtfertigt
erscheint, dann müssen für den Theologen alle weiteren Erörterungen
über das Verhältnis zur Philosophie sich erübrigen.

Dass Theologie es mit Offenbarung zu tun hat, bedeutet jedenfalls,

dass sie sich nicht reduzieren lässt auf Einsichten, die ausserhalb

des Umkreises geschichtlich konkreter Erscheinungen göttlicher
Wirkhchkeit, « Offenbarungen » im weiteren Sinne des religionswis-
senschafthchen Sprachgebrauchs, zu gewinnen sind. Das ist eine
Wahrheit, an die Theologen bei ihrem Bemühen um Verständlichkeit
der christlichen Überlieferung sicherlich immer wieder einmal erinnert
werden müssen. Wenn bei dieser Feststellung, die der sogenannten
Neoorthodoxie ihr geschichthches Recht einräumt, der Begriff
Offenbarung im Plural und gar in Verbindung mit Religionen gebraucht
wird, so ist damit allerdings auch schon ein erster kritischer Gesichtspunkt

geltend gemacht : Die durch die bibhschen Schriften bezeugte
Offenbarung Gottes (wie immer man ihren Inhalt und ihre Einheit
erheben mag) kann nur durch einen Akt irrationaler Willkür isoliert
werden aus der Nachbarschaft anderer Rehgionen und ihrer
Offenbarungsansprüche. Erst aus dem Vergleich mit ihnen, nicht durch
ein am Anfang stehendes Postulat, kann sich die Besonderheit des
israelitischen und des urchristhchen Offenbarungsglaubens ergeben,
sei es für das Ganze der israelitisch-urchristlichen Überlieferungsgeschichte,

bzw. für ihren literarischen Niederschlag im Alten und
Neuen Testament, oder sei es — angesichts der unüberwindlichen
Vielfalt der in den bibhschen Schriften begegnenden Konzeptionen —
für einige charakteristische und als theologisch zentral beurteilte
Komplexe, also einen Kanon im Kanon, wie z.B. für die Botschaft
Jesu und die Theologie des Paulus. Erst daraufhin lässt sich die Frage
nach der Wahrheit dieses Offenbarungsglaubens behandeln, die
Frage also, ob es sich dabei nur um menschliche Rehgion oder aber,
ihrem Anspruch gemäss, in der Form menschlicher Religion um
Selbstbekundung göttlicher Wirklichkeit handelt. Eine derartige
vergleichende Untersuchung und erst recht die damit verbundene
Urteilsbildung über die Wahrheit eines Offenbarungsglaubens, der zunächst
als einer unter anderen in der Welt der Religionen begegnet, ist ohne



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 353

eine philosophische Theorie der Religionen gar nicht möglich.
Offenbarungstheologie bedarf also einer religionsphilosophischen Grundlegung.

Diese Forderung bedeutet nicht, dass der Theologe irgendeine
Philosophie auf Autorität hin als Grundlage seiner eigenen Arbeit zu
übernehmen hätte. Er soll vielmehr die Angemessenheit der ihm
erreichbaren religionsphilosophischen Kategorien und Urteile an
ihren Gegenstand von Fall zu Fall überprüfen und unter Umständen
selbst Alternativen entwickeln. Aber das kann nur auf dem Boden
rehgionsphilosophischer Diskussion sinnvoll geschehen und nicht von
einem schon vorausgesetzten Offenbarungsprinzip her.

Offenbarungstheologie setzt also durch sich selbst immer schon
ein Verständnis von Offenbarung und Religion voraus, also eine
Philosophie der Religion. An dieser Stelle ist es für ein selbstkritisches
theologisches Denken unerlässhch, sich explizit auf philosophische
Probleme einzulassen. Und noch nach einer zweiten Seite hin wird
jede Selbstisolierung einer Offenbarungstheologie gegenüber dem
philosophischen Denken unhaltbar : Theologie spricht unter Berufung
auf Offenbarung Behauptungen über den Menschen und seine Situation,

aber auch über Welt und Geschichte aus — lauter Themenkreise,
die auch Gegenstand wissenschaftlicher und philosophischer Aussagen
sind. Die Überzeugung von der Wahrheit solcher theologischen
Behauptungen ist, wenn anders die Wahrheit in bezug auf ein und
dasselbe nur eine sein kann, nur unter der Voraussetzung möglich,
dass die theologischen Behauptungen mit dem, was an aussertheo-
logischen Behauptungen über Mensch, Welt, Geschichte wahr ist,
übereinstimmen, und diese Voraussetzung muss selbst Gegenstand
theologischer Reflexion werden, weil sonst die Wahrheit aller
theologischen Aussagen dahinsteht. Das erfordert aber eine Teilnahme der
Theologie am ganzen Umfang der philosophischen Diskussion samt
ihrem Bezug auf die einzelwissenschaftliche Forschung.

Noch in einer dritten Hinsicht kann auch eine der Absicht nach
reine Offenbarungstheologie sich philosophischer Befragung und
Rechenschaft redlicherweise nicht entziehen : Sie muss Auskunft
über den Sinn ihrer Sätze und ihres Sprachgebrauchs geben können.
So ist oben schon gesagt, dass theologische Sätze — jedenfalls
teilweise — Behauptungscharakter haben, also keine lediglich
performative Funktion. Daraus folgt aber, dass sie auch den Kriterien
unterliegen, die für Behauptungssätze gelten ; insbesonders müssen
Kriterien ihrer Wahrheit oder Unwahrheit angebbar sein.

Die Gründe, die gegen eine dualistische Bestimmung des Verhältnisses

der Theologie zur Philosophie im Sinne einer reinen, d.h. einer
autoritären, Offenbarungstheologie sprechen, lassen es auch bereits
als fraglich erscheinen, ob die Beschränkung positiver Berührungen
der Theologie mit dem philosophischen Denken auf das Feld der

23



354 WOLFHART PANNENBERG

ethischen Problematik vertretbar ist. Denn die angeführten Gesichtspunkte

reichen sämtlich hinaus über die ethische Thematik. Sie
fordern ein Verständnis von Wirklichkeit überhaupt. Denn auch
wenn das menschliche Handeln hinausgreift über das, was schon ist,
so bezieht es sich doch auf das Vorhandene und ist im Hinblick auf
die Bedingungen seiner eigenen Wirklichkeit und seiner Macht über
die vorgefundene Welt zu befragen. Obwohl also jedem Ansatz zu
ethischer Besinnung bereits ein theoretisches Verständnis von
Wirklichkeit überhaupt vorausliegt, muss nach dem Wahrheitsmoment
der Einschränkung theologischer Inanspruchnahme der Philosophie
auf die Ethik gefragt werden. Das ist schon wegen der dominierenden
Bedeutung dieser Denkweise in der theologischen Tradition uner-
lässlich.

Die Stärke dieser Auffassung hegt in ihrer Konzentration auf den
Menschen und seine Existenzproblematik. Damit sind in der
Reformation unzweifelhaft urchristliche Motive erneuert worden, und darüber

hinaus lassen sich eigentümliche Parallelen zwischen protestantischer

Theologie und neuzeitlicher Philosophie in der Wendung zur
Subjektivität als dem Ort der Wahrheit beobachten. Doch im Unterschied

zur neuzeitlichen Subjektivitätsphilosophie hat die Theologie
sich mit der Konzentration auf Sünde, Rechtfertigung und Heiligung
des Menschen zunehmend aus den Kämpfen um das Weltverständnis
zurückgezogen, entsprechend der fortschreitenden Auflösung des
alten Wunderbegriffs und einer teleologischen Naturbetrachtung. Die
ethische Thematik wurde nicht als ein Ausgangspunkt für ein neues
Verständnis von Wirklichkeit überhaupt, mit Einschluss auch der
Naturvorgänge, begriffen, sondern wurde zu einer Festung, in die
sich die Theologie zurückzog, als die Welt der Natur ihrer Zuständigkeit

entzogen wurde. Dadurch entwickelte sich jedoch eine Trennung
zwischen Welt — und Selbstverständnis, die auf die Dauer unhaltbar
werden musste. Ein klassisches Beispiel für solche Trennung hat
zuletzt noch Bultmann durch seine These gegeben, dass das
Weltverständnis des Urchristentums für uns veraltet sei, das urchristliche
SelbstVerständnis jedoch ohne weiteres eine Möglichkeit auch
gegenwärtigen Selbstverständnisses der Menschen darstelle, sobald es durch
eine Entmythologisierung von seiner Verbindung mit jenem veralteten,

mythologischen Weltbild befreit sei. Diese These und jede
ähnliche isolierte Konzentration auf das Selbstverständnis des
Menschen lässt sich darum nicht halten, weil Selbst- und Weltverständnis
immer zusammengehören. Es ist unhistorisch, das eine für veraltet
und das andere für identisch übernehmbar zu erklären. Das Ringen
um ein angemessenes Selbstverständnis des Menschen erfolgt auf
weite Strecken hin als Auseinandersetzung um sein Verhältnis zur
Welt, und mit diesem wandelt sich auch das Verhältnis des Menschen



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 355

zu sich selbst. Die Veränderung der Welt durch den Menschen
vermittelt die Veränderung des Menschen selbst.

Die traditionelle Konzentration der protestantischen Theologie auf
die ethischen Fragen von Schuld und Vergebung hat nicht nur die
Probleme des Weltverständnisses, sondern vielfach auch den
gesellschaftlichen Charakter der menschlichen Daseinswirklichkeit in den

Hintergrund gedrängt. Das ist insofern charakteristisch, als die
Gesellschaft ebenso wie die Naturwelt den engsten Umkreis der
privaten Existenz des einzelnen überschreitet. Es sind gewöhnlich die
Themen einer privaten Persönlichkeitsethik gewesen, nicht die objektiven

Institutionen und « Güter » menschhchen Handelns, die den

Bezugspunkt theologischer Aussagen bildeten. Der Schwerpunkt des

theologischen Interesses lag auf der individuellen Daseinsproblematik,
in weitgehender Ablösung vom Verhältnis des Menschen zur Naturwelt

und, besonders in der lutherischen Überlieferung, auch von der
Gesellschaft. Das dabei entwickelte und in der Überlieferung
verfestigte Bild von der individuellen Daseinsproblematik musste selbst

zu Abstraktionen erstarren, weil das Dasein des einzelnen nicht ohne
sein Weltverhältnis und seine gesellschaftlichen Bezüge geschichtliche

Konkretheit hat. Das in der protestantischen Überlieferung
noch weithin wirksame abstrakte Bild von der Daseinsproblematik
des einzelnen konnte sich aber nur verselbständigen auf dem Boden
einer scheinbaren Selbständigkeit der ethischen Thematik gegenüber
Naturphilosophie und Metaphysik. Denn dass der Mensch seine Stellung

im Kosmos nicht als isoliertes Individuum realisieren kann, hegt
auf der Hand. Die Naturgeschichte der Menschheit spricht
überwältigend für die Priorität der Gemeinschaft gegenüber dem
Individuum. Nur im Horizont der ethischen Frage kann sich ein anderes
Bild ergeben, weil mit dem Aufkommen ethischer Besinnung die
Individuen tatsächlich auf sich vereinzelt wurden. Doch vom vereinzelten

Individuum her kann weder der Gesellschaftsprozess begriffen
werden, wie es die abstrakten Vertragstheorien des Ursprungs der
Gesellschaft versucht haben, noch auch das Verhältnis der Menschen

zur Naturwelt. Vielmehr ist umgekehrt die Emanzipation des
Individuums immer schon gesellschaftlich und durch das Weltverhältnis
vermittelt und bleibt rückgebunden an in diesen beiden Bereichen
verwurzelte Voraussetzungen. Die Ablösung der ethischen Frage des
Menschen nach seiner eigenen Bestimmung von der Themen eines

allgemeinen Wirklichkeitsverständnisses hat also ihrerseits
gesellschaftliche und geschichtliche Voraussetzungen. Das gilt noch einmal
in besonderer Weise für den ethischen Individualismus der protestantischen

Frömmigkeit. Es würde zu weit führen, hier die gesellschaftlichen

und geschichtlichen Bedingungen des protestantischen
Individualismus zu beschreiben. Es muss genügen, die Frage nach den



356" WOLFHART PANNENBERG

Gründen zu stehen, deretwegen die im Protestantismus dominierende
Frömmigkeit sich der gesellschaftlichen und durch das
Wirklichkeitsverständnis im ganzen gegebenen Bedingungen ihres ethischen
Individualismus so wenig bewusst wurde. Diese Gründe sind in der
geistesgeschichthchen Herkunft der protestantischen Frömmigkeit zu
suchen. Sie scheinen nicht zuletzt damit zusammenzuhängen, dass
die mittelalterliche Ethik eine Gebotsethik war. Durch die Autorität
des gebietenden Gottes wurden die ethischen Normen aus der Relativität

auf Wirklichkeitsverständnis und Gesellschaft herausgelöst.
Durch den Glauben an ihre inhaltliche Koinzidenz mit einem wie
immer begründeten Naturrecht aber wurden sie wiederum der Willkür
des gebietenden Gottes entnommen. Dieses Syndrom und mit ihm
der Schein einer Selbständigkeit der ethischen Thematik konnte
bestehen, solange der Inhalt ethischer Verpflichtung als ausgemacht
gelten konnte, sei es auf dem Boden der traditionellen christlichen
Gebotsethik, sei es auf dem ihrer rationalen Surrogate bis hin zum
kantischen kategorischen Imperativ und dem Gedanken durch sich
selbst verpflichtender Werte, die als solche nur « gefühlt » zu werden
brauchten. Doch schon das zunehmende Bedürfnis nach immer neuer
rationaler Rechtfertigung der traditionellen Normen zeigt die
fortschreitende Auflösung ihrer selbstverständlichen Geltung. Von einer
solchen kann schon seit der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts
kaum noch die Rede sein. Die Moralkritik Nietzsches und die Erfahrung
unseres Jahrhunderts haben das immer weiteren Kreisen zum Bewusstsein

gebracht. Demgegenüber erscheint die Wertphilosophie als ein
letzter Versuch, die Selbstverständhchkeit ethischer Werte — wenn
auch um den Preis der Anerkennung ihrer Konflikte untereinander —
zu retten. Mit dem Verlust der Selbstverständlichkeit der traditionellen

ethischen Normen aber schwindet auch der Schein einer
Selbständigkeit der ethischen Thematik selbst gegenüber den Fragen eines

allgemeinen Wirklichkeitsverständnisses und den gesellschaftlichen
Prozessen. Die ethische Bestimmung des Menschen bedarf heute ganz
neuer Klärung von Grund auf, und eine solche kann nur erfolgen in
Verbindung mit einer Untersuchung der Eigenart des Menschseins
überhaupt, die sich nicht ohne Erörterung der Stellung des Menschen
im Kosmos klären lässt.

Der Rückzug nicht nur der Theologie, sondern auch der durch
Erweckungsbewegungen erneuerten und geprägten protestantischen
Frömmigkeit auf die ethische Daseinsproblematik des Individuums,
die Preisgabe der Fragen des Weltverständnisses, enthüllt sich immer
deutlicher als eine Sackgasse des theologischen Denkens. Ohne Bezug
zur Wirklichkeit der Welt lässt sich der Gottesgedanke nicht mehr
festhalten, wie der gegenwärtige Streit um den « Tod Gottes » zeigt.
Und schliesslich werden in der Isolierung der ethischen Thematik die



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 357

Inhalte ethischer Verpflichtung selbst zweifelhaft als bloss äusserlich
aufgedrängte Normen. Damit fällt die Grundlage für die im
Protestantismus herkömmliche Anknüpfung des Vergebungszuspruchs an
ein vorausgesetztes Schuldbewusstsein, des Evangeliums an das
Gesetz, dahin. In einer Welt, in der nach der scharfsichtigen Diagnose

Paul Tilhchs die Menschen weniger unter Schuldgefühlen als
unter dem Gefühl der Sinnlosigkeit des Daseins leiden, hat die
Botschaft von der Vergebung ihre klare Adresse verloren ; denn einerseits

schwindet das Bedürfnis nach Vergebung, weil die Normen, die
übertreten werden, nicht mehr als unbedingt geltende empfunden
werden, und andererseits (aber dem ersten entsprechend) scheint die
herkömmliche christliche Auffassung von der Göttlichkeit der Vergebung

die simple Tatsache, dass die Menschen sich eben irgendwie
miteinander arrangieren müssen, masslos aufzubauschen. Angesichts
der Relativierung früher einmal absolut geltender Normen in der
modernen Industriegesellschaft trägt auch die Botschaft der
Vergebung die Götthchkeit — sei es im Sinne der Anmassung oder als
Offenbarung — nicht mehr unmittelbar an der Stirn. Die Konzentration

der Frömmigkeit und der Theologie auf eine Gebotsethik,
bzw. auf die nur aus dem Absoluten zu rechtfertigende Vergebung
der Übertretung solcher absoluten Gebote, bringt immer mehr
angestrengten Leerlauf hervor. Das festzustellen kann nicht bedeuten,
dass die ethische Daseinsproblematik für die Theologie irrelevant
geworden wäre. Aber die Zuspitzung der ethischen Thematik auf die
individuelle Problematik von Schuld und Vergebung, sowie die
Isolierung der Ethik von den Fragen des theoretischen
Wirklichkeitsverständnisses und damit auch von der Wirklichkeit der Gesehschaft
müssen überwunden, die Frage nach der Bestimmung des Menschen
muss in die umfassendere Frage nach dem Sinn des Daseins überhaupt
zurückgenommen werden.

In dieser Situation muss die Theologie sich in vollem Umfang auf
die philosophische Thematik einlassen. Das ist in der neueren
Theologiegeschichte nur selten geschehen, sei es — wie in der katholischen
Theologie — wegen der Beschränkung auf eine bestimmte, den
theologischen Bedürfnissen bereits adaptierte Systemgestalt der
Philosophie, sei es — wie im Protestantismus — wegen der Vorherrschaft
einer Verbindung von Offenbarungsglauben und ethisch-existenziellen
Motiven. Eine Ausnahmestellung kommt in der deutschen
protestantischen Theologiegeschichte der Neuzeit fast nur den vom
deutschen Ideahsmus ausgegangenen Impulsen zu, deren Wirkung in
ihren Anfängen durch die erste Fassung von Schleiermachers « Reden
über die Religion » und in ihren Ausläufern in unserem Jahrhundert
durch Troeltsch und Tillich repräsentiert ist. Um sich das Ausmass
der gegenwärtig anstehenden Aufgabe deutlich zu machen, muss man



358 WOLFHART PANNENBERG

aber wohl noch weiter zurückgreifen, nämlich auf die erste klassische
Epoche christlicher Theologie überhaupt, auf die Patristik. Damals
trat die Theologie in Konkurrenz zu den philosophischen Schulen
der Antike, mit dem Anspruch, die wahre Philosophie zu begründen.
Damit ist ein Massstab für alles theologische Denken gesetzt, dem
kein einzelnes theologisches System endgültig genügen kann, und an
dem gemessen vieles, was in der Geschichte als Theologie hervorgetreten

ist, als völhg unzureichend erscheinen muss. Und doch reicht
dieser Massstab allein zu, eine Vorstellung von der Grösse der
Aufgabe zu vermitteln, der sich christliche Theologie heute gegenübersieht,

wenn sie in der geistigen Auseinandersetzung der Moderne
bestehen will.

Die Idee der Theologie als « wahrer Philosophie » dürfte kaum
geeignet sein, ein friedliches Nebeneinander von Theologie und
Philosophie zu ermöglichen. Sie macht aussertheologischer Philosophie
die Wahrheit ihrer Konzeptionen streitig, so wie sich umgekehrt
Philosophie in ihrer Geschichte auf weite Strecken hin durch
kritische Auflösung theologischer Lehre und Überlieferung behauptet hat.
Die Philosophen haben dabei entweder der gesellschaftlich geltenden,
positiven, eine « natürliche » Theologie entgegengesetzt, d.h. eine
solche, die der Natur des Göttlichen gemäss sein und nicht nur auf
menschlicher Konvention beruhen sollte. Oder sie haben Religion
und Theologie überhaupt destruiert oder als abgetan behandelt.
Umgekehrt hat die christliche Theologie, als sie der Universalität ihrer
Wahrheit noch gewiss war, sich selbst als die von der Philosophie
beanspruchte « natürliche » Theologie dargestellt und den
nichtchristlichen Philosophien mit der Letztbegründung der Wirkhchkeit
auch ihren Anspruch streitig gemacht, die Natur des Menschen und
der Welt definitiv zu bestimmen. Als die Theologie später einem von
der christlichen Offenbarung noch nicht berührten philosophischen
System eine Enklave in ihrem eigenen Bereich einräumte unter dem
Titel einer nicht mehr mit der Offenbarungstheologie identischen,
sondern von ihr unterschiedenen und vermeintlich ihr Vorfeld bildenden

theologia naturalis, da schickte sie sich bereits an, auf ihre eigene
Universahtät zu verzichten. Das Arrangement mit einer auf ausser-
christlichen Voraussetzungen beruhenden Philosophie wie der
aristotelischen kündigte den Verfall der Theologie an ; denn diese ist
entweder universal und entspricht so im Denken dem einen Gott, dessen

Offenbarung sie bedenkt, oder sie verliert ihre intellektuelle
Integrität. Jede partikulare Bestimmung der theologischen Thematik,
jede Beschränkung ihrer Zuständigkeit auf ein Teilgebiet der
Erfahrung oder der Wirklichkeit, selbst wenn es sich dabei um das
als Offenbarung Gottes behauptete Geschehen und um seine
Vermittlung durch die Heiligen Schriften handelt, dementiert das theo-



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 359

logische Reden von Gott als dem einen Ursprung alles Wirklichen.
Ein Arrangement mit einer auf ausserchristlichen Voraussetzungen
beruhenden Philosophie wie der aristotelischen, das dieser eine relative

Selbständigkeit auf dem Gebiet natürlicher Erkenntnis zugesteht
und die Theologie auf das Gebiet übernatürlicher Offenbarungswahrheit

begrenzt, ist daher theologisch im höchsten Grade bedenklich.
Andererseits musste die Idee einer Philosophie, die als theologia naturalis

eine blosse Propädeutik für die höhere Wahrheit der Theologie zu
leisten hätte, ein ohnmächtiger Traum der Theologen bleiben.
Philosophie hat es von ihrer Tradition her nicht weniger mit der einen
und ganzen Wahrheit zu tun als christliche Theologie. Der Versuch,
philosophisches Denken als blosse Vorbereitung für die der Vernunft
unerreichbaren Wahrheiten der Offenbarung in den Dienst zu nehmen,
musste daher scheitern. Er musste die Selbstbefreiung des
philosophischen Denkens von der Theologie herausfordern. Der Streit
zwischen Theologie und Philosophie lässt sich nicht dadurch schlichten,
dass man ihnen verschiedene je eigentümliche und voneinander
gesonderte Zuständigkeiten zuweist. Die herkömmliche Aufteilung
zwischen natürlicher und übernatürhcher Erkenntnis und Thematik
scheitert daran, dass die Frage nach der Natur der Dinge sich von
ihrem Ursprung her als definitiv und exklusiv, als keiner anders

gearteten Ergänzung oder gar Überhöhung fähig versteht und
verstehen muss. Philosophie und Theologie können einander aber auch
nicht als verschiedene Perspektiven der einen Wahrheit gegenseitig
gelten lassen, weil die Frage nach der Zuordnung solcher
unterschiedener Perspektiven in der einen Wahrheit unausweichlich ist.
Und erst ihr gilt das eigentlich philosophische Interesse. Daher kann
es keine « christliche Philosophie » als neben andern gleichberechtigte
Sonderform von Philosophie geben : Sie wird entweder von der auf
die Einheit der Wahrheit reflektierenden Philosophie als eine
untergeordnete Form der Wahrheitserkenntnis klassifiziert und
eingeordnet werden, oder sie muss sich selbst als die « wahre » Philosophie
zu behaupten suchen. Der Streit zwischen Theologie und von ihr sich
unterscheidender Philosophie ist unvermeidlich, solange nicht
Philosophie selbst theologisch wird oder Theologie als wahre Philosophie
zu überzeugen vermag. Der Streit zwischen ihnen ist von der Sache
her unvermeidlich, weil beide ihren Ernst nur in der Inanspruchnahme

der ganzen ungeteilten Wahrheit haben. Doch dass die Wahrheit,

um die ihr Streit geht, eine und dieselbe ist, das sollte mitten
im Streiten eine Gemeinsamkeit begründen und die Argumente der
andern Seite als förderlich auch für die eigene Sache erkennen lassen.

Der Versuch zur näheren Charakteristik des gemeinsamen Themas,
das zwischen Theologie und Philosophie strittig ist, stösst bereits auf
erhebliche Schwierigkeiten. In der metaphysischen Tradition ist die



360 WOLFHART PANNENBERG

Einheit der Wahrheit der Einheit des Seienden im einzelnen und im
ganzen zugeordnet. Damit kündigt sich schon an, dass bereits eine

vorläufige Beschreibung des zwischen Philosophie und Theologie
strittigen Terrains sich unausweichlich verstricken muss in die
dornigen Grundfragen der Metaphysik und in die nicht weniger dornige
Problematik der heute beliebten Verabschiedung der metaphysischen
Themen. Ob man sich ihrer so leichthin entledigen kann, oder ob
wenn nicht die überlieferten Antworten, so doch die ihnen zugrundeliegenden

Fragen und Themen der Metaphysik zumindest in einem
Grundbestande mit der Eigenart denkender Erfahrung selbst gegeben
sind und gewissenhafter Reflexion als unabweisbar sich aufdrängen,
ist hier nicht zu entscheiden. Immerhin berührt es eigenartig, dass die
These vom Ende der Metaphysik in neuerer Zeit in sehr verschiedener
Weise als Folie der Selbstauslegung ganz verschiedenartiger Positionen

(Comte, Dilthey, Heidegger) proklamiert worden ist. Die Unklarheit

des Verhältnisses gegenwärtiger Philosophie zu den Themen der
metaphysischen Überlieferung erschwert zusätzlich die Beschreibung
des Verhältnisses der Philosophie zur Theologie. Im Verhältnis zum
metaphysischen Thema der Einheit des Seienden und der Wahrheit
war eine solche Beschreibung eher erreichbar. Zwar hat es die Theologie

nicht in derselben Weise mit der Einheit des Seienden im ganzen
zu tun wie die Metaphysik. Sache der Theologie ist vielmehr das
Bemühen, die Wirklichkeit Gottes zu denken. Dabei blieb aber trotz
alles sonstigen Streites um den Gottesgedanken bis heute
unerschüttert, dass Gott jedenfalls so lange noch nicht als Gott gedacht
ist, wie er nicht als die einende Einheit alles Seienden gedacht ist.
Damit ist die Verstrickung der Theologie in die Probleme der
Metaphysik unausweichlich. Ebenso wird deutlich, inwiefern Theologie
und Philosophie einander ihr Thema streitig machen : Indem die
Philosophie das Sein des Seienden bedenkt — die Gemeinsamkeit alles
Wirklichen in seinen Besonderungen — verfolgt sie schon die Frage
nach der einenden Einheit alles Seienden mit, tritt damit in
Konkurrenz zu theologischem Reden von Gott. Und umgekehrt, wo
irgendeine Theologie sich ernsthaft darauf einlässt, Gott zu denken,
und das heisst ihn als die einende Einheit alles Seienden zu denken,
da ist sie schon in die Frage nach dem Verhältnis von Einheit und
Besonderung in der Konstitution jedes konkret Wirkhchen verwickelt.
Dass Theologie und Philosophie bei solcher Bearbeitung der gleichen
Thematik von entgegengesetzten Ausgangspunkten her zu gleichen
Resultaten gelangen, wird man allerdings im Hinblick auf die durch
Kritik rehgiöser Positionen bestimmte Geschichte der abendländischen
Philosophie kaum erwarten dürfen. So folgenreich es auch für das
Denken und nicht zuletzt für das gegenwärtige ist, ob solche
Übereinstimmung ihm als wünschenswert gilt oder nicht, ihre Realität



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 361

hält zum Alltag des Denkens die Distanz der eschatologischen oder
paradiesischen Idylle und wird sich höchstens als flüchtiger Glücksfall
hier und da einmal einstellen.

Nachdem das in der Strittigkeit gemeinsame Thema theologischen
und philosophischen Denkens als Einheit der Wahrheit und des

Seienden vorläufig beschrieben ist, muss das Recht der Kritik an
seiner in der Metaphysik klassisch gewordenen Fassung bedacht werden.

Es ist heute nicht mehr zu rechtfertigen, die Einheit des Seienden

insgesamt als ein vorhandenes — und in diesem Sinne selbst seiendes

— Ganzes und die einende Einheit dieses Ganzen ebenfalls als
vorhanden zu denken. Daher erscheint schon der blosse Versuch, die
Gesamtheit alles Seienden abschliessend in der Einheit des Systems
zu denken, als abwegig. Dagegen stehen die Endlichkeit menschlicher
Erfahrung und die prozesshafte Unabgeschlossenheit der Wirklichkeit.

Sein und Zeit sind in ihrer Zusammengehörigkeit zu bedenken,
und die Prozesse, denen alles Seiende zugehört, sind nirgends schon
definitiv abgeschlossen. Insbesondere ist die Geschichtlichkeit der
menschlichen Freiheit zwar auf das Vorhandene bezogen, aber
zugleich immer auch schon darüber hinaus. Wo das Vorhandene als
in sich abgeschlossenes Ganzes ausgegeben wird, da werden die
Ansatzpunkte zu seiner Veränderung vernachlässigt und verstellt.
Damit wird der Gedanke eines vorhandenen Ganzen alles Seienden

ideologisch. Die Brüche und Absurditäten im Vorhandenen, die nach
seiner Veränderung auf mögliche Ganzheit hin rufen, werden durch
die Illusion einer heilen Welt verdeckt oder zumindest entschärft.
Das Vorhandene als Gesamtheit — als selbst vorhandenes System —
kann nur die Unwahrheit sein. Das Vorhandene — und in diesem
Sinne das Seiende — ist vielmehr als das bestimmt, über das immer
noch hinausgefragt und hinausgedacht werden kann. Eben deshalb
muss es auch als Lästerung erscheinen, Gott als vorhandenes Seiendes

zu denken, als die selbst vorhandene einende Einheit der Welt.
Gott wäre so nicht mehr als die alles bestimmende Wirklichkeit
gedacht, es sei denn auf Kosten der menschlichen Freiheit. Ein
Freiheit und Veränderung ausschliessendes Prinzip einer im
Vorhandenen geschlossenen Welt trüge jedoch eher diabolische als göttliche

Züge.
Obwohl also die Einheit und Ganzheit des Wirkhchen nicht mehr

als definitiv vorhanden gelten kann, vermag sich das mit der erfahrenen

Wirkhchkeit zugleich sich selbst reflektierende Denken des

metaphysischen Themas der Einheit nicht einfach zu entschlagen. Jeder
seiner Schritte impliziert Identität. Zwar wird dabei Identität nur
als Einheit des Verschiedenen, Nichtidentischen gedacht, aber das
Nichtidentische selbst kommt erst im Lichte übergreifender, wenn
auch nicht immer schon thematisierter Einheit in den Bhck. So ist



362 WOLFHART PANNENBERG

Denken immer schon dem Einen und Ganzen verbündet. Dieses darf
nur nicht ohne weiteres als vorhandene Einheit und Ganzheit gefasst
werden, noch auch als die bloss abstrakte Einheit des Allgemeinen,
sondern ist als das Seiende zugleich in sich begreifende und
übersteigende Bedeutungseinheit zu verstehen.

Die Bedeutung, die einem Seienden auf Grund von Erfahrung
zuerkannt wird, greift stets hinaus über das, was an ihm vorhanden
und vorfindlich ist. Dabei erfasst unsere Erfahrung das Besondere
und einzelne nur durch ausdrückliche oder unausdrückliche Antizipation

eines Bedeutungsganzen, in bezug auf das irgend etwas allererst

bedeutsam ist. Dasselbe gilt für jede besondere Bedeutungseinheit

im Verhältnis zum jeweils umfassenderen Bedeutungsganzen
und endlich zu einer Bedeutungstotalität, die zwar alle konkret erfahrene

Bedeutung immer schon konstituiert, aber nie schon definitiv
durch Reflexion eingeholt ist. Solche Bedeutungstotalität ist keine
blosse regulative Idee der Einheit alles Inhaltes der Erfahrung, da
vielmehr das jeweilige Bedeutungsg«m:<? immer schon konstitutiv ist
für die Bedeutsamkeit des einzelnen und Besonderen, also nicht als
ein sekundär hinzutretendes Prinzip der Integration einer primär
gegebenen Mannigfaltigkeit der Erfahrung ausgegeben werden darf.
Ferner sind Bedeutungsganzheit und Bedeutungstotalität nicht zu
verwechseln mit dem Allgemeinen, das vielmehr nur den abstrakten
Abglanz der Totalität konkreter Bedeutungsbeziehungen bildet. Und
schliesslich ist der letzte Horizont einer unsere Erfahrung immer
schon leitenden, aber nie schon reflex eingeholten Bedeutungstotalität

nicht zu verwechseln mit der Idee einer Gesamtheit des Seienden,
da vielmehr Bedeutung immer das als bedeutsam erfahrene Seiende

übersteigt. Bedeutungstotalität schliesst also zwar das Seiende in
seiner Gesamtheit zusammen, geht aber zugleich hinaus über das was
bloss ist und vermag vielleicht gerade darum, die auseinanderstrebende

Vielfalt des Seienden zu vereinen.
Der Grundirrtum bisheriger Metaphysik ist also nicht schon darin

zu erblicken, dass sie überhaupt Wirklichkeit im Ganzen denken
wollte. Das Denken ist mit jedem ersten Schritt schon an Identität,
Ganzheit, orientiert und kann darum nicht in einer bloss negativen
Dialektik verharren. Aber verhängnisvoll war es, dass das Ganze
alles Wirklichen als bereits vorhanden gedacht wurde. Die dem
entsprechende Gestalt des Denkens war das in sich geschlossene
System. Aber Systeme, die mit dem Anspruch auf Totahtät und
Endgültigkeit des Wissens auftreten, erweisen ihre Unwahrheit spätestens
daran, dass die Wirklichkeit im ganzen noch nicht vollendet, noch im
Prozess ist. Darum ist Totalität, der denkende Erfahrung nicht
entsagen kann, solange sie auf Wahrheit auch nur im einzelnen und
Besonderen aus ist, nur als Sinntotahtät erreichbar, die vorgreifend



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 363

in der noch unvollendeten und widerspruchsvollen Wirklichkeit eines
in der Totahtät ihrer Bedeutungsbezüge noch nicht realisierten
Gesamtsinnes innewird, der sich ankündigt, dunkel oder lichtvoll,
in der Erfahrung von bedeutsam Besonderem.

Mit solcher Sinntotalität des Daseins im Gegensatz zum unvollendet

Fragmentarischen des jeweils Vorhandenen hat es alle
religiöse Erfahrung zu tun, auch da schon, wo die heilvolle Ganzheit des
Daseins nicht im Modus des « Noch nicht » und der Verheissung,
sondern als urbildliche und urzeitliche Ordnung geschaut wurde,
von der der Mythos kündete. Auch solche heilige Ordnung
überschreitet die vorhandene Wirklichkeit. Der Erfahrung des mythischen
Denkens entspräche allerdings eher die umgekehrte Charakteristik :

Das profane Dasein und die gegenwärtige Welt bleiben immer wieder
zurück hinter den mythischen Urbildern. Erst die Religion der
Verheissung hat das Heil in der noch offenen Zukunft gesucht statt in
einer unvordenklichen Vergangenheit.

Die Philosophie hat sich seit ihren Anfängen auf die von der
religiösen Überlieferung behaupteten Sinntotalitäten kritisch
zurückgewendet. Ihre Entstehung scheint zusammenzuhängen mit einem
Ungenügen daran, dass die religiösen Konzeptionen für das
Verständnis des Daseins im ganzen nicht leisteten, was sie zu leisten
vorgaben. Ihre rationalen Entwürfe scheinen an der Frage orientiert
zu sein, was besser als die jeweilige religiöse Überlieferung geeignet
erscheint, die Funktion der göttlichen Gründung des Daseins im
ganzen zu erfüllen. Die Philosophie übernimmt mit ihren Konjekturen
die Leerstellen der religiösen Überlieferung, deren Behauptungen sie
als der Natur des Göttlichen ungemäss und also seiner Funktion nicht
genügend zurückweist. Sie entwirft Alternativen zu den vorgegebenen
Lösungen der religiösen Überlieferungen. Ging es dabei in der antiken
Philosophie in erster Linie um die wahre, d.h. alles Vorhandene als
seine Wirkung rechtfertigende Gestalt des göttlichen Ursprungs,
entsprechend der altgriechischen Auffassung von der Natur des

Göttlichen, so zielt die Religionskritik der neueren Philosophie, nachdem

sie den abstrakten Gedanken eines göttlichen Ursprungs als
überflüssig, in sich widersprüchlich und als Produkt menschlicher
Projektionen abgetan hat, mit zunehmender Deutlichkeit auf die Frage
nach wahrer, d.h. alle gegenwärtigen Leiden und Übel überwindender
Versöhnung, entsprechend dem christlichen Gottesverständnis, das
erst in der Erlösung und Versöhnung der Welt die Offenbarung des
wahren Ursprungs aller Dinge findet. Der Übergang zur revolutionären

Praxis liegt daher durchaus in der Konsequenz der neuzeitlichen

philosophischen Kritik des Christentums und führt sein Thema
in anthropozentrischer Umbesetzung fort. Die Christentumskritik
geht in der Tat erst da an die Wurzel, wo sie das Thema der



364 WOLFHART PANNENBERG

christlichen Offenbarung, die Erlösung und das Heil der Menschen,
wirksamer ins Werk setzt als die Kirchen.

Die rationale Rekonstruktion fiel nicht immer so eindrucksvoll
aus wie die kritische Destruktion der religiösen Überlieferung. Oder
vielmehr, das Ungenügen der letzteren zeigte sich manchmal erst
beim Scheitern der ersteren. Die Geschichte der Philosophie lehrt,
dass die grossen Systementwürfe zu den vergänglicheren ihrer Leistungen

gehören. Sie verfielen noch schneller der Kritik ihrer philosophischen

Nachfolger als die religiösen Überlieferungen. Das ist verständlich,

weil jene nur jeweils ein einziges rationales Modell bildeten,
während die religiösen Traditionen der Auslegung durch viele solcher
Modelle fähig blieben. Es liegt nahe, die dauerhaftere Leistung der
Philosophie in der Rationalisierung des Konkreten durch Klassifikation,

aber auch in der Analyse solcher Phänomene wie der Bewegung
zu suchen. Philosophisches Denken scheint zwar die Vielfalt des
konkret Seienden weniger um seiner selbst willen als vielmehr im
Hinblick auf seinen Ort im System des Seienden überhaupt untersucht

zu haben ; es hat sich dem Konkreten zugewendet als Kriterium
und Ausgangspunkt für ein angemessenes Verständnis des Seienden
im ganzen. Während aber die dabei zunächst intendierten universalen

Entwürfe sich als brüchig erwiesen, hat die Bearbeitung des

Konkreten immer wieder Teilbereiche erfahrener Wirklichkeit zur
Übernahme in die Zuständigkeit einzelwissenschaftlicher Forschung
vorbereitet, die keinen übergeordneten Gesamtsinn mehr intendiert,
sondern die Verknüpfung der Erscheinungen als Selbstzweck
verfolgt.

Die philosophische Ausarbeitung der Logik des Konkreten ist auch
für das Verhältnis zwischen Theologie und Philosophie wichtig geworden,

zunächst in der Weise, dass die frühchristliche Theologie die von
den philosophischen Schulen beschriebenen Phänomene — und damit
zugleich oft weitreichende philosophische Theoreme — in ihren eigenen

Denkzusammenhang übernahm und damit sich selbst als « wahre
Philosophie » etablierte ¦. Die Logik der Phänomene bildet aber auch

1 Die Motive dazu wird man in gewissen Besonderheiten der christlichen
Religion zu suchen haben, besonders in ihrer Verbindung eines missionarischen
Impetus mit einem bestimmten und somit beschränkten geschichtlichen Bezugspunkt

des Glaubens : Auf « heidnischem » Boden waren Jesus und der von
ihm verkündete Gott weder durch angestammte Überlieferung legitimiert, noch
als Inbegriff geläufiger Daseinsstrukturen evident. Der zweite Mangel liess sich
noch am ehesten ausgleichen, wie die Aneignung der für die antiken Mysterienreligionen

charakteristischen Motive von Tod und neuem Leben für die Christologie

zeigt. Aber das Christentum stiess dabei in der hellenistischen Welt auf
allerlei Konkurrenz. Wo immer der christliche Gott primär als ein « fremder »

Gott empfunden wurde — und das war selbst in der Periode seiner unbestrittenen

Autorität im christlichen Mittelalter der Fall, wie die im übrigen für die



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 365

den Kampfplatz, auf dem sich in der nachmittelalterlichen Situation
der Streit zwischen Theologie und Philosophie vollziehen musste.
Denn auf die Logik der Phänomene stützt sich die philosophische
Kritik des Christentums ebenso wie einst die der homerischen Götterwelt

: auf die Geschlossenheit des Naturgeschehens und seine
Unabhängigkeit von göttlichen Eingriffen, auf die Revision des Geschichtsbildes

der christlichen Überlieferungen vom Boden der neuen Naturerkenntnis

her, auf die Beschreibung der religiösen Phänomene als
Projektionen menschlicher Subjektivität, auf eine Anthropologie, die
Religion als ein dem Menschen als Menschen nicht wesentliches
Verhalten, den Atheismus hingegen als Bedingung menschlicher Freiheit
erklärt, endlich auf eine historische Einordnung des Christentums,
die seine Grundgedanken als weltfremd und womöghch schon seit
seiner frühesten Geschichte verraten hinstellt. Die christliche Theologie

kann solcher philosophischen Kritik nur standhalten, indem sie
sich auf eine Diskussion der Phänomene einlässt, auf die jene sich
beruft, also auf die Erscheinungen des Naturgeschehens, des menschlichen

und besonders des religiösen Verhaltens und der in ihm
sich äussernden Subjektivität, endhch auf den Gang der
Menschheitsgeschichte und die Stellung des Christentums in ihr. In solcher
Diskussion wird die Beschreibung der Phänomene selbst strittig

Theologie so unglückliche These von der « Übernatürlichkeit » der
Offenbarungswahrheiten zeigt — da musste die Zumutung des Glaubens auf das
Bedürfnis nach Gründen für die Gottheit dieses Gottes stossen und also das
Bedürfnis nach Philosophie wecken. Dabei hat die christliche Apologetik als
« wahre Philosophie » — oder indem sie den christlichen Glauben selbst als
wahre Philosophie darstellte — zwar immer wieder den fremden Gott der
christlichen Botschaft als Schöpfer der Welt zu denken versucht und damit
seine Fremdheit zu beseitigen getrachtet. Aber die Aufgabe war nicht abschliessend

zu lösen, und damit perenniert das philosophische Bedürfnis der christlichen

Überlieferung, ihr Bedürfnis nach Theologie im Sinne apologetischer
Reflexion über die blosse Weitergabe heiliger Überlieferung hinaus. Noch im
Begriff der Schöpfung selbst liegen die widerstreitenden Momente der
Ursprungsverbundenheit von Schöpfer und Geschöpf und der Fremdheit und Unge-
bundenheit des Schöpfers gegenüber der von ihm geschaffenen Welt
beieinander. Indem die Theologie im Begriff der Schöpfung ihre Zusammengehörigkeit

zu denken unternahm, kam sie doch nicht darüber hinweg, dass der
Glaube an den biblischen Gott als Schöpfer der Welt sich bestenfalls partiell auf
das Zeugnis seiner Schöpfung berufen kann, so dass diese Berufung strittig
bleibt und immer wieder neuen Streit herausfordert. Am ehesten kann sich die
Theologie auf jene Phänomene berufen, die selbst erst im Wirkungsbereich der
jüdischen und der christlichen Religion ihren Ursprung haben oder ihre volle
Ausbildung fanden, nämlich auf die Geschichtlichkeit des Menschen, auf die
seine Einordnung in irgendeine vorhandene Welt sprengende personale Freiheit
und auf die gerichtete Zeitlichkeit, den Prozesscharakter alles Wirklichen
überhaupt. Doch eben damit wird auch die Unabgeschlossenheit der
Geschichtsprozesse in den Blick gerückt und mithin die Strittigkeit und Offenheit
aller Urteile über die Wirklichkeit im ganzen und die sie zum Ganzen einende
Macht.



366 WOLFHART PANNENBERG

werden. Das schliesst nicht aus, dass auch die Theologie die
philosophische Kritik an der christlichen Überlieferung grossenteils als
berechtigt anerkennen kann. Aber sie wird deren Relevanz einschränken.

Gewisse Verallgemeinerungen philosophischer Religionskritik
wird die Theologie ebensowenig übernehmen können wie gewisse
Tendenzen zur Verselbständigung der durch die Philosophie beschriebenen
Phänomene von aller religiösen Thematik. Jedenfalls von diesen
beiden Punkten her wird sich theologische Integration der
philosophischen Kritik nur als Metakritik der Philosophie vollziehen können.
Eine solche aber kann philosophischer Argumentation nur dann
gerecht werden, wenn sie selbst die Form philosophischer Reflexion
hat. Die Umkehrung der philosophischen Kritik religiöser Traditionen
ist nur da möglich, wo das rehgiöse Überheferung verantwortende
Denken seinerseits philosophisch wird und sich insbesondere den
Appell an autoritative Gegebenheiten und Instanzen irgendwelcher
Art versagt.

Leider hat die Auseinandersetzung zwischen Theologen und
Philosophen in der Neuzeit oft nicht die Gestalt eines offenen kritischen
Prozesses im Ringen um den Sinn der Phänomene gehabt. Diese reine
Gestalt der Auseinandersetzung wurde von beiden Seiten durch
Vorbehalte und Vorurteile beeinträchtigt. Die Theologie hat philosophische

Kritik vielfach nur als Ausdruck eines Gegenglaubens zur
Kenntnis genommen, und die Philosophen haben oft genug Theologie
von vornherein als autoritätsgebundenes und daher rationalen
Argumenten letzthch nicht zugängliches Denken beurteilt. Auf beiden
Seiten hat man sich damit die Auseinandersetzung zu leicht gemacht,
da es sich unter solchen Umständen zu erübrigen schien, auf die
Einwände und Konzeptionen der Gegenseite ernsthaft einzugehen.
Unglückseligerweise sind jedoch die beiderseitigen Vorurteile keineswegs

völlig unbegründet. Der beginnenden Neuzeit stellte sich das
Christentum der verschiedenen Konfessionen viel eher in der Form
der Positivität von vernünftigem Urteil unzugänglichen Offenbarungslehren

dar als im Sinne einer « wahren Philosophie ». Das etablierte
Christentum hatte zwar im Mittelalter dem philosophischen Bildungsdrang

Raum gegeben, zog sich aber gegenüber der seine eigenen
Grundlagen in Frage stellenden Kritik auf die vermeintlich sichere
Autorität der Offenbarung zurück, die dem einzelnen durch eine
jenseits philosophischer Reflexion sich vollziehende Glaubenserfahrung
gewiss werden sollte. Obwohl die Theologie der Aufklärung und des
neunzehnten Jahrhunderts sich bei weitem nicht immer auf dieser
Linie bewegte, gab es doch Anlass genug, sie als charakteristisch für
die Stellung der Kirchen zur Neuzeit anzusehen. Auf der andern Seite
liess das Bestreben nach Emanzipation vom Druck des theologischen
Autoritätsprinzips und seiner gesellschaftlichen Wirksamkeit in



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 367

Kirche und Staat schwerlich immer eine Atmosphäre entstehen, in
der zugunsten der christlichen Überlieferung sprechende Gesichtspunkte

die gleiche Aufmerksamkeit und Beachtung finden konnten
wie solche, die zu ihrer Destruktion dienten. Dem theologischen
Dogmatismus trat ein rationaler Dogmatismus entgegen, der entweder
die sinnliche Wahrnehmung oder vermeintliche erste Prinzipien der
Vernunft selbst oder beides zusammen zur exklusiven Quelle aller
zulässigen Behauptungen erklärte. Der Irrationalität der Glaubenserfahrung

begegnet bis heute die Irrationalität einer allerdings immer
wieder durch autoritäre Kirchlichkeit und Theologie herausgeforderten,

emanzipativen Selbstbehauptung, der christlicher Glaube und
menschliche Freiheit von vornherein als unvereinbare Gegensätze
gelten.

Solche Vorurteile und Vorbehalte, aber auch die dazu Anlass
gebenden Einstellungen, müssen durchbrochen werden, um von beiden

Seiten her freies Feld für den kritischen Dialog zwischen Theologie
und Philosophie zu gewinnen. Wird die Diskussion über die Bedeutsamkeit

einzelner Phänomene und ihre Relevanz für die Bedeutungsganzheit

des menschlichen Daseins in voller gegenseitiger Offenheit
geführt, so dient das der Sache sowohl der Theologie als auch der
Philosophie.

Der Theologie kann die philosophische Kritik dazu verhelfen, ein
differenzierteres und der Erfahrung der Menschen von sich selbst und
von ihrer Welt in Natur und Geschichte besser angemessenes
Verständnis von den Bedingungen glaubwürdigen Redens von Gott zu
gewinnen und die Relevanz der Geschichte Jesu von Nazareth für die
Menschheit und das Ganze der Wirklichkeit unbefangener zu
untersuchen. Zwar greifen theologische wie alle anderen Ausagen, die die
Bedeutungstotalität des Daseins intendieren, über die Antagonismen
und Absurditäten der vorhandenen Welt, über das Fragmentarische
der Realität hinaus. Aber ihr Gewicht bemisst sich danach, inwieweit
sie sich in der Lage zeigen, den Bruchstücken der Realität und der in
ihren Fragmenten sich andeutenden, weil von ihnen entbehrten
Ganzheit Raum zu geben, und das nicht nur im Sinne theoretischer
Fiktion, sondern als Sinnvertrauen künftigen Gelingens, das schon das

gegenwärtige Verhalten zu inspirieren vermag. Das Heil und also die
Ganzheit der Welt, in der die Geschichte Gottes zum Ziele kommt,
und in der seine Wirklichkeit endgültig offenbar werden soll, ist sicherlich

nicht als vorhanden aufweisbar. Die Rede davon richtet aber
nicht nur ein Gegenbild zur vorhandenen Welt im Sinne der
Vertröstung auf ein besseres Jenseits auf, sondern weist voraus auf eine
dieser Welt selbst bestimmte, sie zum Guten verändernde Zukunft.
Und solche Verheissung kann der vorhandenen Welt nicht nur
entgegengesetzt sein. Sie ist Verheissung nur so, dass sie die Leiden und



368 WOLFHART PANNENBERG

die entbehrte Vollendung, aber auch die Momente glücklichen Gelingens

im gegenwärtigen Dasein auf die sie in sich aufhebende
Versöhnung und Erfüllung bezieht. Dieser Bezug des verheissenen, durch
Jesus schon gegenwärtigen Heils zur vorhandenen Welt und ihren
Erscheinungen, um deren Heil es sich dabei doch handeln soll,
begründet das Interesse, das christliche Theologie an der ihr zuteil
werdenden philosophischen Kritik nehmen muss.

Aber auch die Philosophie dürfte bei klarem Bewusstsein von den
Bedingungen ihres eigenen Denkens und von den Gefährdungen der
um die Begründung ihrer selbst kreisenden Reflexion den Dialog mit
Religion and Theologie nicht einfach als für ihre eigene Sache
unbeträchtlich einschätzen. Der Erschütterung der religiösen Institutionen
und Überlieferungen in der modernen Gesellschaft korrespondiert
vielleicht nicht zufälligerweise ein unübersehbarer Verfall der Kraft
und der Antriebe zu komprehensiven philosophischen Entwürfen.
Konnte es in den ersten Jahrhunderten der Neuzeit so scheinen, als
ob die Philosophen berufen seien, die Theologie abzulösen in der
Aufgabe umfassender Sinndeutung der Wirklichkeit, so hat sich während
des letzten Jahrhunderts das Bild gewandelt. Die Philosophie hat sich
immer tiefer in die Probleme der Subjektivität verstrickt. Sie hat
das Feld des allgemeingültigen Wissens den positiven Wissenschaften
überlassen müssen. Demgegenüber gerät ihr eigenes Tun zunehmend
in das Licht subjektiver UnVerbindlichkeit. Es erweist damit sich
selbst als der Geschichtlichkeit und Endlichkeit der geistigen Subjektivität

verhaftet, die das zentrale Thema der neuzeitlichen Philosophie

gewesen ist. Deren Emanzipation von der Vormundschaft
überlieferter Autoritäten bildet die wohl wichtigste Errungenschaft der
neuzeitlichen Philosophie, und sie wurde gewonnen in der
Auseinandersetzung mit der christlichen Religion und Theologie. Die emanzipierte

Subjektivität aber stösst auf die Frage danach, was ihre eigene
Freiheit konkret konstituiert und ihr Dasein inhaltsvoll macht. Das
ist übrigens eine Frage, die sich heute keineswegs nur der theoretischen
Reflexion stellt, sondern ebenso als gesellschaftliches Problem der
bürgerlichen Freiheit. Es ist immer wieder versucht worden, der
Frage nach der die subjektive Freiheit selbst konstituierenden und
ermächtigenden Wirkhchkeit zuvorzukommen durch Insistieren auf
der Autonomie des Subjektes. In dieser vom transzendentalen Idealismus

eingeschlagenen Richtung hat noch die Existenzphilosophie die
Lösung für die Problematik der Subjektivität gesucht. Doch es scheint
so, dass von der Autonomie des Subjektes her immer nur eine leere,
formale Freiheit erreichbar ist, eigentümlich verwandt dem formalen
Charakter der in den bürgerlichen Demokratien pohtisch verwirklichten

Freiheit. Es ist deutlich, dass die konkrete, inhaltsvolle Freiheit
damit noch nicht gewonnen ist. Das formale Prinzip der Subjektivität



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 369

bleibt inhaltsleer und gerade darum im Hinblick auf seinen Gehalt
beliebig, andererseits aber auch trotz formaler Freiheit den ihm
fremden Gesetzen seiner Gehalte ausgeliefert. Der subjektiven Un
Verbindlichkeit, der das im Zeichen dieses Prinzips sich vollziehende
philosophische Denken anheimfällt, kann nicht etwa abgeholfen werden

durch Rekurs auf die Wissenschaften, als ob diese, etwa die
Soziologie, verbindlichere Auskunft über den Sinnhorizont des
Daseins zu geben hätten. Den modernen Wissenschaften ist es
eigentümlich, dass sie die von ihnen erforschten Phänomene dem Subjekt
zur Disposition stellen — « dem » Subjekt, weil im Prinzip jeder
Mensch in diese formale Hülle schlüpfen kann. Nur weil es der heimliche

Zweck des modernen Wissenschaftsbetriebes ist, die Phänomene
zur freien Verfügung des Subjekts zu stellen, konnten die
Einzelwissenschaften von der umfassenden Sinnfrage der Philosophie gelöst
und verselbständigt werden : Die Sinnfrage konnte ausgeklammert
werden, weil sie der freien Sinngebung der solches Wissen
gebrauchenden Subjekte und ihren Zwecksetzungen überlassen bleiben sollte.
Die Wertfreiheit des Wissens ist Bedingung dafür, dass es der formalen
Freiheit des Subjekts zu verschiedensten Zwecken disponibel bleibt.
Gerade darum aber vermag keine der auf einen begrenzten
Gegenstandsbereich eingeschränkten Einzeldisziplinen die Konstitution der
subjektiven Freiheit selbst zu leisten. Wo dieser Versuch gemacht
wird, geht die Freiheit in jedem Sinne verloren an eine Gegenstandswelt,

die durch die Wissenschaft doch gerade zur Disposition des

Subjekts und seiner Freiheit gestellt werden soll. Auch das ist kein
bloss theoretisches Problem, sondern die Menschheit ist Zeuge, wie
seine Aporien in Gestalt einer « wissenschaftlich » organisierten Gesellschaft

durchgespielt werden.
Die Konstitution der Subjektivität, ihre Verwirklichung im Sinne

inhaltsvoller Freiheit, bleibt das unerledigte Thema des modernen
Denkens. Wer einsieht, dass das Prinzip der Autonomie für sich

genommen nur zur formalen Freiheit führt, und dass die Orientierung
der Freiheit an den Wissenschaften den Verlust der Freiheit zur
Folge haben muss, der wird vielleicht der religiösen Thematik neue
Aufmerksamkeit zuwenden. In der christlichen Religion sind schliesslich

einige der Motive der modernen Subjektivität beheimatet, ihre
Freiheit von der Struktur des Kosmos und ihre Unmittelbarkeit zur
Wahrheit. Allerdings kann die christliche Religion für die
Subjektivitätsproblematik erst dann wieder relevant werden, wenn Kirche und
Theologie ihre autoritäre Gestalt abgelegt haben, von der die
neuzeitliche Subjektivität sich emanzipiert hat und die mit ihrer Freiheit
in jeder Form unvereinbar bleibt. In entpositivierter Gestalt jedoch
erschliesst die christliche Überlieferung den Horizont einer die
vorhandene Welt transzendierenden, aber sie in sich aufnehmenden und

24



370 WOLFHART PANNENBERG

verwandelnden Bedeutungstotalität des Daseins, die die subjektive
Freiheit gegenüber der Welt und den jeweiligen gesellschaftlichen
Systemen konstituiert. Entscheidend ist dabei, dass die Offenheit des
christlichen Bedeutungsfeldes auf eine noch nicht realisierte Zukunft
Zukunft definitiver Erfüllung hin, die die Totalität seiner Bedeutungsstrukturen

allererst begründet, die Möghchkeit ständiger Revision des
christlichen Daseinsverständnisses in allen Einzelzügen offenhält. Erst
dadurch ist jede autoritäre Funktion irgendwelcher Konzeptionen
christlicher Religion und ihrer Institutionen vom Wesen der Sache
her ausgeschlossen, und erst durch diese Offenheit einer stets noch
möglichen Verwandlung und « Perfektibilität » des Christentums selbst

vermag es menschliche Freiheit zu konstituieren, ohne sie zugleich zu
zerstören, wie es bei den autoritären Überheferungsformen des
Christentums und ihren Institutionen der Fall war.

Mit diesen Erwägungen ist nichts über die Wahrheit des Christentums

ausgemacht, wohl aber über die Bedingungen, unter denen es
für die Philosophie im Hinblick auf ihre eigene zentrale Problematik,
die der Subjektivität, überhaupt wieder relevant werden könnte. Die
Bedeutungseinheit des Daseins ursprünglich zu konzipieren, ist genau
genommen keine philosophische Möglichkeit. Es ist der Grundakt
rehgiöser Wahrnehmung des « Universums », wie der junge Schleiermacher

sagte, der Wahrnehmung einer die fragmentarische Realität
übersteigenden und so Freiheit eröffnenden Sinntotalität des Daseins.
Solche religiöse Wahrnehmung ist Ausgangspunkt nicht nur der
Theologie, die ihre Tragweite interpretierend ausdrücklich macht,
sondern auch der Philosophie, die die Tragweite religiöser
Sinnerfahrung im Hinblick auf ihre Fähigkeit zur Integration der phänomenalen

Welt prüft, sie gegebenenfalls korrigiert und darin mit dem
konstruktiven Denken der Theologie konkurriert, nie aber jene
Sinntotalität aus der Subjektivität des Denkens herzuleiten vermag. Bringt
philosophische Reflexion das Element der Negativität, der Nicht-
identität und somit gedankliche Bewegung in das Leben des Bewusstseins,

so bleibt sie doch immer bezogen auf ein Vorgedachtes, das sie
wohl erschüttern, aber nicht selbst hervorbringen kann. So könnte es

sein, dass die Denker recht behalten, die Philosophie als angewiesen
auf vorgängige religiöse Erfahrung und Überlieferung gesehen haben,
trotz aller kritischen Beziehung zu dieser, wie sie dem philosophischen
Denken wesentlich zu sein scheint. Philosophische Kritik löst die
autoritäre Struktur der religiösen Überheferung auf. Sie zwingt das
Überlieferte zur Veränderung, wo es unfähig geworden ist, die
gegenwärtige Lebenswirklichkeit zu erfassen. Damit werden Religion und
Theologie herausgefordert, aber so, dass beiden durch diese
Herausforderung die Chance zuteil wird, ihr eigenes Wesen reiner und
klarer auszuprägen. Wo das gelingt, da kann auch das philosophische



CHRISTLICHE THEOLOGIE UND PHILOSOPHISCHE KRITIK 37I

Denken nur gewinnen, sofern es ihm um mehr geht als um die negative
Dialektik, die die Grenzen des Endhchen und aller vorhandenen
Sinnverwirklichung aufzeigt, nämlich um ErheUung des solche negative

Dialektik immer schon leitenden Sinnhorizontes, der allem
subjektiven Setzen vorgegeben ist, aber nur durch den Akt der Freiheit
des Subjekts in die vorhandene Welt eintritt, um in ihr die Einheit
der Wahrheit und den Frieden unter den Menschen aufscheinen zu
lassen.

München. Wolfhart Pannenberg.


	Christliche Theologie und philosophische Kritik

