Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 5-6: Numéro du centenaire

Artikel: Contribution d'une réflexion sur le langage a une théologie de la parole
Autor: Ricceur, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380906

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONTRIBUTION D’UNE REFLEXION
SUR LE LANGAGE
A UNE THEOLOGIE DE LA PAROLE

I1 y a plusieurs raisons qui contraignent le théologien chrétien,
clerc ou laic, a tenir compte de ce qui se passe actuellement dans le
champ des études linguistiques. C’est sous le point de vue d’une théo-
logie de la Parole que je voudrais en rassembler l'instruction et les
exigences. Que pouvons-nous entendre ici par une théologie de la
Parole ? D’abord, elle se présente a nous a 1'état dispersé, sous les
multiples formes que prend la parole dans le champ de la théologie.

1) Toutes les affirmations des théologiens reposent sur la convic-
tion que Dieu rencontre I’homme comme parole ; nous parlons de la
« Parole de Dieu ».

2) Le christianisme est, a titre primaire, la compréhension de
cette Parole en tant qu’elle « devient chair ».

3) Le témoignage de la premiére communauté chrétienne cons-
titue une forme de la parole, la Parole de la prédication, comme lieu
ou I'événement du Christ est reconnu lui-méme comme parole.

4) La prédication actuelle est a son tour l'actualisation de cette
parole premiére, primaire, dans une nouvelle Parole intelligible pour
notre temps.

5) Le travail des exégeétes et des théologiens est a son tour une
sorte de discours sur ces quatre discours successifs, avec la finalité
ultime de reconquérir et de réaffirmer la signification de la Parole
originelle qui met en mouvement cette suite de paroles. Ainsi, le
travail du théologien apparait lui-méme comme un dernier discours
portant sur la connexion interne et intime entre la Parole de Dieu,
Dieu comme Parole en Christ, la Parole de la prédication primitive
et son actualisation dans la prédication moderne. En ce sens, toute
théologie est une théologie de la Parole. Mais la théologie méritera
plus spécifiquement ce titre, si elle s’efforce de ressaisir comme un
unique proces ce qui s’est présenté a 1'état dispersé dans 1'énuméra-
tion précédente.



334 PAUL RICEUR

Ainsi nous pouvons parler d'une théologie de la parole, a titre
unitaire, lorsque la théologie s’efforce de comprendre ensemble son
origine, son émergence historique, le moment du témoignage et sa
présente actualisation dans la prédication et le travail théologique.
Du méme coup, le probléme de l'interprétation est poussé en position
centrale ; 1'herméneutique devient quelque chose de plus que la
méthodologie de 1'exégeése, i.e. un discours de second ordre appliqué
aux régles de lecture du texte ; elle concerne la constitution de 1'objet
théologique comme « procés de parole », pour reprendre 1’expression
familiére a certains théologiens allemands (Wortgeschehen, « devenir
de la parole », ou « procés de parole »).

En poussant ainsi la notion de parole et le probléme de l'interpré-
tation dans une position centrale, le théologien se place lui-méme
dans une situation qui, inévitablement, le confronte avec toutes les
sortes d’études linguistiques. Par 13, j’entends les disciplines qui ont
quelque chose a voir avec le langage : d’abord la linguistique, au sens
strict de la science des langues dites naturelles par opposé aux langues
artificielles ; puis la généralisation des modeles linguistiques dans une
science des signes, ou sémiologie, puis les applications de la sémiologie
en anthropologie, dans la mesure ol les structures sociales reposent
sur des échanges de signes et ont une structure symbolique ; enfin la
logique, en tant qu’étude des langages artificiels. Ainsi, toutes ces
disciplines qui ont a voir et a faire avec le langage posent une question
au théologien : comment exprimer le « procés de la parole » dans le
champ de ces disciplines linguistiques ? Du méme coup, la tache d’une
théologie de la parole est double, systématique et critique : tiche
systématique d’unifier tous les domaines de la théologie sous le
concept de « procés de parole » (ce serait, si I'on veut, la constitution
interne de son objet) ; mais tiche critique (et c’est celle que je vais
considérer ici), consistant dans la confrontation de cette herméneu-
tique du « procés de parole» avec les disciplines diverses qui ont
quelque chose a voir avec le langage. Une théologie moderne de la
parole a donc I'obligation d’élaborer en méme temps, d'un seul mou-
vement et d'un seul souffle, la tache systématique ou organique et la
tache critique ou analytique. Elle ne peut plus aujourd’hui satisfaire
a la premiére sans aussi satisfaire a la seconde, parce que 'actualisa-
tion de la parole, qui est son souci principal, implique que la parole
soit elevee au rang des mots, devienne mof. Alors elle rentre dans le
champ de considération et de souci de toutes les disciplines séculiéres
que j’ai citées. C’est donc le proces de parole lui-méme qui condamne
le théologien a en venir aux mains, si je puis dire, avec toutes les
sortes de problémes posés par le linguiste, le sémiologiste, le logicien,
le philosophe, le psychanalyste, etc. J’aimerais résumer cette intro-
duction de la maniére suivante : I’objet de la théologie, c’est la parole



REFLEXION SUR LE LANGAGE — THEOLOGIE DE LA PAROLE 335

devenue chair, mais, comme la chair, c’est 'homme et que I’homme
est langage — devenir chair c’est, pour la parole, devenir langage au
sens humain et séculier du mot. Que le Logos devienne discours, soit
élevé au rang de nos mofs, c’est cela le Geschehen qui crée la rencontre
entre la théologie de la parole et les études linguistiques.

Afin de donner une vue concréte de ce qu’il faut faire dans ce champ
de recherche, je prendrai pour guide le probléme du mof dans la
théorie linguistique. En francais, 1'unité du probléme apparait peut-
étre moins bien qu’en allemand ou en anglais, ou il se trouve que
c’est la méme expression Wort, word, qui désigne la parole comme
parole de Dieu et les mots du langage humain.

Je ne parlerai pas du tout de ce que les philosophes anglais et
américains appellent «analyse linguistique » — ce serait un autre
sujet — mais de la science linguistique qui, d’ailleurs peut-étre, a été
trop méconnue dans les milieux de la «linguistic analysis ». En choi-
sissant ce champ de confrontation, je pense que je me place en méme
temps & un niveau qui se préte bien a une discussion avec la méthode
de la théologie biblique qui est, pour une large part, une interpréta-
tion de mots clés ; d’ailleurs, je reviendrai a la fin sur ce probléme
des mots clés, tels que : alliance, chair, péché, grace, etc., et avant
tout, sur ce mot clé autour duquel gravite en quelque sorte toute
I’herméneutique biblique, le mot méme de Dieu qui, 2 chaque moment,
requiert une réorientation entiére de tous les autres mots clés. Ainsi,
ma recherche se trouve située au point de croisement de 1'herméneu-
tique de la Parole et de la sémantique des mots ou de la parole.

Voici comment j’ai congu la progression de ce travail : je voudrais
montrer que le méme probléme de la parole, ou plus exactement du
mot, peut étre pris a différents niveaux, ce qui constitue le travail
critique le plus délicat de notre entreprise. Il y a en effet des niveaux
de signifiance dans le langage et si nous ne maitrisons pas cette situa-
tion, si nous ne saisissons pas l’articulation, la hiérarchie et 1'unité
des structures et des fonctions dans le langage, nous sommes con-
damnés a des controverses inutiles, stériles et fanatiques ; nous serons
amenés & opposer un abord purement structural pour lequel, comme
j’essaierai de le montrer tout a I'heure, les signes sont seulement des
unités purement oppositives dans un systéme, et, d’autre part, une
ontologie du langage, de type heideggerien par exemple, pour laquelle
la parole du poéte ou du penseur révéle 1'étre ; entre ces deux posi-
tions extrémes, le choix parait inévitable, tant que nous ne disposons
pas d'un instrument critique pour mettre en place les niveaux d’unités,
de structures et de fonctions et, par conséquent, pour maitriser cette
hiérarchie interne du langage. Je propose de considérer trois niveaux
dans lesquels le probléme du mot, au sens technique des unités de
signification, mais aussi au sens plus fondamental, plus existentiel



336 PAUL RICGEUR

de la parole signifiante, va prendre chaque fois un sens différent. Je
me placerai d’abord au point de vue d’une linguistique structurale ;
deuxiémement, a celui d’une phénoménologie de la parole, et enfin
a celui d'une ontologie du discours ; je voudrais montrer comment
on peut enchainer ces trois points de vue : une linguistique structu-
rale, ou nous abordons le langage par la constitution de sa forme —
une phénoménologie de la parole, o1 nous aborderons le langage par
son intention de dire quelque chose — enfin une ontologie du dis-
cours, dans laquelle nous abordons le langage lui-méme comme un
mode de I'étre ; c’est donc le maniement de ces trois points de vue,
de ces trois abords, qui sera notre probléme méthodologique ; je me
placerai successivement a ces trois niveaux et j’essaierai chaque fois
de montrer ce que cela signifie pour le théologien.

I

Au premier niveau, celui d’'une analyse structurale, nous consi-
dérons uniquement la linguistique comme science. Cette science a fait
des progreés considérables, qui tiennent d’abord a4 un afflux de faits
nouveaux, fournis par I’étude des langues non classiques ; alors que
la grande linguistique du XIXe siécle s’était constituée essentielle-
ment autour de I'arbre généalogique indo-européen, avec ses deux
grandes subdivisions, la germanistique et la romanistique, la prise en
considération de I'ampleur des langues humaines, y compris les
langues non écrites, comme les langues indo-américaines, a suscité
une situation tout a fait nouvelle dans la méthodologie. Mais ce qui
est plus important encore que cet afflux de faits nouveaux, c’est la
constitution d’'un nouveau modele théorique ; c’est ce modéle théo-
rique que je voudrais considérer rapidement, en montrant son appli-
cation au probléme du mot et enfin ses applications particuliéres au
domaine de la théologie biblique.

Ce modéle peut étre ramené a trois ou quatre traits fondamentaux,
qui représentent chacun une décision méthodologique importante.

Premiére décision méthodologique : la distinction entre langue et
parole ; on met du cdté de la parole la performance individuelle, I’exé-
cution psycho-physiologique du langage, mais aussi les combinaisons
librement constituées a partir d'un inventaire limité de signes ; le
pouvoir de produire des combinaisons illimitées de phrases sur la
base d’un inventaire fini de signes élémentaires, c’est la parole. Du
coté langue, on met la compétence qui repose sur une institution
sociale, disons sur les régles du jeu. F. de Saussure recourt volontiers
a la comparaison du jeu d’échec : la langue, c’est I'état du jeu a un
moment donné et la parole, c’est le coup par lequel nous produisons
une configuration nouvelle.



REFLEXION SUR LE LANGAGE — THEOLOGIE DE LA PAROLE 337

Cette dichotomie nous importe beaucoup, dans la mesure ot la
théologie semble étre du c6té de la parole, alors que la linguistique a
choisi le c6té de la langue. A la faveur de cette premiére dichotomie,
le systéme des signes se trouve coupé des sujets parlants, et constitue
un phénoméne autonome et en quelque sorte neutre, anonyme.

Deuxiéme décision méthodologique : Laissant le c6té de la parole
et considérant seulement le c6té de la langue, on distingue deux points
de vue : le point de vue synchronique correspond a la fagon dont le
langage est organisé a un certain moment, disons dans un état de
systéme ; au deuxiéme point de vue, dit diachronique, on considére
les changements, les transformations; or, toute la linguistique du
XIXe siécle avait été essentiellement une linguistique historique,
intéressée essentiellement aux dérivations de genéses, sur le modele
du grand évolutionnisme qui avait réussi dans les sciences biolo-
giques ; & 'arbre généalogique de la vie et des espéces correspondant
celui des langues. La linguistique structurale, qui est aujourd’hui la
linguistique dominante, subordonne au contraire toute considération
historique a la considération des états de systéme ; c’est donc un
changement dans l'intelligibilité méme, puisque ce que ’on comprend
a titre premier est 1'état de systéme et non le changement ; 'intelli-
gence historique sera une intelligence seconde, en ce sens qu'il faut
deux ¢tats de systéme successifs pour comprendre le passage de l'un
a l'autre.

Troisiéme choix méthodologique : dans un état de systéme, on ne
doit pas s’occuper des termes pour eux-mémes, que ce soit le son ou
le sens de tel mot pris isolément — mais des relations entre les termes.
On peut parler dés maintenant de structure, de structure de systéme.
En effet, un terme dans une langue, un mot par exemple, n’a pas de
signification propre, sinon qu'’il est différent de tous les autres signes ;
c’est une valeur différentielle ; comme disait de Saussure : « Dans une
langue il n’y a que des différences. » Nous commengons a comprendre
ce que sont les structures : des ensembles de dépendances mutuelles,
des systémes qui ne comportent que des relations et pas de termes.

Enfin, dernier trait, peut-étre le plus important pour notre objet
ultime, a savoir une théologie de la parole : dans cette conception, le
systéme de la langue n’a pas de relations externes ; dans le diction-
naire, un mot renvoie a un mot et jamais a une chose ; tous les mots
renvoient les uns aux autres, dans une sorte de ronde sans fin ; les
signes ne renvoient qu’aux signes dans la cléture du dictionnaire ;
nous avons la 'image de ce que les théoriciens appellent la cléture de
Uunavers des signes. Considéré comme un systéme de relations internes,
I'univers des signes a un dedans, mais pas de dehors. Ce point est tres
important, car toute philosophie du langage repose sur l'idée que
parler c’est parler de quelque chose, et parler a quelqu'un ; elle suppose

22



338 PAUL RICEUR

au moins deux transcendances, pour que le langage fonctionne: la
transcendance de ce sur quor nous parlons et la transcendance de
celut @ qui nous parlons ; dés lors 'ultime postulat, le postulat fonda-
mental de structuralisme, c’est la mise entre parenthéses de la trans-
cendance du signifié (ou plus exactement du référé) et de la transcen-
dance des sujets parlants.

Les conséquences sont considérables en ce qui concerne le destin
du mot ; un mot, pour le structuralisme, n'est qu'un complexe de
différences a l'intérieur d'un systéme ; il n’y a donc rien qui mérite
ici le nom de parole, au sens fort du mot, i.e. au sens qu’Aristote avait
déja donné au logos, et qui consiste a dire quelque chose sur quelque
chose. Ce «dire quelque chose sur quelque chose» est éliminé du
champ de considération.

En quoi ces discussions concernent-elles la théologie biblique ?
Elles la concernent d’abord indirectement, en tant que toute théologie
de la parole présuppose que le langage a non seulement une structure
mais est un sens, le sens d’'une parole adressée de quelqu’un a quel-
qu’'un. Or ce modele structural conduit plutét vers I'idée d'un incons-
cient, non pas de l'inconscient freudien, comme lieu du refoulé, mais
plutét d’un inconscient kantien, d’un inconscient catégorial. Mieux,
en vertu du dernier postulat, celui de la cléture des signes que j’énon-
¢ais tout A I'heure, on voit se former 'idée, qui apparait souvent chez
les plus philosophes d’entre les structuralistes, que, a titre ultime, le
langage implique un type de philosophie sans sujet ; disons un champ
anonyme de régles et de structures fonctionnant par elles-mémes ; ce
qui est exclu, dans cette perspective, c’est 'idée que la tradition
idéaliste au contraire avait préservée, a savoir que comprendre
quelque chose, c’est finalement se comprendre soi-méme. En ce sens,
on peut dire que le structuralisme exclut toute considération de type
herméneutique, i.e. reposant sur une relation circulaire entre le texte
interprété et I'interpréte. Pour le structuralisme, il n'y a pas de mes-
sage a délivrer, pas de sens a déchiffrer, pas d’'intentions transcen-
dantes a saisir existentiellement ; il n'y a que des éléments & distri-
buer selon des régles de classification.

Et pourtant, je ne pense pas que nous devions nous laisser enfer-
mer dans cette opposition entre herméneutique et structuralisme ;
celui-ci pose une série d’exigences minimales auxquelles il faut d’abord
avoir satisfait avant de prétendre accéder & l'interprétation propre-
ment dite ; une exigence de rigueur a été introduite par le modéle
structural, a laquelle il faut d’abord satisfaire avant de pouvoir pré-
tendre a un traitement herméneutique, a un travail d’interprétation,
par exemple du vocabulaire biblique, comme j’essaierai de le montrer
tout a I'heure. D’abord il me semble que toute signification, pour pou-
voir étre riche et parlante, doit appartenir & une structure. La struc-



REFLEXION SUR LE LANGAGE — THEOLOGIE DE LA PAROLE 339

ture est un facteur de signification au moins sous forme négative ; je
donne un exemple tiré de la théologie du XI1I¢ siécle du Pére Chenu ;
dans son chapitre sur le symbolisme, 1’auteur montre que les grands
symboles de la culture occidentale, d’origine hébraique et plus large-
ment sémitique d'une part, et d’autre part grecque et protohellénique,
reposent sur un symbolisme universel qui s’avére étre une symbolique
foisonnante. Les mémes symboles, comme 1’eau, le feu, peuvent signi-
fier tout ou n’importe quoi ; le feu brile, purifie, détruit, chauffe ;
I’eau nourrit, nettoie, mais aussi fait mourir ; par conséquent, c’est
toujours comme une polysémie réglée dans une structure dominante
qu'un symbole signifie quelque chose. Ainsi les thémes animaliers
bien connus, venant des bestiaires orientaux et iraniens et probable-
ment de loin, ont pu étre repris dans la tradition biblique pour
signifier par exemple la menace du chaos de destruction et le
diabolisme latent de la condition humaine ; la polysémie foison-
nante du symbolisme sauvage va se trouver limitée et, par le moyen
de cette limitation, va devenir fonctionnelle. Le point de vue struc-
tural doit donc étre incorporé d’une maniére ou d'une autre a
I'interprétation.

Je pense qu'une deuxiéme condition doit aujourd’hui aussi étre
satisfaite : nous ne pouvons plus méler, comme ce fut trop souvent
le cas jusque dans les grandes ceuvres, comme le Dictionnaire théolo-
gique de Kittel, le point de vue synchronique et le point de vue dia-
chronique ; il n’est pas permis de mettre dans une méme séquence les
différents sens d’'un mot a différentes époques, tout en les opposant a
d’autres significations appartenant elles-mémes a des coupes histo-
riques différentes. James Barr, dans un travail trés important sur la
Sémantique bibliqgue, montre que la plupart des travaux de sémantique
biblique ne satisfont pas a certaines exigences structurales qui sont
aujourd’hui courantes en linguistique et d’abord a la distinction du
point de vue synchronique et du point de vue diachronique. Si un mot
a une signification & un moment donné, c’est parce que, 4 la méme
époque, il est en opposition avec d’autres mots du méme vocabulaire ;
nous ne pouvons donc pas prendre le méme mot a des époques diffé-
rentes sans tenir compte de ses environnements successifs et par con-
séquent, des restructurations que ces environnements successifs ont
suscitées.

Enfin, il n’est pas possible non plus d’examiner les structures lin-
guistiques sans tenir compte de leur rapport avec les autres struc-
tures : celles qui s’expriment dans les classifications naturelles (de
plantes, d’animaux, d’objets usuels) et dans les classifications
sociales : les structures linguistiques sont dans un certain rapport
d’homologie avec toutes les autres structures et c¢’est dans ce jeu de
structures que le langage peut étre opérant.



340 PAUL RICEUR

Par conséquent, tout ce que I'on peut dire contre les exagérations,
les extrapolations, les prétentions du structuralisme ne porte pas
contre la méthodologie structurale ; il faut bien distinguer entre la
méthodologie structurale et le structuralisme comme philosophe ;
aujourd’hui, il n’est pas possible de ne pas satisfaire d’abord aux exi-
gences minimales de la méthode structurale.

J'ajouterai enfin que l'approche structurale et 1'approche her-
méneutique seront amenées de plus en plus a se combiner, a se com-
poser, parce qu’aucune ne peut réussir séparément. Lévi-Strauss, il
est vrai, a pu développer une analyse structurale a peu prés pure des
ensembles mythologiques qu’il a considérés ; mais c’est parce que dans
I'aire de 1’ancien totémisme nous avons affaire & des mythes a séman-
tique faible et a syntaxe forte qui se prétent bien a 1'analyse structu-
rale, voire a des considérations topologiques ; mais notre culture est
greffée au contraire sur des fonds mythiques d'une nature différente ;
dans I'aire du Moyen-Orient ancien, dans l’aire préhellénique, le fond
mythique se préte plutdét a une interprétation des contenus, parce
que l'organisation syntaxique est faible et la corrélation avec les
classifications naturelles et sociales trés flexible; par contre, la
richesse sémantique est telle que leur signification profonde a pu sur-
vivre et s’insérer dans de nouveaux contextes, et donner lieu 4 une
suite de réinterprétations, de renouveaux et de renaissances dont la
chaine constitue ce qu'on appelle précisément une tradition. Le rap-
port au temps est donc inverse dans les deux cas extrémes : d'un coté
la cohérence synchronique va avec une fragilité diachronique et une
temporalité saccadée, de l'autre la faible cohérence de l’ensemble
mythique & un moment donné, toute a la richesse sémantique, déve-
loppe une temporalité créatrice. Je ne crois donc pas du tout que
nous ayons affaire & une alternative, que nous soyons contraint
d’opter entre le point de vue structural et le point de vue herméneu-
tique ; ces deux lectures doivent étre composées et combinées dans
un dosage variable, selon que les contenus que nous examinons sont
plus riches au point de vue sémantique ou plus rigoureux au point de
vue syntaxique.

II

Je voudrais maintenant donner quelques exemples d'une phénomé-
nologie du langage, montrer quelle peut étre la contribution d’une
phénoménologie du langage, aprés celle d'une analyse structurale. Je
pense que la phénoménologie peut apporter a la théorie du langage
quelque chose que la linguistique ne peut pas donner, ou plutét qu’elle
n’a pas 4 donner, parce que ce n'est pas son objet ; je distingue en
effet « philosophie du langage » et «science du langage ». La science



REFLEXION SUR LE LANGAGE — THEOLOGIE DE LA PAROLE 341

du langage, c’est la linguistique ; or la linguistique ne s’occupe pas
du langage comme fonction d’existence humaine ; elle s’occupe seu-
lement des langues, i.e. des systémes de signes, caractéristiques d'une
communauté historique donnée (le russe, I’anglais, 1’allemand, le
frangais) ; ce sont ces systémes qui ont une structure propre, structure
phonologique, lexicale, syntaxique, stylistique, etc. Faire la théorie
de ces structures, c’est la tache de la linguistique structuraliste. La
tdche d’'une philosophie du langage est distincte, c’est une tache de
second degré ; elle consiste a ressaisir le rapport entre la langue comme
systéme de signes et la parole comme visée intentionnelle. Ce rapport
constitue, & mon avis, 1'objet de la phénoménologie du langage. Une
linguistique méme générale n’y suffit pas; la linguistique, comme
nous l'avons vu, commence par séparer langue et parole — la langue,
structure indépendante des sujets parlants, et méme inconsciente
pour chaque individu, et la parole comme exécution, comme combi-
naison et comme initiative. Or ce qui importe pour le philosophe,
c’est justement la relation entre ces deux versants, langue et parole ;
autrement dit, ce que le linguiste sépare, le philosophe doit le réunir.
Ce qui importe dans une philosophie du langage, c’est ce que nous fai-
sons de ce systéme, comment nous I’employons. En ce sens, son probléme
n’est pas la structure de la langue, mais son usage ; je serais ici tout
a fait d’accord avec les philosophes anglais du langage ordinaire pour
pousser le concept d’usage au centre du tableau comme contrepartie
de celui de structure. Le langage, en effet, n’est pas un objet en soi,
mais une médiation, un médium par lequel nous nous dirigeons vers
la réalité ; c’est 1a 1'aspect référentiel fondamental du langage ; par-
fois nous communiquons notre expérience, c’est 1'aspect social ; et
enfin parfois nous nous exprimons, c’est son aspect personnel. Cette
médiation implique trois choses : signification, c’est-a-dire référence
a... (dire quelque chose sur quelque chose), communication et expres-
sion. Signification, communication, expression : ce sont les problémes
d’une philosophie du langage irréductibles a la linguistique.

La phénoménologie peut contribuer a cette compréhension du
langage de la maniére suivante : en donnant un primat philosophique
au probléme de la signification sur celui de la communication et de
I’expression ; j’entends ici par signification cette faculté de représenter
le réel par des signes et de comprendre les signes comme représentant
le réel. Or il me semble que la notion d’intentionalité, notion cardinale
de I'analyse phénoménologique, éclaire bien ce probléme, car le signe
suppose que la conscience est constituée comme une visée qui se dirige
vers quelque chose ; dans cette visée, on peut méme distinguer deux
moments ; parler, c’est d’abord dire quelque chose : c’est le moment
d’«idéalité » du langage ; car le sens n’existe ni dans le monde ni dans
la conscience ; il n’a aucune réalité, ni physique ni psychique; mais,



342 PAUL RICEUR

en outre, parler, c’est dire quelque chose sur quelque chose, et c’est
le moment de « réalité ». Toute parole signifiante comporte ces deux
seuils de signifiance : seuil de sens et seuil de référence ; son intentio-
nalité est une intentionalité a deux «crans»: cran du sens idéal et
cran de référence réelle ; la parole est ce qui distingue et articule le
sens du discours et la référence du discours : dire quelque chose et le
dire sur quelque chose; c’est cette articulation qui caractérise la
parole par opposition a la langue. A vrai dire, la langue ne dit rien,
la langue est muette. C’'est seulement un systéme de signes, un instru-
ment disponible ; la parole parle et dit quelque chose sur quelque
chose.

Nous avangons d'un pas dans cette phénoménologie si nous con-
sidérons que 1'unité linguistique qui assure le passage de la langue a la
parole est tout a fait irréductible a celles que nous avons considérées
jusqu’a maintenant, les unités phonématiques, les unités lexicales ;
cette unité nouvelle, c’est la phrase. C’est la phrase qui est vraiment
le pivot de la parole. Or qu’est-ce qu'une phrase ? C'est un événement
du langage ; la phrase nait et meurt, alors que la langue subsiste et
demeure. Chaque fois que quelqu'un parle, une combinaison passa-
gere et transitoire de signes se forme. Et c’est cette combinaison tran-
sitoire qui est 1'événement du langage. Nous nous rapprochons ainsi
du concept que nous poursuivons depuis le début, celui de proces de
la parole. Nous nous en rapprochons avec une phénoménologie de la
parole, supportée par une théorie de la phrase ; or cette fonction de
la phrase, nous la connaissons depuis Platon ; c’est le logos, comme
entrelacs de noms et de verbes, qui porte le poids de la signification,
de la communication, de ’expression. Je vise quelque chose de la réa-
lité, je m’adresse a quelqu’un et, en méme temps, je manifeste ma
propre intention, celle qui le constitue comme sujet parlant. Ainsi
la tiche d'une philosophie du langage se précise ; il s’agit de montrer,
par une description concréte, le passage de la langue, systéme de
signes, a la parole, événement du discours.

C’est sur ce fond de phénoménologie de la parole que nous devons
reprendre notre probléme du mot et le conduire aux abords du pro-
bléme des mots clés de la théologie biblique. En effet, le probléme du
mot, que nous avons laissé en suspens a la fin de la premiére partie,
reprend vie ici. Tout a 'heure, le mot n’était qu'un élément différen-
tiel du lexique. C’était une simple différence dans un systéme de
signes. Maintenant le mot est une fonction de la phrase ; il participe
du méme coup a la visée de la phrase ; c’est en position de phrase que
nos mots atteignent quelque chose. Pourquoi ? Parce que le mot
n’est plus alors une simple différence couchée dans un dictionnaire ;
il est un moment dans un acte de parole. Alors le mot prend vie ; car
il est bien plus qu'un fantéome de sens qu’on évoque et qui retourne



REFLEXION SUR LE LANGAGE — THEOLOGIE DE LA PAROLE 343

au néant ; il domine 1’événement ; il donne une histoire a notre langue.
En effet, chaque fois que nous ’employons, il s’enrichit de cet usage
et porte comme la cicatrice de tous ses usages. Du coup, il survit a
son emploi instantané, il retourne au systéme et lui donne la dimen-
sion temporelle. Nous touchons ici au probléme que ne résoud pas
actuellement le structuralisme ; le passage du systéme a l'histoire.
Alors que, comme je le disais tout a I'heure, les linguistes du XIXe sié-
cle étaient a l'aise dans I'histoire, aujourd’hui les linguistes ne sont
pas a l'aise dans I'histoire, ils sont 4 l'aise dans les systémes sans
histoire.

Voyons les implications de ce second niveau pour une théologie
biblique ; la théologie est plus concernée par une telle phénoménologie
de la parole que par une analyse structurale de la langue, avec les
réserves, néanmoins, que j’ai dites a la fin de la premiére partie. Le
proces de parole, que j’ai évoqué au début, et qui est placé au centre
de certaines théologies d’aujourd’hui, suppose sans aucun doute que
nous avons une sorte d’intelligence spontanée de ce que c’est qu'un
procés de parole, de ce que c’est que parler, dans le rapport entre
exprimer, communiquer et signifier. En effet, les mots fondamentaux
de la théologie font appel a une situation de discours spécifique, dans
laquelle notre existence totale est portée a 'expression ; en outre, la
compréhension du langage biblique ajoute a la saisie de cette situa-
tion une communication également spécifique, un univers du dis-
cours partagé, qui fait de la communauté ecclésiale une communauté
d’interprétation.

Les implications d'une phénoménologie de la parole pour une
théologie biblique se font plus précises lorsque ’on considére la place
de la polysémie dans la sémantique en général et dans la sémantique
du langage biblique en particulier. La polysémie, a savoir le fait que
nos mots ont plusieurs significations, est le probléme central de toute
sémantique ; nulle herméneutique ne peut plus l'ignorer. Or il appar-
tient 4 une linguistique de la parole d’établir que la polysémie, ou
fonction du sens multiple, n’est pas une maladie du langage, ne reléve
d’aucune pathologie, mais remplit une fonction bien précise dans
I’économie du langage. Aristote savait déja que le mot «étre» lui-
méme se dit en plusieurs acceptions. Or le fonctionnement de la poly-
sémie est étroitement lié a celui de la phrase. En effet, tous nos mots
pris séparément sont polysémiques ; et cela, pour une raison qui est
apparue plus haut, & savoir le processus cumulatif que constitue le
mot lui-méme. Ce pouvoir du mot d’acquérir un sens nouveau sans
perdre son sens ancien est a la base de la métaphore, c’est-a-dire du
transfert de sens; mais, si tous nos mots sont ainsi polysémiques,
tous nos discours ne le sont pas. La polysémie, en effet, n’est efficace
que dans certaines conditions qui appartiennent a la structure de la



344 PAUL RICEUR

phrase, 4 la constitution du discours ; le contexte de la phrase peut
étre organisé de telle fagon qu’une seule dimension du sens soit en
quelque sorte criblée par un mécanisme de renforcement mutuel d"une
des variables contextuelles de chacun des mots ; par contre, le con-
texte du discours peut donner licence a plusieurs valeurs sémantiques
a la fois. Ainsi le langage poétique est organisé de telle facon que
toutes les variables de sens sont consolidées, maintenues et préservées
dans une sorte de féte du sens.

Cette question de la polysémie nous raméne une fois encore au
débat avec le structuralisme ; et en un sens de plus en plus construc-
tif ; comme j’essayais de le dire tout a 'heure, c’est toujours dans
une structure qu'un symbolisme fonctionne ; en effet, le phénoméne
de cumulation qui est & la base de tout transfert de sens, s’il est livré
a lui-méme, aboutit plutét & une sorte d’hémorragie du sens, en
I’absence d’'une structure qui encadre et discipline la polysémie ; les
mots, voulant dire n’'importe quoi, ne signifient alors plus rien. Seule
la structure contextuelle de la phrase fait de la polysémie une poly-
sémie réglée ; seule celle-ci est signifiante.

Une théologie biblique ne saurait donc s’édifier sans une bonne
linguistique du mot, et de la polysémie au centre de cette sémantique.
La théologie biblique, en effet, repose sur des mots clés qui doivent
sans cesse €tre interprétés et réinterprétés avec les ressources de
I'intelligence culturelle d’'une époque; des mots tels que: péché,
grace, se référent a une situation et a une communauté d’interpréta-
tion qu’il s’agit de restituer pour en établir le sens; la métaphore
n’est elle-méme qu'un mode de référence indirecte parmi d’autres
griace auxquels s’exerce la compréhension de l'existence dans une
communauté d’interprétation particuliére.

La pointe de ce phénomeéne, c’est le mot Dieu lui-méme ; en un
sens, le mot Dieu est un mot clé du vocabulaire théologique : « Il est,
pour ainsi dire, celui qui organise et coordonne les autres a l'intérieur
d'un cadre de significations » (Mc Quarrie, God-talking, p. 99). Mais
pour rendre compte de la signification du mot Dieu et du pouvoir qu’il
tient de fournir un centre de gravitation a I'univers sémantique, il
faut recourir a une troisiéeme dimension du langage.

I11

Je ne crois pas qu'une phénoménologie épuise davantage le langage
que ne le peut une linguistique structurale. Il nous reste en effet a
rendre compte de la puissance de dire que nous avons sans cesse pré-
supposée. Or I'acte de dire ne se réduit pas a la structure des éléments
de la langue, ni méme a 'intention des sujets parlants ; le langage
serait vain s’il n’avait des racines ontologiques dans la structure



REFLEXION SUR LE LANGAGE — THEOLOGIE DE LA PAROLE 345

méme de I'étre. C'est 1a, me semble-t-il, I'apport fondamental de la
philosophie de Heidegger d’avoir montré qu’on n’aboutit 4 rien avec
une théorie du langage qui reste dans I'univers de la cloture des signes
et qui marque 1'oubli des structures d’existence préalables au langage
lui-méme ; ce sont elles qui assurent notre ouverture a 1’étre dans son
ensemble. Le langage, s’il doit étre une médiation, ne peut étre le
point de départ ; il survient dans un procés d’existence qui le précéde
et I'enveloppe. C’est ce procés d’existence dans son ensemble qui rend
le langage possible comme événement humain fondamental. Ce qui
me parait important, dans 1'ordre méme suivi par Heidegger dans
U'Etre et le Temps, c’est que I'on ne part pas du langage, mais que 1’on
vient au langage. Je vois, aujourd’hui, dans la pensée de Heidegger,
un remede salutaire a cette espéce de maladie de la philosophie
moderne, en particulier de la philosophie frangaise, emmurée dans le
monde clos des signes, dans la cléture de I'univers des signes. Hei-
degger nous contraint a prendre une décision premiére, a sortir du
cercle enchanté, afin de retrouver dans ’acte méme de dire une moda-
lité de 1’étre, laquelle suppose elle-méme une constitution de 1'étre
telle que I'étre puisse étre dit. C'est ainsi que I'Etlre et le Temps
s'avance vers le langage en partant des expériences décisives et pri-
maires qui le précédent : se trouver dans une situation, se projeter,
comprendre, etc. Le langage peut alors apparaitre comme une des
déterminations fondamentales du Dasein, de 1’étre-1A de 'homme : du
comprendre, en quelque sorte prélinguistique, on s’éléve au discours
proprement dit, a I’énonciation, en passant par le mode clé de l'inter-
prétation, lequel appartient a l'existence comme telle. De plus en
plus fortement, dans la suite de son ceuvre, Heidegger place le dire
(Sagen) a l'origine du parler (Sprechen). C'est donc un renversement,
un retournement, une Kehre, qu’il faut sans cesse opérer dans la
réflexion sur le langage, afin de restituer au langage qui nous est
adressé la priorité par rapport a celui que nous pouvons parler ; c’est
ainsi que le silence reléve d"une philosophie de la parole, dans la mesure
ou dire c’est d’abord se tenir silencieux devant le sens. Etre silencieux,
ce n’est pas étre muet ; le silence signifie que notre premiére relation
au langage est d’écouter et non de parler.

Nous avons ainsi atteint une dimension du langage qui est anté-
rieure a l'intention subjective et, & plus forte raison, aux structures
de langue.

Pour la troisiéme fois, le probléme du mot revient au centre de
notre recherche ; mais avec, si je puis dire, un coefficient philoso-
phique supplémentaire. Dans une approche structurale, nous avons
dit : le mot est une différence dans un systéme. Puis, dans une approche
phénoménologique, nous avons dit : le mot est une fonction de la
phrase comme unité signifiante. Et maintenant nous disons : le mot



346 PAUL RICEUR

est le point de passage de la parole qui nous est adressée a la parole
que nous prononcons ; le mot est la transition du dire au parler.

En effet, le mot est le siége d'une dialectique entre ce qui se mani-
feste et ce que nous captons ; entre 'ouverture de 1'étre et une capture
par nous. Ce qui se manifeste passe par le goulet d’étranglement du
mot humain, qui est I'acte de violence du poéte ou du penseur. Dans
un texte magnifique, Heidegger dit que le mot — l’acte et 1'ceuvre du
mot — est a la fois la soumission de 'homme a 'ouverture de l'étre
et en méme temps la responsabilité de 'homme parlant qui « préserve »
I’étre dans son ouverture. Ce mot préserver est admirable ; il donne
toute sa densité philosophique a la fonction du mot. En préservant
ce qui a été une fois ouvert, le mot donne aux choses de devenir ce
qu’elles sont ; par le langage, elles pénétrent dans I’espace d’ouver-
ture, dans 'espace de révélation sur lequel I'homme exerce sa res-
ponsabilité de sujet parlant.

Je note en passant qu’un vieux probléme comme celui de la pré-
destination, qui n'a guére avancé depuis des siécles, trouve ici, sinon
sa solution, du moins son énoncé correct. Si nous comprenions com-
ment, dans le langage, s’exerce a la fois la domination du verbe sur
I’homme et la responsabilité de I’'homme sur le verbe, nous saurions
discerner dans l'acte de parler la jonction de la prédestination de
I'étre et de la responsabilité de I’'homme. Le mot est précisément ce
carrefour olt quelque chose vient a nous, en méme temps que nous le
maitrisons et lui imposons une sorte de cléture. Le mot est cet échan-
geur, non seulement entre le systéme et I’événement, entre la struc-
ture et la genése, mais encore entre I'ouverture et la cloture ; entre la
non-cloture de la révélation et la fermeture qui appartient a la for-
mation méme du mot. Cet avénement du mot releve d'un mode de
philosopher irréductible non seulement & la linguistique, mais a la
phénoménologie ; pour I'une et pour l'autre, le langage est déja advenu,
la contrainte du mot a été exercée ; les langues sont déja 1a. Ce qui
est avant le parler, c’est ce dire qui est en méme temps I’acte d’audace,
la violence premiére, qui engendre une espéce de dispersion fonda-
mentale a 'encontre de 1'acte de rassemblement du logos. Peut-étre
méme sommes-nous placés, par cette maitrise humaine du verbe, par
ce rapt et cette capture, au point de la naissance conjointe des choses
qui viennent a l'existence et du sujet parlant qui se pose ; quand le
mot nait, les choses deviennent ce qu’elles sont et I’homme se tient
debout. Nous sommes a l'origine de cet acte dominateur qui rend
possible le régne universel du manipulable, sous les formes de la
science et de la technologie. Ce régne commence avec cette capture au
lieu méme de la révélation.

Je dirai, pour finir, les implications d'une telle ontologie du
langage pour la théologie biblique. Pour ma part, je vois un double



REFLEXION SUR LE LANGAGE — THEOLOGIE DE LA PAROLE 347

rapport entre le genre d’analyse que je viens d’esquisser et la théologie
biblique. Tout d’abord, me semble-t-il, la notion d’ouverture, de non-
voilement, est la présupposition la plus générale de la notion de révé-
lation. Quand la communauté confessante annonce que « en Christ le
Verbe a été fait chair », elle présuppose un espace de compréhension,
a savoir l'intelligence, aussi vague et indéterminée soit-elle, de ce que
peut signifier « la manifestation de 1’étre dans la parole ». La prédica-
tion chrétienne implique qu’il soit signifiant pour I’homme que 1'étre
soit porté a la parole. Je ne veux pas dire du tout que, pour moi, le
Christ, la parole de Dieu en Christ, se dilue dans une espece d’'uni-
verselle révélation ; je pense méme trés exactement le contraire ; I'uni-
cité de la parole de Dieu en Christ, non seulement n’est pas opposée a
I'universel dévoilement de 1'étre comme logos de la parole du poéte
ou du penseur ; mais elle se comprend plutét comme ['actualisation
centrale autour de laquelle se regroupent toutes les figures de la mani-
festation. L'unicité de la révélation et I'universalité de la manifesta-
tion se renforcent mutuellement. C’est parce que je regois comme
parole digne d’étre crue que le verbe a habité parmi nous, que, du
méme coup et d'un méme souffle, je prends confiance en 1'universelle
manifestation de I'étre, dans tout langage qui dit quelque chose. Je
recois par la méme une sorte de pouvoir d’attention a I'égard de tout
langage signifiant. Inversement, parce que j’ai des indices de la mani-
festation de I'étre dans le verbe hors de 1’Evangile, dans la parole
du prophéte et du penseur, dans celle du poéte moderne aussi bien
que classique et archaique — je suis incliné par ces manifestations
multiples de I'étre dans le verbe, je suis disposé a recevoir 1'unique
verbe du Christ comme la manifestation centrale et décisive. C’est
dans cette relation circulaire que je peux, sans syncrétisme, discerner
la convenance mutuelle entre I’aletheia grecque, comprise comme non-
voilement, et I’Emeth hébraique, qui veut dire fidélité, base de con-
fiance.

Cette relation que je viens de dire, relation circulaire entre la
notion heidegerrienne d’ouverture et la notion chrétienne de révéla-
tion, me méne a la deuxiéme implication d'une ontologie du langage
pour une théologie biblique. Elle concerne le mot Dieu, sur lequel
j’avais achevé tout a I’heure le second cycle. Les mots clés tels que
création, péché, salut, grace constituent en effet un espace de gravita-
tion pour la capture du sens. La sémantique biblique devient un
authentique travail théologique lorsque le mot Dieu est reconnu
comme centre de cet espace de gravitation. La spécificité du mot
Dieu se découpe alors a l'intérieur de cette fonction de langage
comme laisser voir, comme manifestation. Si le miracle de 1'étre, a
savoir qu’il y a quelque chose plutét que rien, ne signifiait rien pour
la compréhension des hommes, comment donnerions-nous un sens a



348 PAUL RICEUR

des mots comme créateur, sauveur, pére, seigneur, etc. ? Je dirais
volontiers, avec McQuarrie : « Dieu est le nom religieux pour I'étre,
en tant que celui-ci est éprouvé dans une révélation qui éveille la
foi. » Or cela ne se comprend que si 'on a rétabli I’espace entier de
gravitation olt le mot Dieu a une position clé. La restitution du
«champ entier » peut seule montrer qu’il y a plus de sens dans le
mot Dieu que dans le mot étre.

I1 y a plus de sens dans le mot Dieu que dans le mot étre, d’abord
parce qu'’il rassemble et regroupe toutes les valeurs signifiantes accu-
mulées dans les cultures par la symbolique religieuse — valeurs
qu’ignore le concept non symbolique de I’étre. C’est 1a d’ailleurs que
le symbolisme trouve ses racines ontologiques ; son recours a l’ana-
logie cesse d’étre artificiel ou gratuit, lorsqu’il est pris dans cet espace
de gravitation, lorsqu’il devient une modalité de la dé-couverte, de
la révélation ; alors il préserve vraiment la vérité et le mystére de
I’étre. En outre, je dirai qu’il y a plus dans le mot Dieu que dans le
mot étre, non seulement a cause de ce qu'il rassemble de significations
dispersées, mais parce qu’il se centre sur un symbolisme fondamental,
celui de la Croix. Or la signification fondamentale d'un Dieu qui se
donne lui-méme dans un amour sacrificiel pour les hommes excede
toute signification du mot étre ; méme si, a la fagon de Heidegger,
nous lisons dans le mot étre 1'idée d’un « don » (en allemand « es gibt »,
c’est-a-dire 7/ y a, retient quelque chose du verbe geben, donner). Mais,
méme ce don de I'étre, a savoir le miracle qu’il y ait quelque chose,
que vous soyez la, que nous soyons 13, est comme accentué de fagon
dramatique, par la signification christique, qui ajoute a ce don uni-
versel la signification de celui qui se donne lui-méme dans un amour
sacrificiel pour les hommes, en ce sens, le mot Dieu dit plus que le
mot étre, puisqu’il ajoute la dimension de sa relation a nous, comme
jugeant et gracieux, et la dimension de nofre relation & Lui comme
inquiets et reconnaissants pour son don excellent. En ce sens, le mot
Dieu laisse étre I'acte de Dieu, en tant qu’acte de bonté et d’amour.
Eh bien! si nous comprenons cela, peut-étre comprendrons-nous
aussi comment la parole peut étre a la fois I'origine de nos paroles et
en méme temps le périple entier que nos paroles parcourent. Cela d’ot
toute parole procéde et ol toute parole retourne.

PauL Ric®UR.



	Contribution d'une réflexion sur le langage à une théologie de la parole

