
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 5-6: Numéro du centenaire

Artikel: Contribution d'une réflexion sur le langage à une théologie de la parole

Autor: Ricœur, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CONTRIBUTION D'UNE RÉFLEXION
SUR LE LANGAGE

À UNE THÉOLOGIE DE LA PAROLE

H y a plusieurs raisons qui contraignent le théologien chrétien,
clerc ou laïc, à tenir compte de ce qui se passe actuellement dans le
champ des études linguistiques. C'est sous le point de vue d'une théologie

de la Parole que je voudrais en rassembler l'instruction et les

exigences. Que pouvons-nous entendre ici par une théologie de la
Parole D'abord, elle se présente à nous à l'état dispersé, sous les

multiples formes que prend la parole dans le champ de la théologie.

i) Toutes les affirmations des théologiens reposent sur la conviction

que Dieu rencontre l'homme comme parole ; nous parlons de la
« Parole de Dieu ».

2) Le christianisme est, à titre primaire, la compréhension de
cette Parole en tant qu'elle « devient chair ».

3) Le témoignage de la première communauté chrétienne constitue

une forme de la parole, la Parole de la prédication, comme lieu
où l'événement du Christ est reconnu lui-même comme parole.

4) La prédication actuelle est à son tour l'actualisation de cette
parole première, primaire, dans une nouvelle Parole intelligible pour
notre temps.

5) Le travail des exégètes et des théologiens est à son tour une
sorte de discours sur ces quatre discours successifs, avec la finalité
ultime de reconquérir et de réaffirmer la signification de la Parole
originelle qui met en mouvement cette suite de paroles. Ainsi, le
travail du théologien apparaît lui-même comme un dernier discours

portant sur la connexion interne et intime entre la Parole de Dieu,
Dieu comme Parole en Christ, la Parole de la prédication primitive
et son actualisation dans la prédication moderne. En ce sens, toute
théologie est une théologie de la Parole. Mais la théologie méritera
plus spécifiquement ce titre, si elle s'efforce de ressaisir comme un
unique procès ce qui s'est présenté à l'état dispersé dans remuneration

précédente.



334 pAÜL RICŒUR

Ainsi nous pouvons parler d'une théologie de la parole, à titre
unitaire, lorsque la théologie s'efforce de comprendre ensemble son
origine, son émergence historique, le moment du témoignage et sa
présente actualisation dans la prédication et le travail théologique.
Du même coup, le problème de l'interprétation est poussé en position
centrale ; l'herméneutique devient quelque chose de plus que la
méthodologie de l'exégèse, i.e. un discours de second ordre appliqué
aux règles de lecture du texte ; elle concerne la constitution de l'objet
théologique comme « procès de parole », pour reprendre l'expression
familière à certains théologiens allemands (Wortgeschehen, « devenir
de la parole », ou « procès de parole »).

En poussant ainsi la notion de parole et le problème de l'interprétation

dans une position centrale, le théologien se place lui-même
dans une situation qui, inévitablement, le confronte avec toutes les
sortes d'études linguistiques. Par là, j'entends les disciplines qui ont
quelque chose à voir avec le langage : d'abord la linguistique, au sens
strict de la science des langues dites naturelles par opposé aux langues
artificielles ; puis la généralisation des modèles linguistiques dans une
science des signes, ou sémiologie, puis les applications de la sémiologie
en anthropologie, dans la mesure où les structures sociales reposent
sur des échanges de signes et ont une structure symbohque ; enfin la
logique, en tant qu'étude des langages artificiels. Ainsi, toutes ces
disciplines qui ont à voir et à faire avec le langage posent une question
au théologien : comment exprimer le « procès de la parole » dans le
champ de ces disciplines linguistiques Du même coup, la tâche d'une
théologie de la parole est double, systématique et critique : tâche
systématique d'unifier tous les domaines de la théologie sous le
concept de « procès de parole » (ce serait, si l'on veut, la constitution
interne de son objet) ; mais tâche critique (et c'est celle que je vais
considérer ici), consistant dans la confrontation de cette herméneutique

du « procès de parole » avec les disciplines diverses qui ont
quelque chose à voir avec le langage. Une théologie moderne de la
parole a donc l'obhgation d'élaborer en même temps, d'un seul
mouvement et d'un seul souffle, la tâche systématique ou organique et la
tâche critique ou analytique. Elle ne peut plus aujourd'hui satisfaire
à la première sans aussi satisfaire à la seconde, parce que l'actualisation

de la parole, qui est son souci principal, implique que la parole
soit élevée au rang des mots, devienne mot. Alors elle rentre dans le

champ de considération et de souci de toutes les disciplines sécuhères

que j'ai citées. C'est donc le procès de parole lui-même qui condamne
le théologien à en venir aux mains, si je puis dire, avec toutes les
sortes de problèmes posés par le linguiste, le sémiologiste, le logicien,
le philosophe, le psychanalyste, etc. J'aimerais résumer cette
introduction de la manière suivante : l'objet de la théologie, c'est la parole



RÉFLEXION SUR LE LANGAGE — THÉOLOGIE DE LA PAROLE 335

devenue chair, mais, comme la chair, c'est l'homme et que l'homme
est langage — devenir chair c'est, pour la parole, devenir langage au
sens humain et séculier du mot. Que le Logos devienne discours, soit
élevé au rang de nos mots, c'est cela le Geschehen qui crée la rencontre
entre la théologie de la parole et les études linguistiques.

Afin de donner une vue concrète de ce qu'il faut faire dans ce champ
de recherche, je prendrai pour guide le problème du mot dans la
théorie linguistique. En français, l'unité du problème apparaît peut-
être moins bien qu'en allemand ou en anglais, où il se trouve que
c'est la même expression Wort, word, qui désigne la parole comme
parole de Dieu et les mots du langage humain.

Je ne parlerai pas du tout de ce que les philosophes anglais et
américains appellent « analyse linguistique » — ce serait un autre
sujet — mais de la science linguistique qui, d'ailleurs peut-être, a été

trop méconnue dans les milieux de la « hnguistic analysis ». En
choisissant ce champ de confrontation, je pense que je me place en même

temps à un niveau qui se prête bien à une discussion avec la méthode
de la théologie biblique qui est, pour une large part, une interprétation

de mots clés ; d'ailleurs, je reviendrai à la fin sur ce problème
des mots clés, tels que : alliance, chair, péché, grâce, etc., et avant
tout, sur ce mot clé autour duquel gravite en quelque sorte toute
l'herméneutique biblique, le mot même de Dieu qui, à chaque moment,
requiert une réorientation entière de tous les autres mots clés. Ainsi,
ma recherche se trouve située au point de croisement de l'herméneutique

de la Parole et de la sémantique des mots ou de la parole.
Voici comment j'ai conçu la progression de ce travail : je voudrais

montrer que le même problème de la parole, ou plus exactement du
mot, peut être pris à différents niveaux, ce qui constitue le travail
critique le plus délicat de notre entreprise. Il y a en effet des niveaux
de signifiance dans le langage et si nous ne maîtrisons pas cette situation,

si nous ne saisissons pas l'articulation, la hiérarchie et l'unité
des structures et des fonctions dans le langage, nous sommes
condamnés à des controverses inutiles, stériles et fanatiques ; nous serons
amenés à opposer un abord purement structural pour lequel, comme
j'essaierai de le montrer tout à l'heure, les signes sont seulement des

unités purement oppositives dans un système, et, d'autre part, une
ontologie du langage, de type heideggerien par exemple, pour laquelle
la parole du poète ou du penseur révèle l'être ; entre ces deux
positions extrêmes, le choix paraît inévitable, tant que nous ne disposons
pas d'un instrument critique pour mettre en place les niveaux d'unités,
de structures et de fonctions et, par conséquent, pour maîtriser cette
hiérarchie interne du langage. Je propose de considérer trois niveaux
dans lesquels le problème du mot, au sens technique des unités de

signification, mais aussi au sens plus fondamental, plus existentiel



330 PAUL RICŒUR

de la parole signifiante, va prendre chaque fois un sens différent. Je
me placerai d'abord au point de vue d'une linguistique structurale ;

deuxièmement, à celui d'une phénoménologie de la parole, et enfin
à celui d'une ontologie du discours ; je voudrais montrer comment
on peut enchaîner ces trois points de vue : une linguistique structurale,

où nous abordons le langage par la constitution de sa forme —
une phénoménologie de la parole, où nous aborderons le langage par
son intention de dire quelque chose — enfin une ontologie du
discours, dans laquelle nous abordons le langage lui-même comme un
mode de l'être ; c'est donc le maniement de ces trois points de vue,
de ces trois abords, qui sera notre problème méthodologique ; je me
placerai successivement à ces trois niveaux et j'essaierai chaque fois
de montrer ce que cela signifie pour le théologien.

Au premier niveau, celui d'une analyse structurale, nous
considérons uniquement la linguistique comme science. Cette science a fait
des progrès considérables, qui tiennent d'abord à un afflux de faits
nouveaux, fournis par l'étude des langues non classiques ; alors que
la grande linguistique du XIXe siècle s'était constituée essentiellement

autour de l'arbre généalogique indo-européen, avec ses deux
grandes subdivisions, la germanistique et la romanistique, la prise en
considération de l'ampleur des langues humaines, y compris les

langues non écrites, comme les langues indo-américaines, a suscité
une situation tout à fait nouvelle dans la méthodologie. Mais ce qui
est plus important encore que cet afflux de faits nouveaux, c'est la
constitution d'un nouveau modèle théorique ; c'est ce modèle
théorique que je voudrais considérer rapidement, en montrant son
application au problème du mot et enfin ses applications particulières au
domaine de la théologie bibhque.

Ce modèle peut être ramené à trois ou quatre traits fondamentaux,
qui représentent chacun une décision méthodologique importante.

Première décision méthodologique : la distinction entre langue et
parole ; on met du côté de la parole la performance individuelle,
l'exécution psycho-physiologique du langage, mais aussi les combinaisons
librement constituées à partir d'un inventaire limité de signes ; le

pouvoir de produire des combinaisons illimitées de phrases sur la
base d'un inventaire fini de signes élémentaires, c'est la parole. Du
côté langue, on met la compétence qui repose sur une institution
sociale, disons sur les règles du jeu. F. de Saussure recourt volontiers
à la comparaison du jeu d'échec : la langue, c'est l'état du jeu à un
moment donné et la parole, c'est le coup par lequel nous produisons
une configuration nouvelle.



RÉFLEXION SUR LE LANGAGE — THÉOLOGIE DE LA PAROLE 337

Cette dichotomie nous importe beaucoup, dans la mesure où la
théologie semble être du côté de la parole, alors que la linguistique a
choisi le côté de la langue. A la faveur de cette première dichotomie,
le système des signes se trouve coupé des sujets parlants, et constitue
un phénomène autonome et en quelque sorte neutre, anonyme.

Deuxième décision méthodologique : Laissant le côté de la parole
et considérant seulement le côté de la langue, on distingue deux points
de vue : le point de vue synchronique correspond à la façon dont le
langage est organisé à un certain moment, disons dans un état de
système ; au deuxième point de vue, dit diachronique, on considère
les changements, les transformations ; or, toute la linguistique du
XIXe siècle avait été essentiellement une linguistique historique,
intéressée essentiellement aux dérivations de genèses, sur le modèle
du grand évolutionnisme qui avait réussi dans les sciences
biologiques ; à l'arbre généalogique de la vie et des espèces correspondant
celui des langues. La linguistique structurale, qui est aujourd'hui la
linguistique dominante, subordonne au contraire toute considération
historique à la considération des états de système ; c'est donc un
changement dans l'intelligibilité même, puisque ce que l'on comprend
à titre premier est l'état de système et non le changement ; l'intelligence

historique sera une intelligence seconde, en ce sens qu'il faut
deux états de système successifs pour comprendre le passage de l'un
à l'autre.

Troisième choix méthodologique : dans un état de système, on ne
doit pas s'occuper des termes pour eux-mêmes, que ce soit le son ou
le sens de tel mot pris isolément — mais des relations entre les termes.
On peut parler dès maintenant de structure, de structure de système.
En effet, un terme dans une langue, un mot par exemple, n'a pas de

signification propre, sinon qu'il est différent de tous les autres signes ;

c'est une valeur différentielle ; comme disait de Saussure : « Dans une
langue il n'y a que des différences. » Nous commençons à comprendre
ce que sont les structures : des ensembles de dépendances mutuelles,
des systèmes qui ne comportent que des relations et pas de termes.

Enfin, dernier trait, peut-être le plus important pour notre objet
ultime, à savoir une théologie de la parole : dans cette conception, le
système de la langue n'a pas de relations externes ; dans le dictionnaire,

un mot renvoie à un mot et jamais à une chose ; tous les mots
renvoient les uns aux autres, dans une sorte de ronde sans fin ; les

signes ne renvoient qu'aux signes dans la clôture du dictionnaire ;

nous avons là l'image de ce que les théoriciens appellent la clôture de

l'univers des signes. Considéré comme un système de relations internes,
l'univers des signes a un dedans, mais pas de dehors. Ce point est très
important, car toute philosophie du langage repose sur l'idée que
parler c'est parler de quelque chose, et parler à quelqu'un ; elle suppose



338 PAUL RICŒUR

au moins deux transcendances, pour que le langage fonctionne : la
transcendance de ce sur quoi nous parlons et la transcendance de
celui à qui nous parlons ; dès lors l'ultime postulat, le postulat
fondamental de structuralisme, c'est la mise entre parenthèses de la
transcendance du signifié (ou plus exactement du référé) et de la transcendance

des sujets parlants.
Les conséquences sont considérables en ce qui concerne le destin

du mot ; un mot, pour le structuralisme, n'est qu'un complexe de
différences à l'intérieur d'un système ; il n'y a donc rien qui mérite
ici le nom de parole, au sens fort du mot, i.e. au sens qu'Aristote avait
déjà donné au logos, et qui consiste à dire quelque chose sur quelque
chose. Ce « dire quelque chose sur quelque chose » est éliminé du
champ de considération.

En quoi ces discussions concernent-elles la théologie bibhque
Elles la concernent d'abord indirectement, en tant que toute théologie
de la parole présuppose que le langage a non seulement une structure
mais est un sens, le sens d'une parole adressée de quelqu'un à
quelqu'un. Or ce modèle structural conduit plutôt vers l'idée d'un inconscient,

non pas de l'inconscient freudien, comme lieu du refoulé, mais
plutôt d'un inconscient kantien, d'un inconscient catégorial. Mieux,
en vertu du dernier postulat, celui de la clôture des signes que j'énonçais

tout à l'heure, on voit se former l'idée, qui apparaît souvent chez
les plus philosophes d'entre les structuralistes, que, à titre ultime, le
langage implique un type de philosophie sans sujet ; disons un champ
anonyme de règles et de structures fonctionnant par elles-mêmes ; ce

qui est exclu, dans cette perspective, c'est l'idée que la tradition
idéaliste au contraire avait préservée, à savoir que comprendre
quelque chose, c'est finalement se comprendre soi-même. En ce sens,
on peut dire que le structuralisme exclut toute considération de type
herméneutique, i.e. reposant sur une relation circulaire entre le texte
interprété et l'interprète. Pour le structuralisme, il n'y a pas de message

à délivrer, pas de sens à déchiffrer, pas d'intentions transcendantes

à saisir existentiellement ; il n'y a que des éléments à distribuer

selon des règles de classification.
Et pourtant, je ne pense pas que nous devions nous laisser enfermer

dans cette opposition entre herméneutique et structuralisme ;

celui-ci pose une série d'exigences minimales auxquelles il faut d'abord
avoir satisfait avant de prétendre accéder à l'interprétation proprement

dite ; une exigence de rigueur a été introduite par le modèle
structural, à laquelle il faut d'abord satisfaire avant de pouvoir
prétendre à un traitement herméneutique, à un travail d'interprétation,
par exemple du vocabulaire bibhque, comme j'essaierai de le montrer
tout à l'heure. D'abord il me semble que toute signification, pour pouvoir

être riche et parlante, doit appartenir à une structure. La struc-



RÉFLEXION SUR LE LANGAGE — THÉOLOGIE DE LA PAROLE 339

ture est un facteur de signification au moins sous forme négative ; je
donne un exemple tiré de la théologie du XIIe siècle du Père Chenu ;

dans son chapitre sur le symbolisme, l'auteur montre que les grands
symboles de la culture occidentale, d'origine hébraïque et plus largement

sémitique d'une part, et d'autre part grecque et protohellénique,
reposent sur un symbohsme universel qui s'avère être une symbolique
foisonnante. Les mêmes symboles, comme l'eau, le feu, peuvent signifier

tout ou n'importe quoi ; le feu brûle, purifie, détruit, chauffe ;

l'eau nourrit, nettoie, mais aussi fait mourir ; par conséquent, c'est
toujours comme une polysémie réglée dans une structure dominante
qu'un symbole signifie quelque chose. Ainsi les thèmes animahers
bien connus, venant des bestiaires orientaux et iraniens et probablement

de loin, ont pu être repris dans la tradition biblique pour
signifier par exemple la menace du chaos de destruction et le
diabolisme latent de la condition humaine ; la polysémie foisonnante

du symbolisme sauvage va se trouver limitée et, par le moyen
de cette limitation, va devenir fonctionnelle. Le point de vue structural

doit donc être incorporé d'une manière ou d'une autre à

l'interprétation.
Je pense qu'une deuxième condition doit aujourd'hui aussi être

satisfaite : nous ne pouvons plus mêler, comme ce fut trop souvent
le cas jusque dans les grandes œuvres, comme le Dictionnaire théologique

de Kittel, le point de vue synchronique et le point de vue dia-
chronique ; il n'est pas permis de mettre dans une même séquence les
différents sens d'un mot à différentes époques, tout en les opposant à
d'autres significations appartenant elles-mêmes à des coupes
historiques différentes. James Barr, dans un travail très important sur la
Sémantique biblique, montre que la plupart des travaux de sémantique
biblique ne satisfont pas à certaines exigences structurales qui sont
aujourd'hui courantes en linguistique et d'abord à la distinction du
point de vue synchronique et du point de vue diachronique. Si un mot
a une signification à un moment donné, c'est parce que, à la même
époque, il est en opposition avec d'autres mots du même vocabulaire ;

nous ne pouvons donc pas prendre le même mot à des époques
différentes sans tenir compte de ses environnements successifs et par
conséquent, des restructurations que ces environnements successifs ont
suscitées.

Enfin, il n'est pas possible non plus d'examiner les structures
linguistiques sans tenir compte de leur rapport avec les autres structures

: celles qui s'expriment dans les classifications naturelles (de
plantes, d'animaux, d'objets usuels) et dans les classifications
sociales : les structures linguistiques sont dans un certain rapport
d'homologie avec toutes les autres structures et c'est dans ce jeu de
structures que le langage peut être opérant.



340 PAUL RICŒUR

Par conséquent, tout ce que l'on peut dire contre les exagérations,
les extrapolations, les prétentions du structuralisme ne porte pas
contre la méthodologie structurale ; il faut bien distinguer entre la
méthodologie structurale et le structurahsme comme philosophe ;

aujourd'hui, il n'est pas possible de ne pas satisfaire d'abord aux
exigences minimales de la méthode structurale.

J'ajouterai enfin que l'approche structurale et l'approche
herméneutique seront amenées de plus en plus à se combiner, à se

composer, parce qu'aucune ne peut réussir séparément. Lévi-Strauss, il
est vrai, a pu développer une analyse structurale à peu près pure des
ensembles mythologiques qu'il a considérés ; mais c'est parce que dans
l'aire de l'ancien totémisme nous avons affaire à des mythes à sémantique

faible et à syntaxe forte qui se prêtent bien à l'analyse structurale,

voire à des considérations topologiques ; mais notre culture est

greffée au contraire sur des fonds mythiques d'une nature différente ;

dans l'aire du Moyen-Orient ancien, dans l'aire préhellénique, le fond
mythique se prête plutôt à une interprétation des contenus, parce
que l'organisation syntaxique est faible et la corrélation avec les
classifications naturelles et sociales très flexible ; par contre, la
richesse sémantique est telle que leur signification profonde a pu
survivre et s'insérer dans de nouveaux contextes, et donner lieu à une
suite de réinterprétations, de renouveaux et de renaissances dont la
chaîne constitue ce qu'on appelle précisément une tradition. Le
rapport au temps est donc inverse dans les deux cas extrêmes : d'un côté
la cohérence synchronique va avec une fragilité diachronique et une
temporalité saccadée, de l'autre la faible cohérence de l'ensemble
mythique à un moment donné, toute à la richesse sémantique,
développe une temporalité créatrice. Je ne crois donc pas du tout que
nous ayons affaire à une alternative, que nous soyons contraint
d'opter entre le point de vue structural et le point de vue herméneutique

; ces deux lectures doivent être composées et combinées dans

un dosage variable, selon que les contenus que nous examinons sont
plus riches au point de vue sémantique ou plus rigoureux au point de

vue syntaxique.

II
Je voudrais maintenant donner quelques exemples d'une phénoménologie

du langage, montrer quelle peut être la contribution d'une
phénoménologie du langage, après celle d'une analyse structurale. Je
pense que la phénoménologie peut apporter à la théorie du langage
quelque chose que la linguistique ne peut pas donner, ou plutôt qu'elle
n'a pas à donner, parce que ce n'est pas son objet ; je distingue en
effet « philosophie du langage » et « science du langage ». La science



RÉFLEXION SUR LE LANGAGE — THÉOLOGIE DE LA PAROLE 34I

du langage, c'est la linguistique ; or la linguistique ne s'occupe pas
du langage comme fonction d'existence humaine ; elle s'occupe
seulement des langues, i.e. des systèmes de signes, caractéristiques d'une
communauté historique donnée (le russe, l'anglais, l'allemand, le
français) ; ce sont ces systèmes qui ont une structure propre, structure
phonologique, lexicale, syntaxique, stylistique, etc. Faire la théorie
de ces structures, c'est la tâche de la linguistique structuraliste. La
tâche d'une philosophie du langage est distincte, c'est une tâche de
second degré ; elle consiste à ressaisir le rapport entre la langue comme
système de signes et la parole comme visée intentionnelle. Ce rapport
constitue, à mon avis, l'objet de la phénoménologie du langage. Une
linguistique même générale n'y suffit pas ; la linguistique, comme
nous l'avons vu, commence par séparer langue et parole — la langue,
structure indépendante des sujets parlants, et même inconsciente

pour chaque individu, et la parole comme exécution, comme combinaison

et comme initiative. Or ce qui importe pour le philosophe,
c'est justement la relation entre ces deux versants, langue et parole ;

autrement dit, ce que le linguiste sépare, le philosophe doit le réunir.
Ce qui importe dans une philosophie du langage, c'est ce que nous
faisons de ce système, comment nous l'employons. En ce sens, son problème
n'est pas la structure de la langue, mais son usage ; je serais ici tout
à fait d'accord avec les philosophes anglais du langage ordinaire pour
pousser le concept d'usage au centre du tableau comme contrepartie
de celui de structure. Le langage, en effet, n'est pas un objet en soi,
mais une médiation, un médium par lequel nous nous dirigeons vers
la réahté ; c'est là l'aspect référentiel fondamental du langage ; parfois

nous communiquons notre expérience, c'est l'aspect social ; et
enfin parfois nous nous exprimons, c'est son aspect personnel. Cette
médiation implique trois choses : signification, c'est-à-dire référence
à... (dire quelque chose sur quelque chose), communication et expression.

Signification, communication, expression : ce sont les problèmes
d'une philosophie du langage irréductibles à la linguistique.

La phénoménologie peut contribuer à cette compréhension du
langage de la manière suivante : en donnant un primat philosophique
au problème de la signification sur celui de la communication et de

l'expression ; j'entends ici par signification cette faculté de représenter
le réel par des signes et de comprendre les signes comme représentant
le réel. Or il me semble que la notion d'intentionalité, notion cardinale
de l'analyse phénoménologique, éclaire bien ce problème, car le signe

suppose que la conscience est constituée comme une visée qui se dirige
vers quelque chose ; dans cette visée, on peut même distinguer deux
moments ; parler, c'est d'abord dire quelque chose : c'est le moment
d'« idéalité » du langage ; car le sens n'existe ni dans le monde ni dans
la conscience ; il n'a aucune réalité, ni physique ni psychique ; mais.



342 PAUL RICŒUR

en outre, parler, c'est dire quelque chose sur quelque chose, et c'est
le moment de « réalité ». Toute parole signifiante comporte ces deux
seuils de signifiance : seuil de sens et seuil de référence ; son intentionalité

est une intentionahté à deux « crans » : cran du sens idéal et
cran de référence réelle ; la parole est ce qui distingue et articule le
sens du discours et la référence du discours : dire quelque chose et le
dire sur quelque chose ; c'est cette articulation qui caractérise la
parole par opposition à la langue. A vrai dire, la langue ne dit rien,
la langue est muette. C'est seulement un système de signes, un instrument

disponible ; la parole parle et dit quelque chose sur quelque
chose.

Nous avançons d'un pas dans cette phénoménologie si nous
considérons que l'unité linguistique qui assure le passage de la langue à la
parole est tout à fait irréductible à celles que nous avons considérées

jusqu'à maintenant, les unités phonématiques, les unités lexicales ;

cette unité nouvelle, c'est la phrase. C'est la phrase qui est vraiment
le pivot de la parole. Or qu'est-ce qu'une phrase C'est un événement
du langage ; la phrase naît et meurt, alors que la langue subsiste et
demeure. Chaque fois que quelqu'un parle, une combinaison passagère

et transitoire de signes se forme. Et c'est cette combinaison
transitoire qui est l'événement du langage. Nous nous rapprochons ainsi
du concept que nous poursuivons depuis le début, celui de procès de

la parole. Nous nous en rapprochons avec une phénoménologie de la
parole, supportée par une théorie de la phrase ; or cette fonction de
la phrase, nous la connaissons depuis Platon ; c'est le logos, comme
entrelacs de noms et de verbes, qui porte le poids de la signification,
de la communication, de l'expression. Je vise quelque chose de la réalité,

je m'adresse à quelqu'un et, en même temps, je manifeste ma
propre intention, celle qui le constitue comme sujet parlant. Ainsi
la tâche d'une philosophie du langage se précise ; il s'agit de montrer,
par une description concrète, le passage de la langue, système de

signes, à la parole, événement du discours.
C'est sur ce fond de phénoménologie de la parole que nous devons

reprendre notre problème du mot et le conduire aux abords du
problème des mots clés de la théologie bibhque. En effet, le problème du
mot, que nous avons laissé en suspens à la fin de la première partie,
reprend vie ici. Tout à l'heure, le mot n'était qu'un élément différentiel

du lexique. C'était une simple différence dans un système de

signes. Maintenant le mot est une fonction de la phrase ; il participe
du même coup à la visée de la phrase ; c'est en position de phrase que
nos mots atteignent quelque chose. Pourquoi Parce que le mot
n'est plus alors une simple différence couchée dans un dictionnaire ;

il est un moment dans un acte de parole. Alors le mot prend vie ; car
il est bien plus qu'un fantôme de sens qu'on évoque et qui retourne



RÉFLEXION SUR LE LANGAGE — THÉOLOGIE DE LA PAROLE 343

au néant ; il domine l'événement ; il donne une histoire à notre langue.
En effet, chaque fois que nous l'employons, il s'enrichit de cet usage
et porte comme la cicatrice de tous ses usages. Du coup, il survit à

son emploi instantané, il retourne au système et lui donne la dimension

temporelle. Nous touchons ici au problème que ne résoud pas
actuellement le structuralisme ; le passage du système à l'histoire.
Alors que, comme je le disais tout à l'heure, les linguistes du XIXe siècle

étaient à l'aise dans l'histoire, aujourd'hui les linguistes ne sont
pas à l'aise dans l'histoire, ils sont à l'aise dans les systèmes sans
histoire.

Voyons les implications de ce second niveau pour une théologie
bibhque ; la théologie est plus concernée par une telle phénoménologie
de la parole que par une analyse structurale de la langue, avec les
réserves, néanmoins, que j'ai dites à la fin de la première partie. Le
procès de parole, que j'ai évoqué au début, et qui est placé au centre
de certaines théologies d'aujourd'hui, suppose sans aucun doute que
nous avons une sorte d'intelligence spontanée de ce que c'est qu'un
procès de parole, de ce que c'est que parler, dans le rapport entre
exprimer, communiquer et signifier. En effet, les mots fondamentaux
de la théologie font appel à une situation de discours spécifique, dans
laquelle notre existence totale est portée à l'expression ; en outre, la
compréhension du langage biblique ajoute à la saisie de cette situation

une communication également spécifique, un univers du
discours partagé, qui fait de la communauté ecclésiale une communauté
d'interprétation.

Les implications d'une phénoménologie de la parole pour une
théologie biblique se font plus précises lorsque l'on considère la place
de la polysémie dans la sémantique en général et dans la sémantique
du langage biblique en particuher. La polysémie, à savoir le fait que
nos mots ont plusieurs significations, est le problème central de toute
sémantique ; nulle herméneutique ne peut plus l'ignorer. Or il appartient

à une linguistique de la parole d'établir que la polysémie, ou
fonction du sens multiple, n'est pas une maladie du langage, ne relève
d'aucune pathologie, mais remplit une fonction bien précise dans
l'économie du langage. Aristote savait déjà que le mot « être » lui-
même se dit en plusieurs acceptions. Or le fonctionnement de la
polysémie est étroitement lié à celui de la phrase. En effet, tous nos mots
pris séparément sont polysémiques ; et cela, pour une raison qui est

apparue plus haut, à savoir le processus cumulatif que constitue le
mot lui-même. Ce pouvoir du mot d'acquérir un sens nouveau sans
perdre son sens ancien est à la base de la métaphore, c'est-à-dire du
transfert de sens ; mais, si tous nos mots sont ainsi polysémiques,
tous nos discours ne le sont pas. La polysémie, en effet, n'est efficace

que dans certaines conditions qui appartiennent à la structure de la



344 PAUL RICŒUR

phrase, à la constitution du discours ; le contexte de la phrase peut
être organisé de telle façon qu'une seule dimension du sens soit en
quelque sorte criblée par un mécanisme de renforcement mutuel d'une
des variables contextuelles de chacun des mots ; par contre, le
contexte du discours peut donner licence à plusieurs valeurs sémantiques
à la fois. Ainsi le langage poétique est organisé de telle façon que
toutes les variables de sens sont consolidées, maintenues et préservées
dans une sorte de fête du sens.

Cette question de la polysémie nous ramène une fois encore au
débat avec le structuralisme ; et en un sens de plus en plus constructif

; comme j'essayais de le dire tout à l'heure, c'est toujours dans
une structure qu'un symbolisme fonctionne ; en effet, le phénomène
de cumulation qui est à la base de tout transfert de sens, s'il est livré
à lui-même, aboutit plutôt à une sorte d'hémorragie du sens, en
l'absence d'une structure qui encadre et discipline la polysémie ; les

mots, voulant dire n'importe quoi, ne signifient alors plus rien. Seule
la structure contextuelle de la phrase fait de la polysémie une
polysémie réglée ; seule celle-ci est signifiante.

Une théologie bibhque ne saurait donc s'édifier sans une bonne
linguistique du mot, et de la polysémie au centre de cette sémantique.
La théologie bibhque, en effet, repose sur des mots clés qui doivent
sans cesse être interprétés et réinterprétés avec les ressources de

l'intelligence culturelle d'une époque ; des mots tels que : péché,
grâce, se réfèrent à une situation et à une communauté d'interprétation

qu'il s'agit de restituer pour en établir le sens ; la métaphore
n'est elle-même qu'un mode de référence indirecte parmi d'autres
grâce auxquels s'exerce la compréhension de l'existence dans une
communauté d'interprétation particulière.

La pointe de ce phénomène, c'est le mot Dieu lui-même ; en un
sens, le mot Dieu est un mot clé du vocabulaire théologique : « Il est,
pour ainsi dire, celui qui organise et coordonne les autres à l'intérieur
d'un cadre de significations » (Me Quarrie, God-talking, p. 99). Mais

pour rendre compte de la signification du mot Dieu et du pouvoir qu'il
tient de fournir un centre de gravitation à l'univers sémantique, il
faut recourir à une troisième dimension du langage.

III
Je ne crois pas qu'une phénoménologie épuise davantage le langage

que ne le peut une linguistique structurale. Il nous reste en effet à
rendre compte de la puissance de dire que nous avons sans cesse
présupposée. Or l'acte de dire ne se réduit pas à la structure des éléments
de la langue, ni même à l'intention des sujets parlants ; le langage
serait vain s'il n'avait des racines ontologiques dans la structure



RÉFLEXION SUR LE LANGAGE — THÉOLOGIE DE LA PAROLE 345

même de l'être. C'est là, me semble-t-il, l'apport fondamental de la
philosophie de Heidegger d'avoir montré qu'on n'aboutit à rien avec
une théorie du langage qui reste dans l'univers de la clôture des signes
et qui marque l'oubli des structures d'existence préalables au langage
lui-même ; ce sont elles qui assurent notre ouverture à l'être dans son
ensemble. Le langage, s'il doit être une médiation, ne peut être le

point de départ ; il survient dans un procès d'existence qui le précède
et l'enveloppe. C'est ce procès d'existence dans son ensemble qui rend
le langage possible comme événement humain fondamental. Ce qui
me paraît important, dans l'ordre même suivi par Heidegger dans
l'Etre et le Temps, c'est que l'on ne part pas du langage, mais que l'on
vient au langage. Je vois, aujourd'hui, dans la pensée de Heidegger,
un remède salutaire à cette espèce de maladie de la philosophie
moderne, en particulier de la philosophie française, emmurée dans le
monde clos des signes, dans la clôture de l'univers des signes.
Heidegger nous contraint à prendre une décision première, à sortir du
cercle enchanté, afin de retrouver dans l'acte même de dire une modalité

de l'être, laquelle suppose elle-même une constitution de l'être
telle que l'être puisse être dit. C'est ainsi que l'Etre et le Temps
s'avance vers le langage en partant des expériences décisives et
primaires qui le précèdent : se trouver dans une situation, se projeter,
comprendre, etc. Le langage peut alors apparaître comme une des
déterminations fondamentales du Dasein, de l'être-là de l'homme : du
comprendre, en quelque sorte prélinguistique, on s'élève au discours
proprement dit, à renonciation, en passant par le mode clé de
l'interprétation, lequel appartient à l'existence comme telle. De plus en
plus fortement, dans la suite de son œuvre, Heidegger place le dire
(Sagen) à l'origine du parler (Sprechen). C'est donc un renversement,
un retournement, une Kehre, qu'il faut sans cesse opérer dans la
réflexion sur le langage, afin de restituer au langage qui nous est
adressé la priorité par rapport à celui que nous pouvons parler ; c'est
ainsi que le silence relève d'une philosophie de la parole, dans la mesure
où dire c'est d'abord se tenir silencieux devant le sens. Etre silencieux,
ce n'est pas être muet ; le silence signifie que notre première relation
au langage est d'écouter et non de parler.

Nous avons ainsi atteint une dimension du langage qui est
antérieure à l'intention subjective et, à plus forte raison, aux structures
de langue.

Pour la troisième fois, le problème du mot revient au centre de
notre recherche ; mais avec, si je puis dire, un coefficient philosophique

supplémentaire. Dans une approche structurale, nous avons
dit : le mot est une différence dans un système. Puis, dans une approche
phénoménologique, nous avons dit : le mot est une fonction de la
phrase comme unité signifiante. Et maintenant nous disons : le mot



346 PAUL RICŒUR

est le point de passage de la parole qui nous est adressée à la parole
que nous prononçons ; le mot est la transition du dire au parler.

En effet, le mot est le siège d'une dialectique entre ce qui se manifeste

et ce que nous captons ; entre l'ouverture de l'être et une capture
par nous. Ce qui se manifeste passe par le goulet d'étranglement du
mot humain, qui est l'acte de violence du poète ou du penseur. Dans
un texte magnifique, Heidegger dit que le mot — l'acte et l'œuvre du
mot •— est à la fois la soumission de l'homme à l'ouverture de l'être
et en même temps la responsabilité de l'homme parlant qui « préserve »

l'être dans son ouverture. Ce mot préserver est admirable ; il donne
toute sa densité philosophique à la fonction du mot. En préservant
ce qui a été une fois ouvert, le mot donne aux choses de devenir ce

qu'elles sont ; par le langage, elles pénètrent dans l'espace d'ouverture,

dans l'espace de révélation sur lequel l'homme exerce sa
responsabilité de sujet parlant.

Je note en passant qu'un vieux problème comme celui de la
prédestination, qui n'a guère avancé depuis des siècles, trouve ici, sinon
sa solution, du moins son énoncé correct. Si nous comprenions
comment, dans le langage, s'exerce à la fois la domination du verbe sur
l'homme et la responsabilité de l'homme sur le verbe, nous saurions
discerner dans l'acte de parler la jonction de la prédestination de
l'être et de la responsabilité de l'homme. Le mot est précisément ce
carrefour où quelque chose vient à nous, en même temps que nous le
maîtrisons et lui imposons une sorte de clôture. Le mot est cet échan-

geur, non seulement entre le système et l'événement, entre la structure

et la genèse, mais encore entre l'ouverture et la clôture ; entre la
non-clôture de la révélation et la fermeture qui appartient à la
formation même du mot. Cet avènement du mot relève d'un mode de

philosopher irréductible non seulement à la linguistique, mais à la
phénoménologie ; pour l'une et pour l'autre, le langage est déjà advenu,
la contrainte du mot a été exercée ; les langues sont déjà là. Ce qui
est avant le parler, c'est ce dire qui est en même temps l'acte d'audace,
la violence première, qui engendre une espèce de dispersion
fondamentale à l'encontre de l'acte de rassemblement du logos. Peut-être
même sommes-nous placés, par cette maîtrise humaine du verbe, par
ce rapt et cette capture, au point de la naissance conjointe des choses

qui viennent à l'existence et du sujet parlant qui se pose ; quand le

mot naît, les choses deviennent ce qu'elles sont et l'homme se tient
debout. Nous sommes à l'origine de cet acte dominateur qui rend
possible le règne universel du manipulable, sous les formes de la
science et de la technologie. Ce règne commence avec cette capture au
lieu même de la révélation.

Je dirai, pour finir, les implications d'une telle ontologie du
langage pour la théologie bibhque. Pour ma part, je vois un double



RÉFLEXION SUR LE LANGAGE — THÉOLOGIE DE LA PAROLE 347

rapport entre le genre d'analyse que je viens d'esquisser et la théologie
biblique. Tout d'abord, me semble-t-il, la notion d'ouverture, de non-
voilement, est la présupposition la plus générale de la notion de
révélation. Quand la communauté confessante annonce que « en Christ le
Verbe a été fait chair », elle présuppose un espace de compréhension,
à savoir l'intelligence, aussi vague et indéterminée soit-elle, de ce que
peut signifier « la manifestation de l'être dans la parole ». La prédication

chrétienne implique qu'il soit signifiant pour l'homme que l'être
soit porté à la parole. Je ne veux pas dire du tout que, pour moi, le
Christ, la parole de Dieu en Christ, se dilue dans une espèce
d'universelle révélation ; je pense même très exactement le contraire ; l'unicité

de la parole de Dieu en Christ, non seulement n'est pas opposée à
l'universel dévoilement de l'être comme logos de la parole du poète
ou du penseur ; mais elle se comprend plutôt comme l'actualisation
centrale autour de laquelle se regroupent toutes les figures de la
manifestation. L'unicité de la révélation et l'universalité de la manifestation

se renforcent mutuellement. C'est parce que je reçois comme
parole digne d'être crue que le verbe a habité parmi nous, que, du
même coup et d'un même souffle, je prends confiance en l'universelle
manifestation de l'être, dans tout langage qui dit quelque chose. Je
reçois par là même une sorte de pouvoir d'attention à l'égard de tout
langage signifiant. Inversement, parce que j'ai des indices de la
manifestation de l'être dans le verbe hors de l'Evangile, dans la parole
du prophète et du penseur, dans celle du poète moderne aussi bien

que classique et archaïque — je suis incliné par ces manifestations
multiples de l'être dans le verbe, je suis disposé à recevoir l'unique
verbe du Christ comme la manifestation centrale et décisive. C'est
dans cette relation circulaire que je peux, sans syncrétisme, discerner
la convenance mutuelle entre l'aletheia grecque, comprise comme non-
voilement, et YEmeth hébraïque, qui veut dire fidélité, base de
confiance.

Cette relation que je viens de dire, relation circulaire entre la
notion heidegerrienne d'ouverture et la notion chrétienne de révélation,

me mène à la deuxième implication d'une ontologie du langage
pour une théologie bibhque. Elle concerne le mot Dieu, sur lequel
j'avais achevé tout à l'heure le second cycle. Les mots clés tels que
création, péché, salut, grâce constituent en effet un espace de gravitation

pour la capture du sens. La sémantique biblique devient un
authentique travail théologique lorsque le mot Dieu est reconnu
comme centre de cet espace de gravitation. La spécificité du mot
Dieu se découpe alors à l'intérieur de cette fonction de langage
comme laisser voir, comme manifestation. Si le miracle de l'être, à
savoir qu'il y a quelque chose plutôt que rien, ne signifiait rien pour
la compréhension des hommes, comment donnerions-nous un sens à



348 PAUL RICŒUR

des mots comme créateur, sauveur, père, seigneur, etc. Je dirais
volontiers, avec McQuarrie : « Dieu est le nom religieux pour l'être,
en tant que celui-ci est éprouvé dans une révélation qui éveille la
foi. » Or cela ne se comprend que si l'on a rétabli l'espace entier de
gravitation où le mot Dieu a une position clé. La restitution du
« champ entier » peut seule montrer qu'il y a plus de sens dans le
mot Dieu que dans le mot être.

Il y a plus de sens dans le mot Dieu que dans le mot être, d'abord
parce qu'il rassemble et regroupe toutes les valeurs signifiantes
accumulées dans les cultures par la symbolique religieuse — valeurs
qu'ignore le concept non symbolique de l'être. C'est là d'ailleurs que
le symbolisme trouve ses racines ontologiques ; son recours à l'analogie

cesse d'être artificiel ou gratuit, lorsqu'il est pris dans cet espace
de gravitation, lorsqu'il devient une modalité de la dé-couverte, de
la révélation ; alors il préserve vraiment la vérité et le mystère de
l'être. En outre, je dirai qu'il y a plus dans le mot Dieu que dans le
mot être, non seulement à cause de ce qu'il rassemble de significations
dispersées, mais parce qu'il se centre sur un symbolisme fondamental,
celui de la Croix. Or la signification fondamentale d'un Dieu qui se
donne lui-même dans un amour sacrificiel pour les hommes excède
toute signification du mot être ; même si, à la façon de Heidegger,
nous lisons dans le mot être l'idée d'un « don » (en allemand « es gibt »,

c'est-à-dire il y a, retient quelque chose du verbe geben, donner). Mais,
même ce don de l'être, à savoir le miracle qu'il y ait quelque chose,

que vous soyez là, que nous soyons là, est comme accentué de façon
dramatique, par la signification christique, qui ajoute à ce don
universel la signification de celui qui se donne lui-même dans un amour
sacrificiel pour les hommes, en ce sens, le mot Dieu dit plus que le
mot être, puisqu'il ajoute la dimension de sa relation à nous, comme
jugeant et gracieux, et la dimension de notre relation à Lui comme
inquiets et reconnaissants pour son don excellent. En ce sens, le mot
Dieu laisse être l'acte de Dieu, en tant qu'acte de bonté et d'amour.
Eh bien si nous comprenons cela, peut-être comprendrons-nous
aussi comment la parole peut être à la fois l'origine de nos paroles et
en même temps le périple entier que nos paroles parcourent. Cela d'où
toute parole procède et où toute parole retourne.

Paul Ricœur.


	Contribution d'une réflexion sur le langage à une théologie de la parole

