
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 5-6: Numéro du centenaire

Artikel: La revue de théologie et de philosophie 1868-1968

Autor: Meylan, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ce numéro se rapporte au centenaire de la Revue, qui a été
célébré à Lausanne le 12 octobre iç68. Les exposés de
MM. Meylan, Piguet et Widmer ont été présentés lors de cette
cérémonie. Les textes de MM. Christoff, Ricœur et Pannenberg
sont des contributions que nous sommes heureux d'avoir obtenues

pour cette occasion. L'article de M. Zumstein a obtenu le
premier prix du concours organisé par la Revue en cette année
jubilaire. Les mémoires de MM. Mottu et Thévenaz, classés
ex aequo au deuxième rang, seront publiés dans les fascicules
suivants.

LA

REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE
1868 -1968

Au début de l'année 1868 paraissait à Genève chez Georg, sous
le titre : Théologie et philosophie. Compte rendu des principales publications

scientifiques à l'étranger, le premier fascicule de la Revue dont
nous célébrons aujourd'hui le centenaire. Le nouveau périodique était
placé sous la direction d'Eugène Dandiran et d'un comité composé
de MM. Amiel, professeur de philosophie, Astié, Bouvier, Chastel,
Oltramare, professeurs de théologie, P. Vaucher, professeur d'histoire,
et Th. Claparède, pasteur.

Pour épigraphe, la parole de Vinet : « La vérité sans la recherche
de la vérité n'est que la moitié de la vérité. » D'emblée, les rédacteurs
du Compte rendu ont affirmé leur indépendance à l'égard des partis
et des factions. Ce qu'ils voulaient, c'était porter à la connaissance
des théologiens de langue française les principaux ouvrages parus en
Allemagne, en Angleterre et en Italie, sans négliger les articles de

revues, susceptibles d'enrichir leur pensée et de stimuler leur réflexion.
Le moment était-il bien choisi pour se placer ainsi au-dessus de

la mêlée On pouvait en douter. C'était alors la première offensive
du protestantisme libéral en Suisse romande, déclenchée par les
conférences de Ferdinand Buisson sur l'Ancien Testament, auxquelles
Frédéric Godet et Félix Bovet répondaient de bonne encre.

A Genève même la situation était tendue, aussi bien sur le terrain
religieux que dans le domaine politique. Relisons plutôt la page où
Roberty, dans sa belle biographie d'Auguste Bouvier, retrace les
difficultés rencontrées par le jeune professeur : « Au sein de cet orage
d'idées contraires, de ce ruissellement de feu et de fumée qui marque
dans le protestantisme genevois l'année 1869, la voix pacificatrice de
Bouvier parviendrait-elle à se faire entendre » (p. 141).

18



274 HENRI MEYLAN

Qui donc étaient ces audacieux A l'exception de Jean-Frédéric
Astié, ce Méridional qui enseignait à Lausanne depuis une dizaine
d'années la philosophie à la Faculté de l'Eglise libre vaudoise, tous
étaient de Genève et, sauf Dandiran et Claparède, enseignaient à

l'Académie. Henri-Frédéric Amiel occupait depuis vingt ans la chaire
de philosophie, Pierre Vaucher, après avoir soutenu en 1856 sa thèse
de théologie sur les épîtres d'Ignace d'Antioche, avait opté pour
l'histoire ; il sera le maître incontesté de la jeune génération des
historiens genevois. Auguste Bouvier, le gendre d'Adolphe Monod, venait
d'échanger la chaire d'apologétique contre celle de dogmatique.
Chastel, resté fidèle à l'histoire ecclésiastique, l'enseignait aux
théologiens. Hugues Oltramare, dont le nom demeure lié au grand
Commentaire sur l'épître aux Colossiens, était spécialiste du Nouveau
Testament. Quant au pasteur Claparède, il s'était fait connaître par
une bonne monographie sur les Eglises réformées du Pays de Gex (1865).

Le seul inconnu, si j'ose dire, parmi ces professeurs, c'était Eugène
Dandiran. Né à Paris, en 1826, issu d'une famille française du Sud-
Ouest réfugiée à Genève, il avait fait ses études de théologie à
l'Académie et exercé le ministère pastoral en France, puis à Jussy durant
quelques années. Rien, sinon une dissertation fortement charpentée :

Qu'est-ce que l'apologétique publiée en i860, au moment où la chaire
était vacante par la mort du professeur Diodati, ne le désignait pour
le poste de directeur de la Revue. Mais l'année d'après déjà, il était
appelé à Lausanne pour y occuper la chaire d'histoire à la Faculté de

théologie, aux côtés d'Henri Vuilleumier, le jeune professeur d'Ancien
Testament, dont il sera l'alter ego.

D'emblée, le Compte rendu s'est affirmé par le sérieux de sa tenue.
A la fin de la première année déjà, Dandiran, s'adressant à ses
lecteurs, pouvait écrire : « Constituant entre les partis théologiques et
philosophiques une sorte de terrain neutre où la parole appartient à
chacun tour à tour, appelant à elle intentionnellement des collaborateurs

de toutes les écoles pour exposer des idées de toutes les

provenances, en un mot, impersonnelle par principe et purement scientifique,

cette Revue pouvait être hospitalière à toutes les opinions,
parce qu'elle ne se proposait qu'une chose : donner au public des
informations précises et authentiques sur le mouvement actuel de la
philosophie et de la théologie dans les grandes nations de l'Europe
et de l'Amérique. En d'autres termes, fournir à la discussion présente
ou ultérieure des matériaux exacts et des renseignements sûrs, tel a
été, tel est notre but. » Et il ajoutait : « Nous ne nous dissimulons pas
non plus que l'originalité de cette Revue, qui est de n'avoir point de
tendance, est en même temps sa témérité » (p. 655).

De fait, ce paradoxe d'être ouvert à tous a été tenu. La première
année contient le manifeste du professeur C. L. Michelet, de Berlin,



LA REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 1868-I968 275

sur l'hégélianisme en 1867, traduit et annoté par Amiel, et une analyse
des travaux consacrés à Reimarus par K. Fischer, Strauss et Moncke-
berg, signée Charles Ritter.

A raison de quatre livraisons par an, cela faisait au total 650 à

700 pages, offertes au public pour le prix de 8 fr., plus tard 12 fr., un
public forcément restreint, on s'en doute. Nous ignorons malheureusement

le nombre des abonnés.
Dès la cinquième année (1872), un changement s'annonce sur la

couverture grise, ce n'est plus Georg à Genève, c'est Georges Bridel
à Lausanne, qui figure comme imprimeur, et l'année suivante le
Comité s'enrichit de noms vaudois, ceux de Frédéric Rambert et
d'Henri Vuilleumier. Le programme s'est élargi, grâce à l'appui de

quelques amis qui ont mis à la disposition de la rédaction les moyens
financiers nécessaires : « Tandis que nous nous étions fait une loi
absolue d'exclure les comptes rendus d'ouvrages français et les
articles originaux, nous avons résolu de les admettre désormais, sous
certaines conditions, les uns et les autres. »

Cependant la collaboration genevoise, abondante les premières
années, se fait plus rare et le Comité primitif, qui semble s'être désintéressé

un peu du sort de la plante maintenant qu'elle était enracinée
dans le terroir vaudois, décide de se retirer. La première page de la
douzième année (1879) s'ouvre par un editorial annonçant qu'Eugène
Dandiran, « qui en a été le principal fondateur et qui lui a consacré

pendant onze ans ses soins persévérants et dévoués, a désiré être
déchargé de la direction, qui sera désormais assumée par son collègue
Henri Vuilleumier, de concert et avec le professeur Astié ». Dès lors,
et pendant plus de trente ans, les noms d'Astié, puis de Philippe
Bridel et d'Henri Vuilleumier seront ceux des directeurs de la Revue.

Le Comité, presque entièrement renouvelé, comprend, de Lausanne,
Paul Chapuis et Eugène Dandiran de l'Académie, Lucien Gautier et
Frédéric Rambert, de la Faculté libre, de Genève, le pasteur Charles
Martin et son homonyme Ernest Martin, lie. théol., de Neuchâtel,
Henri Du Bois, professeur à la Faculté nationale, et Charles Monvert,
de la Faculté indépendante, de Paris, Philippe Berger, spécialiste des

langues sémitiques et qui succédera à Renan au Collège de France,
Auguste Sabatier et Edmond Stapfer, de la Faculté de théologie
protestante récemment créée, de Strasbourg, enfin, Paul Lobstein.

Mais ce comité brillamment composé est trop nombreux, trop
dispersé pour être efficace ; je ne sais s'il a jamais été réuni. De plus,
il ne compte guère que des théologiens, et de la même tendance, ni
Augustin Gretillat, le dogmaticien de Neuchâtel, ni Frédéric Godet,
le maître exégète, n'en font partie. Aucun philosophe de profession,
pas plus Ernest Naville que Charles Secrétan ; peut-être ne l'ont-ils
pas souhaité, ayant déjà dépassé le « milieu du chemin ». Peut-être



276 HENRI MEYLAN

aussi Secrétan n'avait-il pas « digéré » l'article provocant et, pour
tout dire, manqué, dans lequel Astié avait fait un examen critique
de la troisième édition de la Philosophie de la Liberté (1873).

L'apport des Parisiens se réduira en fait à peu de chose, trois
articles de Stapfer, deux de Sabatier, mais un morceau de choix,
1'« Essai d'une théorie critique de la connaissance religieuse » (1893),
où se lit déjà la fameuse phrase : « Dans son labeur l'humanité bâtit
la cathédrale éternelle dont les deux colonnes maîtresses sont la
science et la vie sainte. Elles surgissent du sol et s'élèvent parallèlement

dans les airs... » Quant à Philippe Berger, sa meilleure
contribution, si j'ose dire, est d'avoir procuré à la Revue quelques notes
savantes de son frère Samuel, le spécialiste de la Bible latine et de la
Bible française au Moyen Age.

D'Henri Du Bois, un article seulement sur « Darwin et la théologie

» (1882), de Monvert, rien. La mort prématurée de Frédéric
Rambert, en 1880 déjà, a privé la Revue d'un bon dogmaticien. C'est,
en fait, Paul Chapuis, titulaire de la chaire de Nouveau Testament,
qui tiendra cette rubrique aux côtés d'Astié, en publiant une étude
sur l'autorité de l'Ecriture (1883 et 1884), puis dans les années 1890
la série d'articles qui ont fait sensation, « La transformation du
dogme christologique au sein de la théologie moderne », « La foi en
Jésus-Christ », « Les caractères de la théologie moderne », « L'adoration

du Christ », La sainteté de Jésus de Nazareth », « Religion,
christianisme et théologie », etc.

On sait quels débats passionnés cette théologie de la conscience,
dont Charles Secrétan se réclamait dans ses derniers écrits, a suscités,
lors de la réunion de la Société vaudoise de théologie à Chexbres,
en 1891. Mais c'est dans les colonnes de la Revue chrétienne de Paris
que Charles Secrétan a publié ses derniers articles, sur « La crise de la
religion », en 1892, tandis que Frédéric Godet envoie les siens : « Le
Nouveau Testament contient-il des dogmes », « L'autorité de Jésus-
Christ », « L'autorité des apôtres », au Chrétien évangélique de
Lausanne (1891).

En 1887, un nouveau venu, Louis Emery, qui va succéder à Louis
Durand dans la chaire de systématique à l'Académie, se fait connaître

par une série d'études sur la théologie d'Albert Ritschl. Le maître de

Gœttingue est ainsi présenté au public de langue française, tandis que
ceux d'Erlangen et de Marbourg sont laissés dans l'ombre. Cependant,
la Revue de 1903 contient la traduction, par Arnold Porret, d'une
retentissante brochure de Martin Kaehler, Notre combat en faveur de

la Bible.
Les sciences bibliques, Ancien et Nouveau Testament, ont la part

belle, on le conçoit sans peine. Qu'il s'agisse de l'herméneutique, de
l'établissement du texte, du Canon et des apocryphes, des problèmes



LA REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 1868-I968 277

d'histoire littéraire ou de théologie biblique, il n'est guère d'ouvrage
important ou de sujet capital qui n'ait été traité dans les fascicules
de la Revue. Encore faut-il justifier la place accordée à l'hébreu.
Rendant compte en 1879 de la leçon d'ouverture de Philippe Berger
à la Faculté de Paris, Israël et les peuples, Vuilleumier écrit : « A
quoi servent les études hébraïques auxquelles on donne tant de
temps dans nos facultés de théologie protestantes Voilà une question
que plusieurs sans doute formulent in petto, et que quelques-uns,
moins timides, posent çà et là sur un ton plus ou moins dubitatif. A
quoi bon initier les étudiants à tous les mystères du dagesh et du sheva
mobile ou quiescent »

Mais revenons à ses directeurs. D'Astié à Dandiran, le contraste
est grand. Autant le second, qui se donne tout entier à son enseignement

: histoire de l'Eglise, histoire des dogmes, théologie moderne,
à quoi vient s'ajouter l'histoire des religions, est prodigue de son temps
à ses étudiants, autant il est réservé, on est tenté de dire avare,
lorsqu'il s'agit de se faire imprimer. Ceux qui l'ont entendu à l'auditoire

de la Cité ou dans les séances de la Société de théologie sont
unanimes à dire qu'il était hors pair. C'est lui qui sera le véritable
maître de la nouvelle génération, de celle qui s'affirme en 1900 avec
la thèse d'Arnold Reymond sur le Subjectivisme et le problème de la
connaissance religieuse puis en 1902 par le fameux article de la Revue

sur la confession de foi, signé René Guisan et Arnold Reymond.
Astié, tout au contraire, avait la démangeaison d'écrire '. Ce

Méridional, voire gascon au dire de M. Philippe Daulte, était toujours prêt
à croiser le fer avec les gens de gauche comme avec les orthodoxes,
car il ne voulait être « ni l'un ni l'autre ». Disciple de Vinet, qu'il
prétendait trahi par ceux-là même qui se réclament de lui, il ne craignait
pas de jeter le trouble dans les esprits. Libriste intransigeant et d'une
piété qu'on ne peut mettre en doute, il semblait prendre plaisir à
faire scandale, et ses discours d'ouverture de l'année académique ont
plus d'une fois provoqué des interpellations au synode de l'Eglise
libre. La part qu'il a prise à la Revue est considérable ; articles de

fond, notes critiques, comptes rendus, tout ce qui sort de sa plume
porte la marque de son esprit. Et cela jusqu'à la fin. C'est lui qui a
présenté les gros volumes de la Dogmengeschichte de Harnack, dans la
Revue de 1890 et 1891, sous un titre retentissant : « La fin des dogmes ».

1 Astié, on le sait, avait interdit qu'on publiât sur lui aucune notice
nécrologique : « N'ayant pas été compris de mon vivant, je le serai encore moins
après ma mort. » Ce vœu, respecté dans sa Revue, ne le fut pas partout (cf. un
bref rappel de Philippe Bridel, en 1922, p. 304). Mais c'est au bon article de
M. Philippe Daulte, «La pensée religieuse de J.-F. Astié» (1945, p. 5-32), au
moment du cinquantenaire de sa mort, qu'il faut se reporter, si l'on veut se
faire une idée juste de cette figure originale.



278 HENRI MEYLAN

Tout autre est l'apport de celui qui lui succède en 1895, Philippe
Bridel. Fils aîné de l'imprimeur de la Revue et l'un des plus illustres
représentants de cette famille qui a tant donné à la patrie vaudoise,
il a fait ses études à la Faculté des Cèdres, couronnées par une thèse

remarquable sur La religion de Kant (1876). Pasteur à Paris de la
chapelle Taitbout, durant une dizaine d'années, il est revenu servir
l'Eglise fibre de Lausanne, lorsqu'on l'appelle à la Faculté des Cèdres.
C'est là que, durant trente ans, sur le parvis du sanctuaire, « avec les
philosophes et les Gentils », comme il aimait à dire malicieusement, il
a initié ses étudiants au commerce des grands esprits, des plus anciens
comme des modernes, avec une clarté et une sûreté peu communes.
Mais sa part à la rédaction de la Revue n'est pas ce que l'on aurait
attendu ; quelques bons articles, des comptes rendus, des nécrologies ».

Cela peut tenir à la surcharge des premières années de professorat ;

cela tient, à coup sûr, à un certain détachement de la chose imprimée.
Fils d'éditeur, il avait trop vu, disait-il volontiers, d'invendus empilés
dans le galetas de la maison paternelle, à la Louve.

Sans conteste, c'est Henri Vuilleumier qui, de 1879 à 1911, a porté
le faix de la rédaction, et si l'on doit s'étonner d'une chose, c'est qu'il
ait réussi tout ensemble à assurer la parution régulière des livraisons
annuelles et à lui donner des contributions de première valeur. A
côté de la rubrique de l'Ancien Testament, qui lui revenait de droit,
l'histoire de l'Eglise, celle de notre pays en particulier, a bénéficié de
sa prodigieuse érudition. Il faut dire qu'élevé par ses grands-parents
à Bâle, il lisait et parlait l'allemand aussi aisément que le français, et
que toute sa vie il s'est tenu au courant de la production scientifique
d'outre-Rhin.

Une voix particulièrement autorisée, celle de René Guisan, a
caractérisé, il y a exactement cinquante ans, ce qu'il fut à la tête de
la Revue. Lors du jubilé de 1918 qui marqua le centième semestre
d'enseignement d'Henri Vuilleumier, le rédacteur de la Revue tint à

apporter, au nom de la nouvelle équipe, un fascicule d'hommage,
une modeste Festgabe des « Alttestamentler » de la Suisse, auxquels
s'étaient joints deux historiens, le doyen Doumergue, de Montauban,
et le professeur Wernle, de Bâle. Le discours que René Guisan
prononça en cette occasion mériterait d'être cité tout entier, car c'est une
page de notre histoire esquissée de main de maître 2.

1 II faut signaler, en revanche, les grands articles que Philippe Bridel a
donné à la nouvelle série de la Revue, « L'idéal chrétien dans ses applications
à la vie réelle » (1916 et 1917), ainsi que ceux qu'il a consacrés à Vinet (1932,
1934. »937)-

2 Jubilé du professeur Henri Vuilleumier, içi8, Lausanne, 1921, p. 32-36.
Extrait du Recueil des Discours de l'Université de Lausanne, 1921.



LA REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 1868-I968 279

« Pendant les dix premières années (dès 1870), la plupart de vos
articles — et ils sont nombreux — se rapportent à la science de
l'Ancien Testament. Vous dépouillez pour vos lecteurs les périodiques
spéciaux, vous leur signalez les œuvres nouvelles et marquantes,
vous frayez avec patience votre voie au travers des hypothèses
contradictoires. Belle époque pour les études sémitiques que celle que
vous viviez alors, grande époque où les recherches sur l'Ancien
Testament prenaient un splendide essor Vous bâtissiez les assises de

l'imposante construction dans laquelle vous avez dès lors introduit
vos élèves. De 1882 à 1884, dans une série d'articles compacts et
bourrés de faits sur « la Critique du Pentateuque », vous avez noué
votre gerbe... Il n'a pas été publié chez nous d'étude critique plus
rigoureuse et plus sagace que la vôtre, et je n'en connais point qui soit
mieux faite pour initier de jeunes intelligences aux problèmes d'histoire

religieuse et aux questions de critique biblique. Libre de tout
parti pris, indifférente aux préjugés négatifs de la gauche comme aux
préjugés conservateurs de la droite, la méthode que vous ramassez
dans ces deux formules : « l'indépendance par la foi » et « la foi comme
principe de critique », est la véritable méthode protestante. Comment
se fait-il que cette méthode ait été si longtemps méconnue, et
qu'aujourd'hui encore elle suscite tant de méfiance dans les milieux
religieux »

« A cette situation anormale et dangereuse, dites-vous, il n'existe
qu'un seul remède : c'est de passer des principes abstraits à l'application

concrète. Vous ne vous êtes pas borné à formuler des règles générales

de critique historique, vous avez traduit la théorie en pratique.
C'est ainsi que sont nées vos belles études sur le livre de Job, sur la
première page de la Bible, sur les premiers temps de la vie des Israélites
en Canaan, morceaux achevés de vulgarisation probe et lucide. »

« Dès 1884, sauf quelques notables exceptions, tous vos grands
articles de la Revue se rapportent à l'histoire de l'Eglise et des Ecoles
du Pays de Vaud. Cette histoire, vous en connaissez les moindres
détails et, depuis la mort d'Herminjard et d'Auguste Bernus, vous
en êtes le grand maître parmi nous. C'est elle qui vous a inspiré le
seul livre qui soit sorti de votre plume » ; c'est elle qui vous fournissait

naguère la matière de votre dernière publication 2 ; c'est à elle

que, depuis onze ans, vous consacrez un cours universitaire 3 ; avec

1 Notre Pierre Viret, Lausanne, 1911.
2 « Professeurs et étudiants à Lausanne au temps de la Réformation » (1917).
3 C'est de ce cours du samedi à 11 h., auquel René Guisan était assidu,

qu'est sorti, après la mort de l'auteur, la monumentale Histoire de l'Eglise
réformée du Pays de Vaud sous le régime bernois, qui s'arrête malheureusement
au milieu du XVIIIe siècle. Lausanne, 1927-1933, 4 vol. gr. in-8.



28o HENRI MEYLAN

quelle puissance evocatrice et avec quelle compétence, les auditeurs
de vos leçons du samedi le savent depuis longtemps. »

A la fin de l'année 1911, Vuilleumier et Bridel prennent la décision
de renoncer à la direction de la Revue. Que s'était-il passé La Revue

certes n'avait point démérité. Elle venait d'accueillir la première
contribution d'un jeune hébraïsant neuchâtelois, M. Paul Humbert, sur
«le Messie dans le Targum des prophètes» (1910), et bientôt après,
l'article émouvant d'un vétéran, Paul Lobstein, de Strasbourg,
« Quelques enseignements du modernisme », centré sur la pensée de

Tyrrell, mort en 1909.
C'est bien plutôt, semble-t-il, la fatigue de l'âge, et une certaine

lassitude de publier un périodique qui comptait trop peu d'abonnés
et dont il fallait chaque année éponger le déficit. Mais par une dispensation

providentielle, une nouvelle équipe était là, toute disposée à

reprendre la tâche et à faire vivre la Revue dans le même esprit, avec
des forces jeunes et pleines d'allant. En quelques jours, au début de

janvier 1912, la décision était prise, le fardeau changeait d'épaules ; le
dernier editorial signé : Philippe Bridel et Henri Vuilleumier, annonçait

aux lecteurs que la nouvelle série commencerait avec l'année

1913, l'année 1912 étant réservée à la préparation du lancement de

cette seconde série.
Une équipe était là, ai-je dit, groupée autour de René Guisan et

d'Arnold Reymond, les deux chefs de file de leur génération, qui
venaient de payer le prix — et quel prix — de la fidélité à leurs convictions,

lorsqu'ils avaient vu se fermer devant eux la porte du ministère
pastoral dans leur Eglise. Ces deux hommes orientés, l'un vers l'histoire

du christianisme et de ses origines, l'autre vers la philosophie et
l'histoire des sciences, et qui étaient faits, la suite l'a bien montré,
pour l'enseignement universitaire, avaient accepté des tâches
modestes, mais qui gardaient sauve leur indépendance, à l'Ecole
Vinet de Lausanne, et à l'Ecole de commerce de Neuchâtel.

Leur intransigeante fidélité avait attiré à eux quelques amis à

peine plus jeunes qu'eux, théologiens de formation, issus comme eux
de l'Eglise libre vaudoise. C'était Henri-Louis Miéville, dont la thèse
sur La philosophie de Renouvier (1903) attestait la capacité, et Samuel
Gagnebin, qui allait faire une critique pénétrante des idées d'Edouard
Le Roy, La philosophie de l'intuition (1912).

De la Faculté nationale, c'était le propre fils d'Henri Vuilleumier,
Maurice, qui était pasteur à Chésalles, dans la Broyé, et qui sera
directeur de La Source. C'était encore un Genevois, fils d'un grand
médecin, Henri Reverdin, dont la thèse de théologie élaborée à Berlin

portait sur la certitude historique (1905), et un Neuchâtelois,
licencié es lettres, Pierre Bovet, qui venait de publier les Lettres de

jeunesse de son père, Félix Bovet. Ils ne tarderont pas à s'adjoindre



LA REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 1868-I968 281

un libriste encore, Charles Mercier, de Morges, qui enseignait alors
l'hébreu à la Maison des Missions évangéliques de Paris.

L'affinité profonde qui les avait rapprochés ne se satisfaisait pas
de discussions intellectuelles, elle les poussait à l'action. Mais, chose

singulière, celui qui les mettait en garde, c'était René Guisan. « La
rencontre chez Reverdin » — cette fameuse rencontre de Pregny —
écrivait-il à Maurice Vuilleumier, le 22 juin 1911, « si charmante en
soi, m'a laissé une impression mélancolique ; je me console difficilement

de ce que tout notre entretien ait porté sur cette chimère d'action

commune par la plume. Il y a deux ans que dans notre groupe je
professe une conviction négative, la question est si nette pour moi ; je
crois qu'à l'aborder à nouveau, nous perdons notre temps. Le jour
viendra pour cette action spéciale, ce n'est pas à nous de le précipiter.

» »

Et voici que six mois plus tard, la tâche s'offrait à eux, qui
l'acceptaient de grand cœur. La lettre de René Guisan à Maurice
Vuilleumier, le 17 janvier 1912, en fait foi, tout en ne cachant rien
des objections qu'on pourra leur faire : « Nous sommes terriblement
outsiders, hommes sans église pour diriger une Revue dont le public
sera en grande partie composé de pasteurs ; et moi, théologien sans
grades, égaré dans la pédagogie, qui prétendrais succéder à des
docteurs et professeurs de théologie » 2

L'année 1912 permettra de préparer le lancement. A fin décembre

paraît le premier numéro de la nouvelle série, dans la jolie robe marron

qui a remplacé l'ancienne couverture grise.
La déclaration liminaire ne laisse aucun doute sur la volonté des

rédacteurs de rester fidèles aux principes d'indépendance scientifique
et de largeur ecclésiastique ; ces principes, ils les reçoivent de leurs
prédécesseurs comme un patrimoine sacré. Et ils ajoutent : « Théologie

et philosophie, le son de ces mots est grave, peut-être n'est-il
pas parfaitement net. » Voici comme il faut les entendre. « La vie de

l'esprit est une, bien qu'il n'y paraisse pas toujours. Les grandes
activités spirituelles convergent. Des questions qui semblaient distinctes
posent un problème unique à qui les étudie assez pour pénétrer
au-delà des apparences superficielles et des délimitations arbitraires ;

elles obligent l'homme à faire sur lui-même et sur le monde des
réflexions de même nature qui l'acculent aux mêmes dilemmes.
Jamais, nous le croyons, on ne s'est rendu compte mieux qu'aujourd'hui

de l'incapacité où nous sommes d'isoler les uns des autres les

problèmes que pose la vie de l'esprit... Quand on professe de s'inté-

1 René Guisan par ses lettres, Lausanne, 1940, t. II, p. 86.
2 Ibidem, t. II, p. 90 s.



282 HENRI MEYLAN

resser aux choses de l'esprit, il faut sans crainte suivre jusqu'au bout
les problèmes qu'elles posent. »

Quant à l'aspect technique, il est précisé que la Revue ne serait ni
un Jahrbuch, ni des Archives, un recueil de mémoires visant à centraliser

la production théologique ou philosophique de la Suisse romande. »

Elle apporterait au lecteur, outre des articles originaux, des « revues
générales » centrées sur un homme ou sur une question, ainsi que des
« miscellanées », notes de lecture touchant à l'actualité. L'abonnement
restait fixé à 12 fr., plus tard 14 fr.

Le premier fascicule s'ouvre par un vibrant hommage rendu à
celui qui avait été le fondateur de la Revue, Eugène Dandiran, qui
s'était éteint quelques mois auparavant, à l'âge de 87 ans. Après
quoi viennent les articles de fond, de Philippe Bridel sur la philosophie

de Vaihinger, l'homme de YAls ob, d'Eugène Choisy sur le
cardinal Borromée, d'Alexandre Maurer sur Charles Secrétan, d'Emile
Lombard : « Expérience religieuse et psychologie de la rehgion ». Une
revue générale d'Henri-L. Miéville, intitulée : Philosophie de la
religion, inaugurait une série d'articles de lui et d'Henri Reverdin sur
Hôffding, Durckheim, J. J. Gourd.

Les fascicules suivants n'ont pas démenti ces promesses ; on y
trouve l'étude d'Arnold Reymond sur « la notion du miracle »,

celle de Pierre Bovet sur « le mystère du devoir », de Charles
Werner sur « le problème de la destinée dans la philosophie de
l'action » (Blondel), de Louis Emery sur « l'eschatologie de l'apôtre
Paul », qui voisinent avec les contributions de savants du dehors,
Hugo Gressmann, de Berlin, « les Odes de Salomon », puis « la
science de l'Ancien Testament et sa tâche actuelle » et la revue
générale d'Eugène de Faye, de Paris, sur les études gnostiques
(1870-1912).

Et comment ne pas mentionner dans le numéro 6, le seul grand
article que René Guisan ait jamais écrit dans la Revue : « Le cas du
pasteur Traub ». A relire ces pages admirablement documentées sur
un des grands procès de doctrine qui ait secoué l'Eglise de Prusse à la
veille de 1914, on mesure les dons d'historien qui étaient les siens, et
l'on regrette qu'il ne se soit plus jamais accordé le loisir d'écrire et de

publier. A quel point ces problèmes d'Eglise le touchaient, on le voit
en lisant ce qu'il écrivait, un an auparavant, à Arnold Reymond :

« Cette affaire Traub m'emballe et me laisse indifférent tour à tour.
Tantôt il me semble que ces préoccupations ecclésiastiques sont à

jamais dépassées, que l'Eglise a fait la preuve de son incapacité à
satisfaire les âmes sans blesser les intelligences, qu'elle mérite une
belle oraison funèbre pour tous les rêves sublimes qui ont été faits
sous ses voûtes... Parfois aussi je sens renaître nos préoccupations
d'autrefois, et cette question d'Eglise me paraît actuelle, essentielle,



LA REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 1868-I968 283

nécessaire à mettre au clair. Est-il possible que tant de grandeur soit
unie à tant de mesquineries » »

Les fascicules de 1914 ne le cèdent en rien aux précédents : une
revue générale de Maurice Goguel sur le IVe Evangile, une autre de
Charles Bost sur Sébastien Castellion, un article d'Emile Lombard
sur « Freud, la psychanalyse et la théorie psychogénétique des
névroses » — une des premières présentations de Freud au public de
langue française — « le poète de Job » étudié par Paul Humbert,
enfin deux articles de Louis Emery sur « la doctrine de l'expiation et
l'évangile de Jésus-Christ ». Mais la guerre va éclater en juillet 1914,
qui déchirera les nations européennes et marquera la fin de leur
hégémonie sur le monde. Obéissant à une exigence de raison au milieu du
déferlement des passions nationalistes, la rédaction publie en tête du
numéro de septembre 1914 des pages de Kant, tirées de son traité
Zum ewigen Frieden (1795). Et le numéro de novembre contient un
article de Maurice Neeser, le dogmaticien neuchâtelois, « La morale
évangélique et la guerre ». Bientôt se posera la question de l'objection
de conscience et du service civil, préconisé avec le courage que l'on
sait par Pierre Cérésole, un des meilleurs amis de Miéville, de Bovet
et de Vuilleumier 2. La Revue publie en 1916, sous la rubrique : « Questions

actuelles », la plaidoirie prononcée par le capitaine Albert Picot,
pour la défense de John Baudraz, instituteur à Missy, puis en 1919 les

notes d'Arnold Reymond et de Maurice Vuilleumier, « Christianisme
et service militaire », et le grand article de Miéville : « Le service
militaire et la défense du droit » (1920).

Si la guerre a fortement entravé l'essor de la Revue en l'empêchant
de conquérir sa place au-delà de la Suisse romande, sinon par les

échanges avec les revues de l'étranger, elle n'a pas suspendu la
publication de ses fascicules, réduits à quatre, il est vrai, à partir de 1916.
L'essai tenté en 1919 de garder le contact avec l'actualité en publiant
à part des feuilles séparées de Miscellanées n'a pas donné satisfaction,
car ces feuilles volantes, par trop légères, manquent souvent dans les
volumes reliés. Signalons ici les pages où Pierre Bovet traite des
« Questions d'Eglise à Neuchâtel » (p. 73-84), ainsi que de « Facultés

1 Ibidem, t. II, p. 97 s. C'est naturellement le mot « oraison » qu'il faut
substituer au « maison » du texte imprimé (faute de prote ou faute de lecture,
je ne sais).

2 « J'ai assisté il y a quelques jours », écrit Pierre Cérésole à M1Ie Hélène
Monastier, le 17 septembre 1917, « à une réunion du comité de rédaction de la
Revue de théologie et de philosophie au Chalet-à-Gobet. Ces bons amis —
foncièrement bons et que j'ai eu un plaisir profond à revoir —¦ ne croient pas au
miracle de la charité et trouvent maintenant la folie chrétienne aussi suspecte
que s'ils étaient commerçants, industriels ou militaires. Tristesse amère... »

(Pierre Cérésole d'après sa correspondance, Neuchâtel, i960, p. 25).



284 HENRI MEYLAN

et ministères» (p. 149-153), qui lui valurent une vigoureuse réponse
d'Emile Lombard (p. 265-276).

La liste s'allonge des nécrologies, celles de Gregory, ce savant
anglais, professeur de Nouveau Testament à Leipzig, engagé volontaire

dans l'armée allemande, de Moulton, le spécialiste de la langue
du Nouveau Testament, torpillé en Méditerranée à son retour des

Indes, de Jean Rouffiac, le meilleur des élèves d'Eugène de Faye,
d'Ernest-Charles Babut, l'historien du priscillianisme et de Martin de
Tours.

Le cahier spécial consacré à Charles Secrétan pour le centenaire
de sa naissance (1815), n'a paru qu'à la fin de 1917, suivi l'année
d'après par l'hommage à Henri Vuilleumier pour son 100e semestre.
Là encore se fait sentir la main de René Guisan : c'est à lui que l'on
doit, pour l'un et pour l'autre, la liste bibliographique des publications
en ordre chronologique, y compris les articles de journal. Ceux qui
savent les services sans nombre que rendent ces listes, mais aussi la
peine qu'elles coûtent à établir, peuvent seuls mesurer la capacité
de travail et d'abnégation qui étaient les siennes.

L'année 1920 inscrit des noms nouveaux et prestigieux au
sommaire. Qu'on en juge : d'Edouard Naville, le savant égyptologue,
« La loi de Moïse », réquisitoire de 45 pages contre la Haute Critique,
comme il l'appelle, et qui s'achève sur ce verdict : « En un mot, la loi
du Pentateuque est de Moïse. » De Guillaume Baldensperger, l'exègète
alsacien que Lausanne eut le privilège de posséder deux ans, avant
son retour à Strasbourg, « L'apologétique de la primitive Eglise » ; de
Frank Olivier, « Une correction au texte du Nouveau Testament »

(II Pierre 3 : 10), où ce maître consommé des études latines révèle
toutes les ressources de son savoir de philologue. Mais cette même
année 1920 contient aussi les contributions suggestives de Pierre
Bovet, « Le sentiment filial et la religion », d'Arnold Reymond,
« Pascal et l'apologétique chrétienne », et l'étude critique d'Emile
Lombard sur la thèse de Ferdinand Morel, Essai sur l'introversion
mystique. Etude psychologique de Pseudo-Denys l'Aréopagite (Genève,
1918), une démolition magistrale, qui fit les délices des étudiants d'alors.

Aussi bien est-ce avec une légitime fierté que l'on put dresser la
table des huit premiers tomes de la nouvelle série (1913-1920), qui
permet de voir que le programme esquissé naguère avait été tenu,
et respecté l'équilibre entre les différentes rubriques de chaque
fascicule.

A partir de 1920, on constate un changement à peine perceptible
tout d'abord, mais qui aura des conséquences lointaines. Le Comité
de rédaction s'élargit : le départ de Charles Mercier est compensé par
l'entrée de Maurice Neeser, le nouveau titulaire de la chaire de
dogmatique à l'Université de Neuchâtel, puis de Philippe Daulte, qui



LA REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 1868-I968 285

succède à Philippe Bridel, à la Faculté libre de Lausanne, de Jean
de la Harpe, qui occupe à Neuchâtel la chaire de philosophie laissée
vacante par le départ d'Arnold Reymond pour Lausanne en 1926,
d'Henri Meylan, frais émoulu de l'Ecole des chartes, de Paris, et
chargé d'enseigner l'histoire de l'Eglise et l'histoire des dogmes à la
Faculté universitaire de Lausanne, après la mort prématurée d'Aimé
Chavan (1927).

Tandis que l'équipe de rédaction de 1913 avait été étroitement
associée à l'élaboration de chaque numéro, se réunissant fréquemment
à Lausanne et discutant des articles à admettre, le Comité élargi ne
se réunira plus que rarement, guère plus d'une fois par année, et la
charge de la rédaction reposera en fait sur les épaules d'un seul, de
René Guisan. Cela à un moment où de nouvelles tâches lui sont
confiées, auxquelles il se donne sans compter : le Camp de Vaumarcus,
son cantonnement, celui des « Chouettes », les Cahiers protestants,
dont il rédigera un certain nombre d'éditoriaux. En 1928, à la suite
de la démission de M. Lombard, l'enseignement du Nouveau Testament

à la Faculté universitaire viendra s'ajouter à celui de la Faculté
libre qu'il donnait depuis 1917. La Revue n'en a pas souffert apparemment

; elle a continué de paraître avec la même régularité, composée
et corrigée avec le souci de la « belle ouvrage » qui animait les directeurs

de La Concorde, MM. Théodore et Jules Pache, ainsi que tous
leurs ouvriers. Il n'est que juste de dire que les nouveaux membres
du Comité de la Revue, comme ceux de la première heure, ont fourni
leur bonne part de la matière à imprimer. Maurice Neeser et Jean de
la Harpe, puis Philippe-H. Menoud ont été parmi les collaborateurs
les plus réguliers de la Revue. D'une année à l'autre, on peut constater
le souci qui est celui de René Guisan d'associer à la tâche commune
de nouvelles forces ; c'est ainsi que les noms d'Edmond Grin, de
Charles Masson, de Pierre Jaccard, de Geo Nagel, d'Edmond Rochedieu,

de Maurice Gex, de Claude Secrétan paraissent au sommaire
de la Revue, bien avant qu'ils portent des titres officiels.

Si les « revues générales » se font plus rares, et les comptes rendus
moins abondants, en revanche de grands noms de Paris et de Berlin
figurent encore de loin en loin. Pour réfuter le pamphlet de Jacques
Maritain, Trois réformateurs (1925), René Guisan n'a pas hésité à
recourir à Karl Holl, et les pages que publie la Revue sont d'entre les
dernières qui soient sorties de sa plume ; il en va de même pour
l'article de Gressmann sur « la religion manichéenne d'après les découvertes

de Tourfan» (1929). Par deux fois, les leçons d'ouverture du
cours de Jean Baruzi au Collège de France : « Luther interprète de
saint Paul » et « Les diverses interprétations de saint Paul au XVIe siècle

et les résultats de l'exégèse contemporaine » paraissent dans nos
cahiers (1929 et 1930).



286 HENRI MEYLAN

La mort de René Guisan (1934), survenue après quelques semaines
seulement de maladie, alors qu'il n'avait pas soixante ans, fut pour la
Revue comme pour chacun de nous un coup terrible. Il en était l'âme
et, au sens le plus fort du terme, le spiritus rector. Comment
pourrait-on faire sans lui Il fallait aviser ; ce fut le dernier venu au
Comité qui fut désigné comme secrétaire de rédaction et qui assuma
dès lors la responsabilité de faire paraître les fascicules en temps
voulu. La tâche de préparer le cahier In memoriam échut à Arnold
Reymond, qui nous donna la grande étude présentée par lui à la
Société vaudoise de théologie, ainsi qu'à MM. Maurice Vuilleumier,
William Cuendet et Henri Meylan, qui mirent au net pour l'impression

quelques-unes des leçons d'ouverture prononcées par René
Guisan : « Y a-t-il deux exégèses », « Le secret messianique »,

« Charles Secrétan et l'Eglise », « La notion protestante de la sainteté

».

Et la Revue continua de paraître, non sans quelques expériences
cuisantes du nouveau rédacteur, pour avoir enfreint la règle tacite,
et combien sage, de ne pas publier d'article coupé en deux, ce qui
excluait automatiquement des textes de plus de vingt ou vingt-cinq
pages, ou pour s'être permis de corriger un mot ou une phrase mal
venue dans la prose d'un auteur susceptible.

Souvent agité entre nous, le projet de composer des numéros
centrés sur un thème donné, n'a en fait jamais pu être réalisé, et ce
n'est pas sans un certain sentiment d'envie que nous avons vu sortir,
dès 1940, les beaux fascicules de la Revue internationale de philosophie,
lancée à Bruxelles par le professeur Jean Lameere, qui en est demeuré
le directeur jusqu'à sa mort, survenue prématurément en 1964. En
revanche, les occasions ne manquèrent pas de préparer des numéros
spéciaux pour célébrer un anniversaire, en octobre 1936, celui de la
Réformation vaudoise, tiré à part sous le titre : Etudes et documents
inédits sur la Réforme en Suisse romande (148 p.), en 1937, l'installation

de Vinet dans la chaire de théologie pratique à l'Académie de
Lausanne (n° 105). A quoi s'ajouteront en 1940 les Mélanges de

théologie et de philosophie, offerts à Arnold Reymond, en 1950, l'hommage

de reconnaissance à Emile Brunner, Au service du Dieu vivant
(n° 155)-

Mais ce sont là des exceptions, qui demandent une assez longue
prévision et des démarches sans nombre auprès de ceux dont on
sollicite le concours. Le « train-train » habituel du rédacteur, si l'on me
passe cette expression, était plus réduit, moins varié, mais jamais
ennuyeux. Recevoir des manuscrits, les examiner, les jauger aussi,
parfois les retourner à l'auteur pour qu'il les abrège, rarement les
refuser ; puis les porter à La Concorde, où l'on était toujours bien
reçu, même si les délais étaient serrés. Et de la sorte amasser ainsi la



LA REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 1868-I968 287

matière qui permettrait de composer un numéro équilibré, où les
diverses rubriques trouveraient leur juste place. Pour un fascicule de
96 pages, ou même de 80, cela n'était pas difficile ; quand il fallait
descendre à 64 pages, cela devenait compliqué, à 48 impossible.

Et pourtant les difficultés financières nous y ont contraint plus
d'une fois, durant les années de guerre et d'après guerre, où le total
des pages d'une année est tombé à 304, en 1941, puis à 242 en 1943,
à 208 en 1944, et même en dessous de 200 en 1947.

Pour partager ces soucis, j'ai bénéficié de la collaboration fraternelle

d'Edouard Burnier, dont la double licence en lettres et en théologie

témoignait d'une formation particulièrement poussée. Membre
du Comité dès 1941, puis étroitement associé à la rédaction à partir
de 1945, il a mis au service de la Revue les ressources de son esprit
exigeant et stimulant.

Dans la notice nécrologique qu'il a consacrée à Maurice Vuilleumier

(1941), son ami intime, M. Henri Reverdin a tenu à souligner la
part prise durant de longues années à une tâche mineure, sans doute,
mais indispensable, la correction des épreuves : « Il apportait à ce
travail qu'aucune mention n'a jamais signalé aux lecteurs la plus
exceptionnelle des maîtrises. » Je puis à mon tour, et je le fais avec
reconnaissance, rendre hommage à M. Reverdin, qui me demanda
comme une faveur, à la mort de Maurice Vuilleumier, de recevoir
pour chaque numéro un jeu d'épreuves de la mise en pages. Car je
n'ai jamais reçu en retour une de ces liasses sans être émerveillé du
sens de la langue et des mots que trahissait chacune des corrections
suggérées.

Si l'on compare les Tables de la première série de la Revue, et
celles de la deuxième dues au pasteur Eugène Reymond, publiées en

!935 et 1941» grâce à l'appui financier de la Société vaudoise de
théologie, on ne peut manquer de constater une certaine disparité. Tandis
que la théologie l'emporte manifestement sur la philosophie en quantité

et, si j'ose le dire, en qualité dans la première série, c'est le
contraire qui se produit à partir de 1913.

Faut-il s'en étonner Il n'y a là, certes, aucune intention
malveillante de la part de la nouvelle équipe de rédaction. Mais ceux qui
la composent, Arnold Reymond, Henri-L. Miéville, Samuel Gagnebin,
Henri Reverdin, théologiens devenus philosophes, vont poser les
problèmes dans les termes qui leur paraissent valables, c'est à la
philosophie de la religion que va leur intérêt, non à la dogmatique. Et
René Guisan, dont la compétence exceptionnelle s'étendait à tous les

aspects de l'histoire du christianisme et de sa pensée, s'est trouvé
accaparé par tant de tâches qu'il ne prendra pas le temps de rédiger
sous forme d'articles pour la Revue les nombreux exposés qu'on lui
demandait et qu'il ne savait pas refuser. « C'est le privilège d'un



288 HENRI MEYLAN

rédacteur de Revue, disait-il parfois, de n'avoir pas à publier sa

propre prose. »

Encore faut-il marquer certaines nuances dans les positions
personnelles : tandis qu'un Henri-L. Miéville soumet le dogme chrétien
à une critique serrée qui n'en laisse rien subsister (voir « Le conflit
du relativisme philosophique avec la théologie traditionnelle », 1930,
et les « Remarques sur le dogme trinitaire », 1936 et 1937), allant
jusqu'à reprocher aux théologiens protestants une sorte de malhonnêteté

intellectuelle », Arnold Reymond se montre toujours soucieux
de préserver les valeurs contenues dans la tradition théologique des

grands scolastiques ou des réformateurs ; il n'hésite pas à témoigner
de sa foi au Dieu personnel de la Bible.

La position de Jean de la Harpe est, elle aussi, nuancée. S'il a réagi
violemment contre la théologie de Frommel dont il avait été « abreuvé »

à la Faculté libre durant ses études, il a tenu, et cela devient plus
sensible encore dans ses derniers grands articles, à maintenir en face
l'une de l'autre « les vérités de la science » et « la vérité de la foi »

(cf. l'étude critique sur la thèse d'Edmond Rochedieu, La personnalité

divine, 1941, et le grand article « L'individuel et le collectif dans
la foi religieuse », 1941).

Mais on se tromperait en pensant que le problème des relations de
la foi et de la raison est seul à retenir l'attention. La Revue a publié
réguhèrement les travaux présentés à la rencontre annuelle des
philosophes romands, à Rolle, suivis du compte rendu de la discussion,
ainsi que le rapport du président central, signé durant des années par
Arnold Reymond, puis Jean de la Harpe, Henri Reverdin, Henri-L.
Miéville, Samuel Gagnebin.

Et il faudrait signaler encore les articles de Maurice Gex sur la
caractérologie, en 1927 déjà « Esprits objectifs et esprits subjectifs »,

ceux de Claude Secrétan sur des sujets d'histoire des sciences, la
contribution de Rolin Wavre sur Copernic (1943), la conférence de René
Le Senne sur « l'homme et la valeur » (1946), et bien d'autres.

La part de la théologie est moindre, ai-je dit, en quantité, non certes
en qualité. Le domaine de l'Ancien Testament a ses bons spécialistes,
William Goy, Geo Nagel, Georges Pidoux ; parfois leur maître à tous,
Paul Humbert, nous donne sa contribution: «Art et leçon du livre
de Ruth » (1938), « La faute d'Adam » (1939). Le Nouveau Testament
bénéficie de la collaboration active de Charles Masson et de Philippe-
H. Menoud, dont la fidélité est exemplaire. Citons en particulier les

1 II n'est que juste de dire ici que la pensée d'Henri-L. Miéville, dans les
dernières années de sa vie, a perdu de son âpreté sans rien perdre de sa force,
et que son âme tourmentée est parvenue à la sérénité (voir Foi et Credo, La
Baconnière, Neuchâtel, 1964).



LA REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 1868-I968 289

revues générales de M. Menoud sur le IVe Evangile, qui formeront
la matière d'un livre publié aux éditions Delachaux et Niestlé, et les
articles de Charles Masson sur les synoptiques ou sur la théologie
paulinienne, qui seront réunis en volume sous le titre Vers les sources
d'eau vive, en 1961, dans les publications de la Faculté de théologie.

L'histoire de l'Eglise — et j'en fais ici mon mea culpa — n'est que
peu représentée : quelques articles de miscellanées ou études
critiques, à peine une revue générale sur Erasme (1937). L'actualité
bibliographique n'est pas tenue.

La théologie systématique, comme le constatait à regret Edouard
Burnier, dans ses Notes historiques et critiques de 1940, n'a pas sorti
d'ouvrage important ; en face de la production impressionnante de la
Suisse allemande, elle semble se replier sur l'information critique, et
sur l'aspect historique des problèmes. Les représentants de la
systématique dans nos facultés, MM. Auguste Lemaître, à Genève,
Philippe Daulte et Edmond Grin, à Lausanne, Maurice Neeser, à
Neuchâtel, sont tous collaborateurs de la Revue et ne lui marchandent
pas leur concours, mais ils n'abordent que rarement les grands thèmes
de la doctrine chrétienne, face à Karl Barth ou Emil Brunner. La
confrontation la plus poussée, après celle d'Auguste Lemaître sur la
christologie en 1929, est d'Arnold Reymond, dans son grand article
« Philosophie et théologie dialectique » (1935). Seules les remarques
critiques du pasteur Jean Rilliet signalent la parution de l'un ou
l'autre des tomes de la volumineuse Dogmatique du maître de Bâle.
Il y a là incontestablement une lacune grave, dont le rédacteur de la
Revue d'alors ne se sent qu'en partie responsable.

D'autres déficiences se font sentir, dans le domaine de l'information

bibhographique surtout. Alors qu'il aurait fallu, au lendemain
de la guerre mondiale, au moment où la Faculté de théologie de Bâle
lançait avec succès sa Theologische Zeitschrift, donner à notre Revue

une nouvelle impulsion, le rédacteur se voyait accaparé par des
tâches qu'il n'avait pu refuser, d'une part le rectorat de l'Université
de Lausanne, d'autre part une collaboration à la Correspondance de
Théodore de Bèze. Malgré l'aide désintéressée du pasteur Emile
Delay, qui s'offrit à lui servir de secrétaire de rédaction, pendant
quatre ans, il fallut se rendre à l'évidence, la Revue perdait de sa
qualité et de son audience. La création en 1947 d'une autre Revue
théologique en Suisse romande, Verbum caro, orientée dans une tout
autre direction, en était un signe manifeste. Les pourparlers engagés
avec les quatre Facultés romandes de théologie pour obtenir leur
appui moral et financier, aboutirent en 1950 à l'accord que voici : la
propriété de la Revue serait transférée à un Comité général d'une
vingtaine de personnes, où les Facultés de théologie auraient chacune
leur représentant, la rédaction serait confiée à une nouvelle équipe

19



290 HENRI MEYLAN

formée de MM. Pierre Thévenaz, Pierre Bonnard, Edouard Mauris,
Jean-Claude Piguet et Gabriel Widmer. L'ancien Comité de la Revue
leur donnait sa bénédiction en devenant membres d'honneur. Une
nouvelle série de la Revue commencerait avec l'année 1951.

Le Comité chargé d'effectuer ce nouveau départ se mit à l'œuvre
avec une résolution et une ardeur qui ne se sont pas démenties. Plus
encore qu'un rajeunissement — le plus âgé avait quarante-trois ans,
et deux d'entre eux moins de trente ans — il s'agissait d'un véritable
renouvellement. L'éditorial le marquait bien : « Rester fidèles au but
premier qui est d'unir théologiens et philosophes, par-delà leur
spécialité, dans une recherche et une confrontation communes. » C'était
bien l'intention de la nouvelle équipe. — « Mais à quoi bon se tenir
mutuellement en respect, si au fond on ne se respecte pas Théologiens

et philosophes, nous sommes convaincus que nous pouvons dans
la confrontation et le dialogue, nous aider beaucoup à devenir ce que
nous sommes, à devenir ce que tout seuls nous avons tant de peine à
être : d'authentiques philosophes et d'authentiques théologiens. Il ne
nous est pas demandé, sitôt franchi le seuil de cette Revue, de taire
ce qui nous sépare, de nous rencontrer à mi-chemin, avec une demi
mauvaise conscience, avec une demi bonne conscience, de céder à la
tentation de facilité qui nous incite à faire soit une économie de foi,
soit une économie de pensée... » A la fermeté d'expression de ce
programme on reconnaît la rigueur de pensée qui était celle de Pierre
Thévenaz. On peut dire aujourd'hui que malgré la perte inappréciable
que fut sa mort, survenue en 1955 déjà, les engagements pris ont été
tenus et que les promesses ont porté leurs fruits.

René Schaerer, professeur de philosophie à l'Université de Genève,
a succédé à Pierre Thévenaz ; plus récemment Fernand Brunner, qui
continue dignement la tradition des Vaudois enseignant à Neuchâtel,
s'est joint aux membres du Comité. Entre temps, Gabriel Widmer
est devenu professeur de théologie systématique à l'Université de
Genève et à celle de Lausanne, et Jean-Claude Piguet, professeur de

philosophie à la Haute Ecole de Saint-Gall. Mais cette dispersion
dans l'espace n'a pas empêché la rédaction de siéger régulièrement
un jour par mois à Lausanne, et de répartir les tâches entre ses
membres. Un secrétariat a été installé à la Faculté de théologie,
Cité-Devant 3, et depuis peu au chemin des Cèdres, dans le bâtiment
de l'ancienne Faculté libre de théologie, où il bénéficie de la compétence

d'une théologienne de formation, Mme Jacqueline Allemand-
Margot. La répartition méthodique des livres reçus pour compte rendu
et celle des Revues d'échange venues de l'étranger, est ainsi judicieusement

assurée.
Les soucis financiers n'ont certes pas manqué : on sait que les

tarifs d'impression n'ont pas cessé d'augmenter depuis trente ou



LA REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 1868-I968 29I

quarante ans, et l'on croit rêver quand on entend dire que la feuille
de 16 pages se payait alors 150 ou 160 francs. L'appui financier du
Fonds national de la recherche, relayé depuis quelques années par la
Société suisse des sciences humaines, le subside régulier accordé par
les Départements de l'Instruction publique de Genève, Vaud et
Neuchâtel, la sympathie effective d'un mécène lausannois, enfin la vente
de collections de la Revue jointe aux droits touchés sur les « reprints »

américains, ont permis au Comité d'aller de l'avant. Ce sont de beaux
numéros de 80 pages ou plus qui composent les dix-huit années parues
de la nouvelle série, et dès 1964 la tradition a pu être reprise des six
fascicules par an, soit plus de 400 pages.

Et la qualité des articles n'a nullement souffert de cet accroissement

de quantité. De bons articles de fond, des études critiques, des

comptes rendus abondants et de brèves notes bibliographiques
forment des numéros, aérés tout ensemble et substantiels. Tout en
maintenant ses positions en fait d'Ancien Testament et de Nouveau
Testament, la Revue s'est affirmée tout à nouveau dans le domaine
de la systématique avec les grands articles de G. Widmer, et de

l'esthétique musicale avec ceux de J.-C. Piguet. Des noms autorisés
de France, ceux de MM. Henri Gouhier, André-Jean Festugière, O.P.,
Martial Guéroult, Pierre Burgelin, Paul Ricœur, Georges Crespy et
Roger Mehl, voisinent sur les sommaires avec ceux des professeurs
de nos Facultés romandes. Un seul regret à cet égard, c'est l'absence

presque totale de collègues de la Suisse allemande, ainsi que de
Revues générales sur les courants de pensée outre-Sarine.

Les numéros spéciaux n'ont pas manqué ; outre ceux qui sont
consacrés à des jubilés, Auguste Comte (1957), l'Académie de Calvin
(1959), Pierre Viret (1961), Pascal (1963) et Kierkegaard (1963), ce
sont, hélas des hommages à ceux que la mort nous a enlevés :

Georges Mottier (1952), Pierre Thévenaz (1956), Arnold Reymond
(1959), Henri-Louis Miéville (1964).

Qui voudra se faire une idée de tout ce que renferment ces dix-
huit années de la troisième série pourra le faire aisément en feuilletant
les pages d'un volume qui vient de paraître, les Tables, IÇ38-IÇ6J de
notre Revue. Faisant suite au volume précédent de 1941, qui résumait
les vingt-cinq premières années de la deuxième série, l'ouvrage que
voici couvre la fin de la deuxième série et tout ce qui est paru de la
troisième, jusqu'en 1967.

Grâce au travail acharné et minutieux de M. Pierre Gavin, conservateur

des manuscrits de la Bibliothèque cantonale et universitaire à

Lausanne, et de ses collaborateurs, ce recueil de 180 pages a pu être
réalisé. Nous l'en remercions très vivement, et nous félicitons le
Comité de la Revue d'avoir eu le courage de décider la chose en vue
du centenaire, malgré le coût de la dépense. Il a doté ainsi les lecteurs



2g2 HENRI MEYLAN

de la Revue, et tous ceux qui s'intéressent chez nous au mouvement
des idées, d'un instrument de travail dont ils ne pourront plus se

passer.
sed omnes illacrymabiles

urgentur ignotique longa
nocte, carent quia vate sacro.

« Je ne contemple jamais les volumineuses séries de revues qui
s'empilent dans les rayons de nos bibliothèques, sans que ces vers
d'Horace me reviennent en mémoire. Ne s'appliquent-ils pas —¦ mutatis

mutandis — à ces travaux parfois si remarqués au moment de leur
publication, qui dorment là ignorés, oubliés, comme ensevelis pour
une longue nuit dans leurs cercueils de parchemin ou de carton »

A ces réflexions désabusées qu'Henri Vuilleumier confiait à la
Revue en 1885 (p. 432), la rédaction d'aujourd'hui ne pouvait faire
meilleure réponse.

Henri Meylan.


	La revue de théologie et de philosophie 1868-1968

