
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 4

Artikel: Le judaïsme postbiblique et la théologie de l'Ancien Testament

Autor: Barr, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JUDAÏSME postbiblique
ET LA THÉOLOGIE DE LANCIEN TESTAMENT

La thèse fondamentale que je veux présenter est la suivante :

l'Ancien Testament a ses relations avec l'œuvre entière du salut (et
aussi, par conséquent, avec le Nouveau Testament) non seulement
directement, par ce qu'il est en lui-même, mais aussi indirectement
par la tradition de la religion et de l'interprétation qui s'est développée

après l'Ancien Testament et en partant de lui. Ce que je dis ici
n'est pas seulement un jugement historique — qui est évident et
recevrait l'approbation de chacun — mais c'est un jugement théologique.

Il ne s'agit pas seulement d'un développement historique,
mais plutôt de la signification théologique de ce développement,
compris comme une partie du plan entier de Dieu. La compréhension
théologique de l'Ancien Testament ne doit pas être seulement une
« Théologie de l'Ancien Testament », au sens où ce terme a été compris
dans les temps modernes. Elle doit être davantage : une évaluation
théologique du fait de la tradition juive qui s'est développée, à partir
de l'Ancien Testament lui-même, dans l'époque du judaïsme
postbiblique, entre les deux Testaments.

Essayons d'abord d'exprimer cela en forme de théologie
chrétienne au sens général. Après quoi, nous considérerons son effet
particuher sur la théologie de l'Ancien Testament. Jésus-Christ est
venu dans un temps et en un miheu où existe déjà une Ecriture et où
une tradition de son interprétation s'est déjà développée. Ce fait
constitue le milieu de son ministère, de son œuvre. Il est positivement
significatif, et non pas seulement historiquement accidentel, que
Jésus n'a pas vécu dans la situation du temps de l'Ancien Testament
lui-même. Il n'est venu qu'après un temps de maturation, si l'on
peut dire, dans lequel l'héritage de l'Ancien Testament entier a pu
mûrir, a pris forme dans le développement de la pensée du peuple
juif. On lit dans le Nouveau Testament que le fils de Dieu est apparu

1 Conférence donnée aux Facultés de théologie de Neuchâtel, Genève et
Lausanne, en mai 1967.

M



210 JAMES BARR

« dans la plénitude du temps », ce qu'on entend parfois comme une
référence aux conditions favorables de l'Empire romain : la paix,
routes, langues communes du grec et du latin. Il me semble plus
important que la plénitude des temps consiste en ce que l'effet de
l'Ancien Testament a déjà mûri, qu'il a amené la situation au point
où une nouvelle crise est devenue possible.

Les évangiles ont donné beaucoup d'importance aux controverses
entre Jésus et la tradition juive. Ce fait ne s'explique pas nécessairement

par le conflit subséquent entre l'Eglise et la Synagogue. On

pourrait le regarder plutôt comme constitutif de la nature du Christ
lui-même. Il va de soi que le ministère de Jésus doit être compris en
relation avec l'Ancien Testament. Mais cette relation est une relation
dialectique entre deux réalités, l'Ancien Testament lui-même et son
interprétation au sein du judaïsme. Ce conflit entre Jésus et la
tradition — réserve faite de l'examen historique des évangiles — est
une raison centrale de l'inimitié contre Jésus et de son rejet. Il est
vrai que Jésus ne rejette pas entièrement la tradition, spécialement
dans l'évangile selon Matthieu. Mais, en général, le conflit avec la
tradition juive est vu comme une cause de la mort de Jésus, comme
un élément de son œuvre pour le salut de l'homme.

Le paradoxe, en tout cela, se résout bien trop facilement si nous
jugeons simplement que la tradition juive a eu tort. Il arrive qu'en
attribuant toute sa valeur à l'Ancien Testament et qu'en prenant
parti pour Jésus contre la tradition, on mette toute la faute du côté
des Juifs. Cette manière simpliste de présenter les choses a pour
conséquence que la pensée chrétienne rompt avec la tradition juive.

Historiquement, les faits furent plus complexes. Jésus, comme il
est peint dans les évangiles, n'a pas seulement contredit la tradition
juive ; il l'a aussi acceptée en quelque mesure. Jésus a partagé beaucoup

de points de vue du judaïsme de son temps et, bien qu'il ait
fait appel à l'Ancien Testament contre la tradition, il ne fut pas
simplement un homme de l'Ancien Testament. Une période de deux
ou trois cents ans sépare l'Ancien Testament du Nouveau, mais elle
ne les sépare pas seulement, elle les joint aussi. Nous n'avons pas le
droit de décider que la tradition juive a eu « tort » avant de voir
comment cette tradition aurait pu se développer au sein de la situation

religieuse et pohtique de cette époque. Il y a une tendance
parmi les chrétiens — et non pas seulement dans la masse du peuple,
mais aussi dans les études vétérotestamentaires et dans la théologie
en général — à penser que le développement du judaïsme post-
biblique n'a pas été un phénomène «naturel», qu'il a produit quelque
chose qui manque entièrement de continuité avec l'Ancien Testament.
Nous reviendrons à cet aspect du problème. En termes théologiques,
on pourrait s'exprimer de la façon suivante : s'il y a une histoire du



LE JUDAÏSME POSTBIBLIQUE ET LA THÉOLOGIE DE L'A.T. 211

salut, la croissance de la tradition juive, dans l'époque entre l'Ancien
Testament et Jésus lui-même, est une partie essentielle de cette
histoire. Exprimé en allemand, cela signifie : « Die Geistesgeschichte
der Juden zwischen den Testamenten ist ein Teil der Heilsgeschichte,
durch die alle Menschen zum Heile gebracht worden sind. »

Il nous faut constater, cependant, que les formes de la théologie
biblique qui se sont exprimées dans les termes de l'histoire du salut
n'ont guère fait place à l'importance que j'ai attribuée au développement

de la tradition juive. Ce développement a manqué de
signification dans l'idée de l'histoire du salut. De plus, il y a eu une
tendance à l'en exclure. Je vais citer comme exemple la Theologie de

von Rad. Ce théologien a développé avec une grande emphase l'idée
de l'histoire du salut comme clef pour la compréhension de l'Ancien
Testament. Von Rad semble croire que, en se concentrant sur la loi
comme principe central du judaïsme (ce qui est, comme nous le
savons, un trait de toute l'époque postbiblique), on fait tort au
mouvement même de l'histoire du salut :

Ce qui a pesé le plus lourdement est le fait qu'Israël, lorsqu'il a compris

la loi de cette nouvelle manière, est sorti de l'histoire, c'est-à-dire de
l'histoire qu'il a eue jusqu'alors avec Yahweh. Il n'est pas sorti de la
relation avec Yahweh ; mais après qu'il a commencé à comprendre la
volonté de Dieu d'une manière si absolue et si intemporelle (zeitlos), il a
fallu que l'histoire du salut s'arrête. Cet Israël n'avait plus d'histoire, ou
du moins plus d'histoire avec Yahweh. Il a vécu et il a désormais servi
Dieu, mais comme dans un au-delà plein d'énigmes de l'histoire ".

Et von Rad continue en faisant dériver de cette situation la
séparation dangereuse entre Israël et les nations ; et de cette perte
de la solidarité on en est venu à la suspicion et à la haine.

Acceptons l'analyse que von Rad nous offre d'un changement
dans la compréhension de la Tora à la fin de l'époque vétérotestamentaire.

Il nous reste une question qui est souvent impliquée quand
on discute l'idée de l'histoire du salut. Quelle relation y a-t-il entre
deux choses : i) le fait que les hommes pensent dans les catégories
de l'histoire du salut, et 2) le fait que l'histoire du salut continue,
soutenue par les mains de Dieu Est-il possible que cette histoire
puisse continuer, même lorsque les hommes ne pensent plus dans les

catégories de l'histoire Est-il possible que le fait même de cesser de

penser dans ces catégories, l'abandon de ces catégories et leur
remplacement par d'autres catégories, puisse constituer une étape essentielle

dans le développement du déroulement de cette «histoire du
salut »

1 Gerhard von Rad : Theologie des Alten Testaments, I, 1957, P- 99-



212 JAMES BARR

Au moment du passage de l'époque de l'Ancien Testament au
judaïsme postbiblique, on peut certainement constater des changements

importants dans les idées et les formes de la pensée au niveau
humain. La production d'écrits historiques donnant une interprétation

théologique de l'histoire, tels que le Pentateuque ou les livres
historiques, ne continue pas. Les livres des Macchabées ne sont guère
sur le même niveau que la Genèse, et il est très intéressant de constater

que personne n'a essayé d'écrire une histoire des Juifs pendant
l'époque persane à la manière de l'histoire du salut, en dépit de
l'importance que cette époque a eue pour le développement du
judaïsme. On a commencé à voir les hommes du temps antérieur —
Moïse, David, Salomon — non pas comme des figures d'une autre
ère, mais comme des illustrations de l'idéal de la religion légaliste.

Mais nous ne voulons pas ici décrire tous les changements de la
pensée qui se sont produits à l'époque qui a vu la fin de l'Ancien
Testament. Notre but est plutôt de considérer une possibilité : la
possibilité que ce changement, dans lequel on semble avoir cessé de

penser dans les formes de l'histoire du salut, peut être lui-même un
aspect de l'œuvre divine dans l'histoire. Von Rad nous a donné
l'impression que, lorsqu'on a cessé de penser dans ces termes, l'histoire

du salut elle-même a en conséquence cessé de progresser. Je ne
veux pas continuer une critique de von Rad. Je l'ai cité seulement

pour indiquer une ambiguïté ou une obscurité qui peut entrer dans
l'idée même de Heilsgeschichte, et pour montrer que l'effet de cette
ambiguïté peut être d'attribuer au judaïsme un rôle essentiellement
négatif. On doit remarquer, en passant, que la Théologie de von Rad
semble prêter peu d'attention au judaïsme et que ce jugement est
vrai même pour les chapitres finals, qui traitent de la relation entre
l'Ancien Testament et le Nouveau. En outre, le principe de la typologie,

comprise comme la constatation d'une « analogie structurelle »

des événements historiques narrés dans les deux testaments, semble
suggérer (lorsqu'on tient compte du fait que le judaïsme — selon von
Rad — s'est basé sur une forme de relation non historique avec Dieu)
que l'analogie se trouve véritablement dans les deux testaments
canoniques mais qu'eUe n'a pas été sujette à la médiation du
développement de la pensée juive. Ainsi, l'acceptation de la typologie,
comprise strictement comme une relation entre des événements,

comme principe de connexion entre les testaments, semble avoir
réduit en quelque mesure la possibilité d'une évaluation théologique
positive de la période intertestamentaire.

La tendance que je viens de dénoncer n'est pas le propre de von
Rad seulement. Elle appartient au développement entier de la
théologie de l'Ancien Testament dans sa forme moderne. En général,
on peut dire que celle-ci est caractérisée par une démarche qui essaie



LE JUDAÏSME POSTBIBLIQUE ET LA THÉOLOGIE DE L'A.T. 213

de dégager la structure propre et unique de la foi en s'appuyant sur
l'Ancien Testament seulement (j'emploie la formule d'Eichrodt).
D'une part, on espère dégager la structure de l'Ancien Testament en
l'opposant aux phénomènes des religions du monde sémitique en
général, phénomènes qui sont en détail parfois peu différents de ceux
qui se trouvent dans l'Ancien Testament, mais qui posséderaient une
structure tout à fait différente. D'autre part, on relève les liens
spéciaux avec le Nouveau Testament, en faisant attention à cette même
structure.

En essayant de trouver une telle structure, on peut facilement
peindre la religion du judaïsme postbibhque comme une réalité qui
a perdu tout contact avec la structure théologique principale de
l'Ancien Testament. Illustrons cette tendance par l'œuvre magistrale
d'Eichrodt. Le sacrifice, par exemple, a perdu son caractère original
(I, 103, suivant les chiffres de l'édition allemande) ; on a perdu le
sens de la proximité de Dieu ; son absence se montre dans l'utilisation
de termes abstraits pour le désigner (I, 139 f.) ; la tension que l'on
rencontre chez les prophètes est perdue dans l'eschatologie de l'époque
postbilique (I, 262 f.) ; la fonction révélatrice du nom divin disparaît
(II, 22) ; l'idée d'une demeure céleste de Dieu commence à devenir
une abstraction (II, 130 f.) ; la doctrine nouvelle des anges est eine

Trübung der Gottesidee, une déformation de l'idée de Dieu, sur laquelle
des notions étrangères et païennes ont exercé leur influence ; la base
de la relation personnelle avec Dieu est la crainte (II, 216 f.) ; Jésus
et les apôtres sont revenus à l'Ancien Testament lui-même, pour
guérir une division intérieure de la piété ; l'alliance même, ou l'idée
de l'aUiance, a été victime dans le judaïsme d'une interprétation
déformante décisive (II, 241).

Je ne veux pas suggérer que ces jugements, vus dans le cadre dans
lequel ils ont été originellement conçus, sont nécessairement des

erreurs. Et je ne crois pas que leur source se trouve dans une inimitié
à l'égard du judaïsme ou dans une volonté de rabaisser sa valeur.
La source s'en trouve plutôt dans le dessein structurel de la théologie
elle-même. Ce n'est pas qu'on ait nié les développements historiques
de la religion juive, qui ont commencé dans l'Ancien Testament et
qui se sont continués dans le judaïsme postbibhque. On a constaté,
par exemple, que l'idée de la responsabilité et de la culpabilité, teUe
qu'eUe s'est exprimée dans le Deutéronomiste et dans les Chroniques,
nous amène dans une direction qui devient plus claire et plus solide
dans le judaïsme postbiblique (cf. Eichrodt, II, 293). Mais, en dépit
des différences constatées au sein de l'Ancien Testament, et en dépit
des connexions entre ses parties les plus récentes et le judaïsme
postbibhque, on a eu l'impression qu'existe une unité structureUe
dans l'ensemble des livres canoniques. Le judaïsme postbibhque est



214 JAMES BARR

alors considéré comme une désintégration de cette unité structureUe.
Dans le cadre d'une théologie comme celle d'Eichrodt, on considère
la valeur du judaïsme de façon fondamentalement négative. On n'a
guère essayé de trouver un sens ou un but théologique selon lequel ce

processus de la désintégration pourrait entrer dans le plan de Dieu,
comme étape médiatrice entre les deux testaments. Il est vrai que
Jésus et les apôtres eux-mêmes, comme Eichrodt l'a signalé, ont
fait appel presque seulement à l'Ancien Testament et non pas à la
tradition juive contemporaine (Eichrodt, I, 8). Mais cela ne prouve
pas encore que la tradition juive soit négative, ou sans aucune
signification théologique.

Jusqu'ici nous avons posé notre question dans le cadre de l'étude
de la théologie de l'Ancien Testament. Mais on peut élargir le champ
de notre propos pour inclure les études bibliques en général. On
constate alors qu'on n'a point négligé l'étude du judaïsme
postbiblique. Au contraire, des énergies immenses y ont été vouées,
spécialement dans ce que nous appelons 1'« introduction », die Einleitungs-
wissenschaft. Mais on a conçu cette étude surtout comme une initiation,

comme un arrière-plan, comme des matériaux qui mettent en
lumière la situation dans laquelle Jésus a vécu, dans laquelle une
révélation de Dieu est venue, exactement comme on a étudié le
monde gréco-romain, avec son histoire politique et sociale. On n'a
pas imaginé, en général, que le judaïsme lui-même pourrait être un
élément constitutif de la révélation, un élément dans le processus
par lequel la série des actes de Dieu a progressé. Et, même lorsqu'on
a voulu traiter le judaïsme d'une manière neutre, ce fait même, dans
un contexte où une signification théologique positive est accordée
aux livres canoniques de l'Ancien Testament et du Nouveau, peut
produire une tendance à des jugements négatifs sur le judaïsme —
souvent contre la volonté et contre l'intention de ceux qui les font '.

Le remède à cette difficulté se trouve dans une évaluation positive,
par la théologie chrétienne, du rôle qu'a joué la tradition juive. Au
commencement de cette étude, j'ai fait un bref exposé d'une telle
évaluation théologique positive du rôle du judaïsme dans l'histoire
du salut. En ce faisant on ne nie pas la méthode de l'histoire du salut
(Heusgeschickte), ni la méthode structurelle qu'ont faite les théologies
modernes de l'Ancien Testament. En les complétant, en leur ajoutant

une autre démarche, on essaie de supprimer quelques-unes de
leurs difficultés. D'ailleurs, une nouvelle démarche, telle que nous

1 On peut ajouter, peut-être, que l'intérêt très vif porté aux documents
de Qumran, caractéristique pour la période récente, ne contredit pas ce que
j'ai dit. Cet intérêt vient souvent du fait que Qumran a l'air d'être quelque
chose de différent, de se trouver dans un milieu en marge de ce que nous connaissons

du judaïsme.



LE JUDAÏSME POSTBIBLIQUE ET LA THÉOLOGIE DE L'A.T. 215

l'imaginons, pourrait apporter quelque chose d'important en mettant
fin à la séparation entre la Théologie de l'Ancien Testament et l'étude
de l'Histoire de la religion israélite. La théologie moderne de l'Ancien
Testament a commencé avec l'intention, parmi d'autres choses,
d'établir une relation entre les deux Testaments qui ne serait pas une
relation sur le plan de l'histoire de la religion seulement.

Selon la définition qu'on donne habituellement de la Théologie
bibhque, on a pensé qu'elle devrait être quelque chose de complètement

différent d'une Histoire de la religion. Aujourd'hui, on voit
qu'on a mené cette tendance trop loin et qu'une Théologie de l'Ancien
Testament doit inclure une compréhension du développement
rehgieux en Israël. On peut voir les signes d'un tel changement en lisant,
par exemple, les articles récents de Rendtorff et de Koch en

Allemagne. Même s'il existe une Théologie biblique tout à fait différente
de l'Histoire de la rehgion, une telle Théologie ne peut pas se réaliser
pleinement sans qu'il y ait en elle une compréhension théologique du
développement de la religion d'Israël. Ou, pour nous exprimer en
termes plus systématiques, on ne doit pas travailler à partir d'une
distinction simpliste entre la religion et la révélation, comme si la
révélation devait être quelque chose d'autre que la rehgion, ou comme
si la religion n'avait pas fourni des formes et des catégories dans
lesquelles la révélation s'est réalisée. Ce que je veux ajouter est
seulement ceci : le domaine dans lequel la religion d'Israël et des Juifs
fut une base pour les actes du Dieu Sauveur est plus large que l'on
n'a pensé en concentrant son regard théologique uniquement sur les
livres du canon biblique.

Mais si nous disons qu'on a besoin d'une évaluation théologique
du judaïsme et de l'interprétation juive postbiblique de l'Ancien
Testament, il faut écarter une idée qui naît à l'encontre de notre
thèse. Nous ne voulons pas dire qu'on doive faire une liste des idées
et des concepts du judaïsme postbibhque et parcourir cette liste
en essayant d'en compter les « bons » et les « mauvais » éléments par
rapport à l'Ancien Testament. C'est ce qu'on a déjà trop fait. Il est

important de ne pas concevoir le judaïsme et le christianisme comme
des rivaux et de ne pas prendre le dernier comme critère pour mesurer
le premier. La signification de la tradition juive pour le salut en
Jésus-Christ ne dépend pas du fait que cette tradition ait eu « raison »

ou « tort ». EUe dépend plutôt du fait que cette tradition s'est
développée à partir de l'Ancien Testament. Même si nous pouvions
affirmer qu'il existe des éléments dans la tradition juive qui se sont
éloignés fondamentalement de l'Ancien Testament, il se peut que de
tels événements aient eu une signification positive, parce qu'ils ont
contribué, tout en ayant « tort », à l'œuvre du salut. On peut dire cela,
non seulement des éléments qui ont pris leur origine dans l'Ancien



2l6 JAMES BARR

Testament lui-même et qui s'en sont éloignés au cours de leur
développement mais aussi des éléments qui, venus d'ailleurs, par exemple
de Grèce ou de Perse, se sont joints au judaïsme postbibhque.

Nous constatons que l'évaluation théologique du judaïsme ne
consiste point en des jugements particuliers, sur des éléments isolés.
La question est plutôt la suivante : quelle doit être notre interprétation

théologique de la tradition juive dans son ensemble Ce n'est
qu'en répondant à cette question qu'il est possible de s'approcher
des questions particulières sur la validité ou l'invalidité de teUe ou
telle tradition postbiblique. Replacées dans ce cadre, ces traditions
seront appréciées de façon toute nouvelle.

Résumons en quelques mots nos remarques sur l'importance et
la signification du judaïsme postbiblique.

i) Dans l'Ancien Testament, on trouve une cristallisation de

l'expérience d'Israël avec Dieu. Dieu a voulu que ce processus
d'interprétation ne cesse pas quand les livres que nous estimons aujourd'hui

comme canoniques sont devenus complets. Il a voulu que son
peuple continue à interpréter et à développer ses traditions, et à

exprimer ainsi la continuité de la foi d'Israël dans une situation
différente.

2) Cette tradition de l'interprétation, comme toute l'interprétation

biblique (on doit y inclure, peut-être, la formation des livres
bibliques eux-mêmes), est marquée par une réponse dans l'obéissance
et par une déformation à cause du péché. Cependant, la volonté de
Dieu a été victorieuse. La théologie chrétienne doit respecter la tradition

du judaïsme. Le fait des conflits qui se sont produits entre Jésus
et la tradition juive ne nous autorise pas à diminuer ce respect.

3) La question du degré de vahdité de l'interprétation juive, et
de l'interprétation chrétienne elle-même, se pose aujourd'hui d'une
manière nouvelle. Les forces qui ont influencé le processus interprétatif
sont-elles des forces qui ont leur origine ou leur base au-dedans de
l'Ancien Testament lui-même La question doit être examinée pour
chaque cas particulier. La théologie chrétienne ne devrait pas se
permettre des jugements généraux préjugeant de la question. Même si
le Nouveau Testament lui-même semble avoir déjà porté certains
jugements, il nous faut les apprécier à la lumière de ce que nous
savons aujourd'hui. Les jugements qu'on lit dans les évangiles ou
chez saint Paul sont un peu relativisés aujourd'hui par notre connaissance

des circonstances historiques dans lesquelles ils ont été d'abord
prononcés.

4) La tradition interprétative juive (disons plutôt : les traditions
interprétatives juives, puisque Jésus a vécu au sein d'une confusion
et d'un conflit opposant plusieurs traditions juives) a constitué le



LE JUDAÏSME POSTBIBLIQUE ET LA THÉOLOGIE DE L'A.T. 217

milieu du ministère de Jésus. EUe a aussi connu des tensions qu'on
peut exprimer dans les termes « Ecriture et Tradition ». Dans ces
tensions, Dieu a éprouvé les hommes, en confrontant la révélation
reçue et connue avec ce que les hommes en avaient fait.

5) Le conflit du christianisme avec la tradition juive est alors
quelque chose de profondément tragique. Ce sens tragique se perd trop
vite si l'on pense simplement que la tradition juive a eu tort. On
peut s'exprimer dans le sens d'une perte en suivant Rom. 9-11, perte
profonde et tragique que les Juifs ont soufferte parce que leur tradition

n'a pu accepter un élargissement et un renouveUement qui ont
été le moyen de salut pour le monde entier. Mais perte aussi pour le
monde entier, parce qu'il a perdu la pleine participation des Juifs à

son essai de se comprendre, et de comprendre son salut. Cette perte
nous a coûté cher. Mais elle est une partie du prix de notre salut.
Et, finalement, un élément essentiel de l'espoir chrétien demeure : que
ce qui a été perdu doit enfin être retrouvé, gagné à nouveau. Dans
le temps présent, nous pouvons faire quelque chose pour la réalisation
de cet espoir, à condition que nous nous engagions dans les problèmes
difficiles et compliqués que la tradition juive pose à la théologie
chrétienne.

Manchester. James Barr.


	Le judaïsme postbiblique et la théologie de l'Ancien Testament

