Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1968)

Heft: 3

Artikel: Etude critique : psychologie et théologie
Autor: Rumpf, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

PSYCHOLOGIE ET THEOLOGIE *

Un ouvrage portant sur les relations de la psychologie et de la
théologie vient a coup str a son heure ; ces relations sont aujour-
d’hui en pleine évolution, comme le remarque 1’auteur dans son Avant-
propos ; aprés un temps de jugements polémiques, un mouvement de
retrait s’est produit ; les psychologues ont préféré s’adonner a des
études partielles qu’a de grandes théories et, d’autre part, la religion
a commencé a utiliser a ses fins propres les techniques de la psycho-
logie. Mais la théologie peut souhaiter aujourd’hui recevoir de cette
interlocutrice bien davantage ; il s’agit pour elle de prendre cons-
cience d'un fait : I'expérience que 1’homme croyant et des commu-
nautés croyantes font d’eux-mémes « se trouve modifiée par les don-
nées nouvelles des sciences psychologiques » et «il deviendra impos-
sible de permettre & la foi de se comprendre elle-méme sans passer
par les chemins que suit I'humanité dans sa connaissance d’elle-
méme » (p. II-12).

Sera-t-on dégu en constatant que le champ de recherche de 1'au-
teur ne recouvre pas tout ce que semblait promettre le titre ? Je ne
le pense pas. En effet, en réunissant dans cet ouvrage des contribu-
tions diverses plutdét que de tenter un exposé systématique et abs-
trait, le Pére Pohier a adopté un cheminement plus str ; par diffé-
rentes voies, le lecteur se trouve amené a découvrir qu’il y a une
méthode applicable a la rencontre de la psychologie avec la dogma-
tique aussi bien qu’avec 'éthique et la pastorale. Ces diverses appro-
ches ont d’ailleurs plus qu'une similitude de méthode : elles conver-
gent vers un théme commun a la psychologie de I'intelligence comme
a l'expérience religieuse : celui de la « décentration ».

Ce terme est emprunté aux catégories élaborées par Jean Piaget,
auxquelles se référe le premier et principal exposé de ce volume ; on

1 J.-M. PoHIER : Psychologie et théologie, Paris, Editions du Cerf, 1967,
387 p. Cogitatio fidei 25.



188 LOUIS RUMPF

y trouve l’essentiel de la thése de doctorat que l'auteur a soutenue
a la Faculté de philosophie de 1'Université de Montréal.

Laissant de c6té 'ouvrage consacré par le psychologue genevois
au jugement moral de '’enfant — ouvrage qui suffirait a lui seul
a fournir le point de départ d’une autre publication — Pohier retient
ici les recherches de Piaget sur la psychologie de l'intelligence et sur
la cosmologie enfantine.

Il rappelle donc tout d’abord la distinction, essentielle chez Piaget,
entre la pensée formelle et ce qu’il a appelé la pensée préformelle,
caractéristique de I’enfant qui, entre 4 et 7 ans, passe par une phase
ou il se représente le monde d’'une maniére animiste, finaliste et
magique, bref dans une perspective que I'on peut aussi nommer « pré-
causale ». Cette précausalité est fonction d’un «égocentrisme épis-
témique » en ce sens que «la centration initiale des perspectives est
toujours relative a la situation et a 1'action du sujet ». Cela se mani-
feste dans le caractére syncrétique des jugements de I’enfant (il pro-
céde par schémas globaux) et dans la juxtaposition de ses notions
(il sait combien il a de fréres et sceurs, mais il ne peut dire combien
son frére en a) 1. La conquéte d'une pensée formelle, de type logico-
mathématique, se fait par la socialisation, I’enfant apprenant peu a
peu a tenir compte de l'expérience des autres, a « décentrer » ainsi
son jugement pour le soumettre a des lois objectives.

Or, n’y a-t-il pas une analogie entre la situation du croyant par
rapport & Dieu et la situation de l'enfant par rapport au monde
adulte ? Dans 'un et I'autre cas, il y a inégalité dans la relation a
la source de vérité. Dans 'un et l'autre cas, les événements sont
expliqués dans une perspective finaliste et par des motivations psycho-
logiques. Dans I'un et I'autre cas, on observe une absence de conca-
ténation dans l'activité mentale, le recours a la verticalité dispensant
I’homme religieux de chercher 1’enchainement horizontal pour s’en
tenir 2 un «parce que Dieu I’a voulu ainsi» Dans I'un et 'autre
cas enfin, ces «explications » verticales sont en outre colorées par
Pexpérience mentale du sujet qui les énonce, 1'égocentrisme épisté-
mique se traduisant ici notamment par le fanatisme ou par le « Gott
mit uns » ; de méme que l'enfant dessine non ce qu’il voit, mais ce
qu’il congoit, de méme, le fait que personne n’a jamais vu Dieu
favorise le maintien de 1'image projetée sur lui a partir des désirs

I Pohier donne aussi un autre exemple: l'enfant, écrit-il (p. 93), «sait
que Genéve est dans le canton de Vaud...» Nous arrétons ici cette citation,
pensant que notre revue peut rendre service a l'auteur en lui signalant une
erreur a éviter dans une éventuelle réédition : qu’il le sache, les enfants de
Suisse romande apprennent trés tot a distinguer la République et Canton de
Genéve de son voisin vaudois, méme si, vue de Montréal, la distinction parait
négligeable !



PSYCHOLOGIE ET THEOLOGIE 189

ou des peurs de I'’homme. Il y a donc quelque chose de vrai, concéde
Pohier, dans la thése positiviste selon laquelle la connaissance reli-
gieuse serait une connaissance inférieure A la connaissance scienti-
fique : I'objet de la connaissance religieuse est plus éloigné, ce qui
ne signifie pas pour autant qu’il soit moins essentiel & connaitre ni
qu'une évolution de la pensée religieuse soit impossible. Elle se heurte
certes a des difficultés que 1'enfant ne rencontre pas dans sa décou-
verte progressive de la pensée formelle : par exemple, le croyant ne
peut mettre en question la source de la vérité comme l'enfant le fait
a l'égard de l'adulte qu’il apprend a «déprécier » en devenant son
égal ; au contraire, le croyant progressera par une prise de conscience
toujours meilleure de la transcendance de Dieu ; par une différencia-
tion des voies de Dieu d’avec les nétres. Il y a néanmoins une ana-
logie entre ces deux évolutions, en ce qu’elles comportent 1'une et
I'autre une « décentration » de l'intelligence, axée, en ce qui concerne
le croyant, sur une fidélité a I'objet de foi.

Pohier étudie en particulier cette évolution nécessaire en ce qui
concerne la notion de création. La cosmologie religieuse a indéniable-
ment des traits communs avec la cosmologie enfantine, son finalisme
psycho-moral, ses catégories artificialistes : la soumission des créa-
tures & Dieu est imaginée a 'aide de schémas que '’homme tire de
ses relations avec le monde, de sa civilisation, agraire ou artisanale.
Au lieu que la pensée religieuse aboutisse, comme la création de Dieu
elle-méme, 4 la différenciation de causes secondes, elle les résorbe
dans la cause premiére, s’interdisant ainsi une intellection intrinséque
de la réalité. La finalité de la création contenue dans la notion de
providence reste engluée dans un subjectivisme égocentrique; la
priere, le rite, le sacrement sont congus comme des moyens d’agir
sur un levier divin dont I’homme disposerait pour son bénéfice per-
sonnel. Certes, la causalité magique ne peut avoir de place dans une
mentalité proprement religieuse, car si, pour cette derniére, les choses
sont indifférenciées, c’est par rapport au Créateur et non entre elles.
Mais encore faut-il que la notion de Créateur soit dégagée de la pré-
causalité ou méme des catégories de la causalité physique. C'est a
ce dégagement que conduit la notion de «1’analogie de 1'étre », qui
évite justement l'assimilation d'un plan de la réalité a un autre,
estime l'auteur 4 la suite de saint Thomas. Il s’exprime d’ailleurs
aussi en des termes plus familiers a la théologie réformée : « C’est en
écoutant toujours mieux la Parole par laquelle Dieu dit ce qu’il est »
et «en s’intégrant toujours mieux a la communauté » que la « décen-
tration » en face de Dieu pourra s’opérer, analogue a celle qui résulte,
selon Piaget, de la socialisation de I’enfant. En conséquence, une
pensée religieuse adulte apprendra aussi & considérer le « par-soi»
des créatures, le respect qui leur est di et qui implique, au-deld de



Ig0 LOUIS RUMPF

I’animisme, une connaissance des étres dans leur matérialité ; la mai-
trise de 'homme sur 'univers est alors congue comme son insertion
dans un ordre dont il n’est pas lui-méme le principe premier.

Reprenant la question de l'infériorité dans laquelle on tient la
connaissance religieuse, Pohier conclut donc qu’il sera toujours utile
de situer cette derniére par rapport a la connaissance scientifique,
mais non de la jauger par cette pensée. Entre ces deux modes du
connaitre, il faut établir une analogie de proportionnalité, et cette
analogie, encore une fois, porte sur la décentration.

La réserve que nous formulerons a I’égard de cette premiére partie
de l'ouvrage, c’est qu’elle nous parait encore trop tributaire d’une
conception intellectualiste de la révélation, congue comme une com-
munication de vérités dont Dieu se porte garant. Sans doute est-ce
13 surtout le fait du cadre dans lequel I'auteur se meut et dont il
fait d’ailleurs la critique : le «croire a Dieu» et le «croire Dieu »
doivent étre dépassés par un « croire en Dieu». Néanmoins on sou-
haiterait une révision dogmatique plus nette, marquant mieux le
personnalisme de la révélation, ce qui entrainerait du méme coup
une révision pédagogique, une présentation de la révélation a I'’enfant
comme a l'adulte en termes d’alliance et de dialogue :.

Cela dit, reconnaissons que bien des constatations faites par
l'auteur en milieu catholique pourraient également s’appliquer dans
une certaine mesure 4 des milieux de formation protestante, ot1 I'on
retrouverait des formes d’infantilisme dans les conceptions religieuses,
d’égocentrisme dans la priére et dans la participation au sacrement,
de juxtaposition des croyances entre elles et par rapport au monde
logico-mathématique dans lequel par ailleurs on poursuit son exis-
tence. Ce sont la des obstacles que le pasteur rencontre dans sa
catéchése aussi bien que le prétre. Il nous importe donc beaucoup
d’examiner autour de quel pivot doit se faire I'évolution — et, le
cas échéant, la révolution — que comporte I'accés a une foi adulte.

La deuxiéme partie de I'ouvrage est consacrée aux relations de
la psychologie de l'affectivité avec la morale théologale. Dans un
premier chapitre, 'auteur examine les structures affectives de la

! Le récent ouvrage d’ANTOINE VERGOTE : Psychologie religieuse, Bruxelles,
Editions Dessart, 1966, 338 p., collection Psychologie et sciences humaines,
nous parait mieux répondre a cette exigence; il comporte notamment une
analyse phénoménologique de la foi comme « certitude sans garantie » et de ses
rapports avec la « foi dogmatique ». D’autre part, on trouvera dans ce volume
un important exposé (p. 155-212) sur le « désir religieux » d’une part — avec
le symbole maternel qu’il comporte — et la religion du Pére d’autre part ;
le P. Vergote met bien lumiére, en regard de la notion freudienne du pére-
tyran, l'image paternelle telle qu’elle est congue dans la spiritualité judéo-
chrétienne authentique, ol elle comporte une triple fonction de loi, de modéle
et de promesse.



PSYCHOLOGIE ET THEOLOGIE I9I1

connaissance de Dieu. A cause de la collusion des représentations que
nous nous faisons de lui avec nos expériences, Israél a été appelé a
rejeter les images taillées, mais d’autre part Dieu n’a pas hésité a
se compromettre avec 'imaginaire de I’homme, dans son incarnation.
I1 a entrepris toute une rééducation de cet imaginaire par une « péda-
gogie de mort et de résurrection » : d’ou la transformation par Jésus
des notions de Messie, de Royaume, a travers son enseignement para-
bolique, dans lequel s’opére, ici aussi, une décentration.

Dans le chapitre suivant, 'auteur propose une réflexion sur la
pénitence. Souvent discréditée aujourd’hui au nom des vertus théo-
logales, elle doit étre spécifiée et définie & nouveau en rapports étroits
avec la justification, de manieére a faire comprendre comment, la
grace étant suffisante, la pénitence est néanmoins nécessaire. Si radi-
cal que soit le pardon de Dieu, il ne dispense pas ’homme de faire
son métier d’homme, c’est-a-dire de répondre librement a ce que
Dieu a fait, avec le concours d’'une grace qui est alors non plus seule-
ment opérante, mais coopérante.

La notion de «satisfaction » ne doit nullement étre écartée, aux
yeux de l'auteur. Il s’agit seulement de bien dégager cette vertu de
pénitence des conditionnements historiques qui en ont obscurci la
notion, comme d’ailleurs son équivalent, 1’emendatio (ce dernier a
été en effet a tort rapproché de emenda, I’amende, alors qu'’il vient
de menda, la correction, et désigne la volonté de réparer). Cette
volonté apparait alors comme un talent que Dieu nous confie, un
privilége de I'homme qui peut rendre un sens & son comportement.
Il faut se garder de dénier & I’homme ce privilége, comme s’il était
moins libre aprés le pardon qu’avant; c’est tomber dans un sur-
naturalisme excessif, insoutenable théologiquement et psychologique-
ment ; si 'homme en effet est privé de satisfaire & sa culpabilité
selon ce qui lui revient de droit et de fait, cette culpabilité est con-
damnée a devenir folle.

Ce plaidoyer serait valable s’il se bornait a montrer I'importance
de la volonté de réparer comme fruit du pardon regu. Mais il aboutit
a des formules inadmissibles & nos yeux, comme «la collaboration
de ’homme & son rachat » ou bien «sa tiche dans 'acquittement de
la faute». Ces formules répondent-elles a des « besoins religieux » ?
Peut-étre bien. Mais doit-on se laisser imposer par ces besoins le
critére de la vérité ? N’est-ce pas aboutir a voiler le paradoxe de
I’Evangile ? Y a-t-il une autre voie que celle de la grace seule pour
assurer ce que Calvin appelait «la paix des pbvres consciences» ?
Cette expression du réformateur l'indique bien, il y a en définitive
non seulement des motifs dogmatiques, mais aussi de bonnes raisons
psychologiques de rejeter tout synergisme en matiere de justifi-
cation.



192 LOUIS RUMPF

Ce qui est vrai, c’est que le pardon n’est pas tout le salut et qu’il
appelle ’'homme a réparer, autant qu’il est en lui.

« Le pardon se trouve aupres de toi, afin que I'on te craigne », dit
le psalmiste. La crainte est donc a certains égards inclue dans le
pardon ; sur ce point, nous sommes trés attentifs aux mises en garde
judicieuses de Pohier contre un surnaturalisme abusif qui rejette
massivement la crainte, ou tout au moins « la crainte servile ». Si en
effet on traduit cette expression classique en termes de psychologie
moderne, si on y voit la crainte humaine de perdre 1'objet de I'amour
ou, ce qui revient au méme, d’aller au-devant de 1’anéantissement,
il est juste de considérer cette angoisse comme partie intégrante de
la condition humaine au lieu de faire peser sur elle une réprobation
presque inévitable quand on lui oppose toujours «la crainte filiale ».
Ici aussi, la clef de I'expérience authentique de la repentance, c’est
une décentration qui situe la culpabilité dans un systéme ouvert a
Dieu au lieu de la laisser s’enfermer en elle-méme.

Cette étude sur la pénitence n’épuise pas la richesse de cet ouvrage,
qui s’augmente encore d'un chapitre sur le célibat sacerdotal. C’est
I'occasion d’une réflexion sur la sexualité, menée du double point de
vue de la théologie et de la psychologie. L'une et 1’autre en recon-
naissent l'importance. Elle est susceptible néanmoins de trouver sa
réalisation dans des états de vie différents. Quelque chose d’essentiel
au Royaume ne serait pas manifesté si des hommes et des femmes
ne le vivaient pas dans 1'usage concret de la sexualité, mais d’autre
part 1’obscurcissement du péché rend aussi nécessaire que la réalité
du Royaume soit vécue sous la forme particuliérement prégnante du
célibat, consacré ou non.

L’auteur rappelle la position romaine quant au rapport du célibat
avec le sacerdoce : ce rapport est non de nécessité, mais de conve-
nance ; seulement, c’est & 1’Eglise comme institution qu’il incombe
de juger de cette convenance. Cette présupposition appelle évidem-
ment des réserves chez le lecteur de confession réformée, pour qui le
célibat ne saurait étre érigé en condition du ministére que s’il cons-
titue I'obéissance 4 une vocation toute personnelle ; néanmoins il n'y
a pas lieu de s’attarder a cette divergence, le propos de 'auteur se
situant ailleurs : il s’interroge sur les équivoques possibles entre cette
vocation a une vie sacerdotale dans le célibat et d’autre part le
complexe de castration, tel que la psychologie freudienne le décrit.

I1 constate en effet que 1'on rencontre chez les clercs des com-
portements étrangers i la vertu authentique de chasteté, laquelle
suppose une intégration de la sexualité a 1’ensemble de la person-
nalité et d’autre part une différenciation qui évite de laisser envahir
les relations avec autrui par une sexualité inconsciente. Au lieu de
cela, on constate trop souvent une triple ambivalence dans le clergé



PSYCHOLOGIE ET THEOLOGIE 103

a I’égard de la femme, tantot idéalisée, tantot méprisée, a I'égard du
mariage, a la fois surestimé et sous-estimé, et a 1’égard de l'autorité,
soumission et indépendance étant alternativement surinvesties. Ce
sont la des symptémes d’un célibat congu comme une automutilation.
Or il ne s’agit pas que les passions soient anéanties, mais bien qu’elles
vivent dans une vocation qui comporte 1’engendrement des hommes
au Royaume. Tout le probléme est de trouver une pédagogie qui
conduise a la maturité, indispensable d’ailleurs au mariage chrétien
comme au célibat, mais avec cette difficulté supplémentaire pour le
second qu'’il doit structurer un état de vie qui, pour n’étre pas normal,
n’en est pas moins exceptionnel. Et I'on rejoint ici le théme de la
« décentration » qui permet seule a une vocation de s’épanouir dans
son authenticité.

On le voit, si divers que soient les chemins suivis a partir de
Piaget, de Freud ou de saint Thomas, ils conduisent I'auteur a un
méme carrefour ; c’est en cela que réside le grand intérét et la remar-
quable unité de cet ouvrage.

Louis RuMPF.

I3



	Étude critique : psychologie et théologie

