
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 3

Artikel: Étude critique : psychologie et théologie

Autor: Rumpf, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

PSYCHOLOGIE ET THEOLOGIE '

Un ouvrage portant sur les relations de la psychologie et de la
théologie vient à coup sûr à son heure ; ces relations sont aujourd'hui

en pleine évolution, comme le remarque l'auteur dans son Avant-
propos ; après un temps de jugements polémiques, un mouvement de
retrait s'est produit ; les psychologues ont préféré s'adonner à des
études partieUes qu'à de grandes théories et, d'autre part, la religion
a commencé à utiliser à ses fins propres les techniques de la psychologie.

Mais la théologie peut souhaiter aujourd'hui recevoir de cette
interlocutrice bien davantage ; il s'agit pour elle de prendre
conscience d'un fait : l'expérience que l'homme croyant et des communautés

croyantes font d'eux-mêmes « se trouve modifiée par les données

nouvelles des sciences psychologiques » et « il deviendra impossible

de permettre à la foi de se comprendre elle-même sans passer
par les chemins que suit l'humanité dans sa connaissance d'eUe-
même » (p. 11-12).

Sera-t-on déçu en constatant que le champ de recherche de l'auteur

ne recouvre pas tout ce que semblait promettre le titre Je ne
le pense pas. En effet, en réunissant dans cet ouvrage des contributions

diverses plutôt que de tenter un exposé systématique et
abstrait, le Père Pohier a adopté un cheminement plus sûr ; par
différentes voies, le lecteur se trouve amené à découvrir qu'U y a une
méthode appUcable à la rencontre de la psychologie avec la dogmatique

aussi bien qu'avec l'éthique et la pastorale. Ces diverses approches

ont d'aiUeurs plus qu'une simiUtude de méthode : elles convergent

vers un thème commun à la psychologie de l'intelUgence comme
à l'expérience rehgieuse : celui de la « décentration ».

Ce terme est emprunté aux catégories élaborées par Jean Piaget,
auxqueUes se réfère le premier et principal exposé de ce volume ; on

1 J.-M. Pohier : Psychologie et théologie, Paris, Editions du Cerf, 1967,
387 p. Cogitatio fidei 25.



l88 LOUIS RUMPF

y trouve l'essentiel de la thèse de doctorat que l'auteur a soutenue
à la Faculté de phUosophie de l'Université de Montréal.

Laissant de côté l'ouvrage consacré par le psychologue genevois
au jugement moral de l'enfant — ouvrage qui suffirait à lui seul
à fournir le point de départ d'une autre publication — Pohier retient
ici les recherches de Piaget sur la psychologie de l'inteUigence et sur
la cosmologie enfantine.

Il rappelle donc tout d'abord la distinction, essentieUe chez Piaget,
entre la pensée formelle et ce qu'U a appelé la pensée préformeUe,
caractéristique de l'enfant qui, entre 4 et 7 ans, passe par une phase
où il se représente le monde d'une manière animiste, finaliste et
magique, bref dans une perspective que l'on peut aussi nommer «

précausale ». Cette précausalité est fonction d'un « égocentrisme
êpistémique » en ce sens que « la centration initiale des perspectives est
toujours relative à la situation et à l'action du sujet ». Cela se manifeste

dans le caractère syncrétique des jugements de l'enfant (U
procède par schémas globaux) et dans la juxtaposition de ses notions
(il sait combien il a de frères et sœurs, mais il ne peut dire combien
son frère en a) ». La conquête d'une pensée formelle, de type logico-
mathématique, se fait par la sociahsation, l'enfant apprenant peu à

peu à tenir compte de l'expérience des autres, à « décentrer » ainsi
son jugement pour le soumettre à des lois objectives.

Or, n'y a-t-il pas une analogie entre la situation du croyant par
rapport à Dieu et la situation de l'enfant par rapport au monde
adulte Dans l'un et l'autre cas, U y a inégalité dans la relation à

la source de vérité. Dans l'un et l'autre cas, les événements sont
expliqués dans une perspective finaliste et par des motivations
psychologiques. Dans l'un et l'autre cas, on observe une absence de
concaténation dans l'activité mentale, le recours à la verticalité dispensant
l'homme reUgieux de chercher l'enchaînement horizontal pour s'en
tenir à un « parce que Dieu l'a voulu ainsi ». Dans l'un et l'autre
cas enfin, ces « explications » verticales sont en outre colorées par
l'expérience mentale du sujet qui les énonce, l'égocentrisme êpistémique

se traduisant ici notamment par le fanatisme ou par le « Gott
mit uns » ; de même que l'enfant dessine non ce qu'il voit, mais ce

qu'il conçoit, de même, le fait que personne n'a jamais vu Dieu
favorise le maintien de l'image projetée sur lui à partir des désirs

1 Pohier donne aussi un autre exemple : l'enfant, écrit-il (p. 93), « sait
que Genève est dans le canton de Vaud... » Nous arrêtons ici cette citation,
pensant que notre revue peut rendre service à l'auteur en lui signalant une
erreur à éviter dans une éventuelle réédition : qu'il le sache, les enfants de
Suisse romande apprennent très tôt à distinguer la République et Canton de
Genève de son voisin vaudois, même si, vue de Montréal, la distinction paraît
négligeable



PSYCHOLOGIE ET THÉOLOGIE 189

ou des peurs de l'homme. Il y a donc quelque chose de vrai, concède
Pohier, dans la thèse positiviste selon laquelle la connaissance
religieuse serait une connaissance inférieure à la connaissance scientifique

: l'objet de la connaissance reUgieuse est plus éloigné, ce qui
ne signifie pas pour autant qu'il soit moins essentiel à connaître ni
qu'une évolution de la pensée religieuse soit impossible. EUe se heurte
certes à des difficultés que l'enfant ne rencontre pas dans sa découverte

progressive de la pensée formeUe : par exemple, le croyant ne
peut mettre en question la source de la vérité comme l'enfant le fait
à l'égard de l'adulte qu'il apprend à « déprécier » en devenant son
égal ; au contraire, le croyant progressera par une prise de conscience
toujours meilleure de la transcendance de Dieu ; par une différenciation

des voies de Dieu d'avec les nôtres. Il y a néanmoins une
analogie entre ces deux évolutions, en ce qu'eUes comportent l'une et
l'autre une « décentration » de l'intelligence, axée, en ce qui concerne
le croyant, sur une fidélité à l'objet de foi.

Pohier étudie en particuher cette évolution nécessaire en ce qui
concerne la notion de création. La cosmologie religieuse a indéniablement

des traits communs avec la cosmologie enfantine, son finaUsme
psycho-moral, ses catégories artificiahstes : la soumission des
créatures à Dieu est imaginée à l'aide de schémas que l'homme tire de
ses relations avec le monde, de sa civilisation, agraire ou artisanale.
Au lieu que la pensée religieuse aboutisse, comme la création de Dieu
eUe-même, à la différenciation de causes secondes, elle les résorbe
dans la cause première, s'interdisant ainsi une intellection intrinsèque
de la réaUté. La finaUté de la création contenue dans la notion de
providence reste engluée dans un subjectivisme égocentrique ; la
prière, le rite, le sacrement sont conçus comme des moyens d'agir
sur un levier divin dont l'homme disposerait pour son bénéfice
personnel. Certes, la causahté magique ne peut avoir de place dans une
mentalité proprement religieuse, car si, pour cette dernière, les choses
sont indifférenciées, c'est par rapport au Créateur et non entre eUes.

Mais encore faut-il que la notion de Créateur soit dégagée de la
précausalité ou même des catégories de la causalité physique. C'est à

ce dégagement que conduit la notion de « l'analogie de l'être », qui
évite justement l'assimilation d'un plan de la réaUté à un autre,
estime l'auteur à la suite de saint Thomas. Il s'exprime d'aiUeurs
aussi en des termes plus famiUers à la théologie réformée : « C'est en
écoutant toujours mieux la Parole par laqueUe Dieu dit ce qu'U est »

et « en s'intégrant toujours mieux à la communauté » que la «

décentration » en face de Dieu pourra s'opérer, analogue à ceUe qui résulte,
selon Piaget, de la sociaUsation de l'enfant. En conséquence, une
pensée reUgieuse adulte apprendra aussi à considérer le « par-soi »

des créatures, le respect qui leur est dû et qui implique, au-delà de



I90 LOUIS RUMPF

l'animisme, une connaissance des êtres dans leur matériaUté ; la maîtrise

de l'homme sur l'univers est alors conçue comme son insertion
dans un ordre dont il n'est pas lui-même le principe premier.

Reprenant la question de l'infériorité dans laqueUe on tient la
connaissance reUgieuse, Pohier conclut donc qu'U sera toujours utUe
de situer cette dernière par rapport à la connaissance scientifique,
mais non de la jauger par cette pensée. Entre ces deux modes du
connaître, U faut étabur une analogie de proportionnaUté, et cette
analogie, encore une fois, porte sur la décentration.

La réserve que nous formulerons à l'égard de cette première partie
de l'ouvrage, c'est qu'eUe nous paraît encore trop tributaire d'une
conception inteUectuaUste de la révélation, conçue comme une
communication de vérités dont Dieu se porte garant. Sans doute est-ce
là surtout le fait du cadre dans lequel l'auteur se meut et dont il
fait d'aiUeurs la critique : le « croire à Dieu » et le « croire Dieu »

doivent être dépassés par un « croire en Dieu ». Néanmoins on
souhaiterait une révision dogmatique plus nette, marquant mieux le
personnaUsme de la révélation, ce qui entraînerait du même coup
une révision pédagogique, une présentation de la révélation à l'enfant
comme à l'adulte en termes d'alüance et de dialogue ».

Cela dit, reconnaissons que bien des constatations faites par
l'auteur en milieu catholique pourraient également s'apphquer dans
une certaine mesure à des miUeux de formation protestante, où l'on
retrouverait des formes d'infantilisme dans les conceptions reUgieuses,
d'égocentrisme dans la prière et dans la participation au sacrement,
de juxtaposition des croyances entre eUes et par rapport au monde
logico-mathématique dans lequel par aUleurs on poursuit son
existence. Ce sont là des obstacles que le pasteur rencontre dans sa
catéchèse aussi bien que le prêtre. Il nous importe donc beaucoup
d'examiner autour de quel pivot doit se faire l'évolution — et, le
cas échéant, la révolution — que comporte l'accès à une foi adulte.

La deuxième partie de l'ouvrage est consacrée aux relations de
la psychologie de l'affectivité avec la morale théologale. Dans un
premier chapitre, l'auteur examine les structures affectives de la

1 Le récent ouvrage d'Antoine Vergote : Psychologie religieuse, Bruxelles,
Editions Dessart, 1966, 338 p., collection Psychologie et sciences humaines,
nous paraît mieux répondre à cette exigence ; il comporte notamment une
analyse phénoménologique de la foi comme « certitude sans garantie » et de ses
rapports avec la « foi dogmatique ». D'autre part, on trouvera dans ce volume
un important exposé (p. 155-212) sur le « désir religieux » d'une part — avec
le symbole maternel qu'il comporte — et la religion du Père d'autre part ;

le P. Vergote met bien lumière, en regard de la notion freudienne du père-
tyran, l'image paternelle telle qu'elle est conçue dans la spiritualité judéo-
chrétienne authentique, où elle comporte une triple fonction de loi, de modèle
et de promesse.



PSYCHOLOGIE ET THÉOLOGIE I9I

connaissance de Dieu. A cause de la collusion des représentations que
nous nous faisons de lui avec nos expériences, Israël a été appelé à

rejeter les images taiUées, mais d'autre part Dieu n'a pas hésité à

se compromettre avec l'imaginaire de l'homme, dans son incarnation.
Il a entrepris toute une rééducation de cet imaginaire par une « pédagogie

de mort et de résurrection » : d'où la transformation par Jésus
des notions de Messie, de Royaume, à travers son enseignement para-
boUque, dans lequel s'opère, ici aussi, une décentration.

Dans le chapitre suivant, l'auteur propose une réflexion sur la
pénitence. Souvent discréditée aujourd'hui au nom des vertus
théologales, elle doit être spécifiée et définie à nouveau en rapports étroits
avec la justification, de manière à faire comprendre comment, la
grâce étant suffisante, la pénitence est néanmoins nécessaire. Si radical

que soit le pardon de Dieu, il ne dispense pas l'homme de faire
son métier d'homme, c'est-à-dire de répondre librement à ce que
Dieu a fait, avec le concours d'une grâce qui est alors non plus seulement

opérante, mais coopérante.
La notion de « satisfaction » ne doit nuUement être écartée, aux

yeux de l'auteur. Il s'agit seulement de bien dégager cette vertu de

pénitence des conditionnements historiques qui en ont obscurci la
notion, comme d'ailleurs son équivalent, l'emendatio (ce dernier a
été en effet à tort rapproché de emenda, l'amende, alors qu'il vient
de menda, la correction, et désigne la volonté de réparer). Cette
volonté apparaît alors comme un talent que Dieu nous confie, un
privilège de l'homme qui peut rendre un sens à son comportement.
Il faut se garder de dénier à l'homme ce privilège, comme s'U était
moins Ubre après le pardon qu'avant ; c'est tomber dans un sur-
naturaUsme excessif, insoutenable théologiquement et psychologiquement

; si l'homme en effet est privé de satisfaire à sa culpabilité
selon ce qui lui revient de droit et de fait, cette culpabuité est
condamnée à devenir folle.

Ce plaidoyer serait valable s'il se bornait à montrer l'importance
de la volonté de réparer comme fruit du pardon reçu. Mais il aboutit
à des formules inadmissibles à nos yeux, comme «la collaboration
de l'homme à son rachat » ou bien « sa tâche dans l'acquittement de
la faute ». Ces formules répondent-eUes à des « besoins religieux »

Peut-être bien. Mais doit-on se laisser imposer par ces besoins le
critère de la vérité N'est-ce pas aboutir à voiler le paradoxe de

l'Evangüe Y a-t-il une autre voie que ceUe de la grâce seule pour
assurer ce que Calvin appelait « la paix des pôvres consciences »

Cette expression du réformateur l'indique bien, U y a en définitive
non seulement des motifs dogmatiques, mais aussi de bonnes raisons
psychologiques de rejeter tout synergisme en matière de
justification.



ig2 LOUIS RUMPF

Ce qui est vrai, c'est que le pardon n'est pas tout le salut et qu'il
appeUe l'homme à réparer, autant qu'U est en lui.

« Le pardon se trouve auprès de toi, afin que l'on te craigne », dit
le psalmiste. La crainte est donc à certains égards inclue dans le
pardon ; sur ce point, nous sommes très attentifs aux mises en garde
judicieuses de Pohier contre un surnaturalisme abusif qui rejette
massivement la crainte, ou tout au moins « la crainte servile ». Si en
effet on traduit cette expression classique en termes de psychologie
moderne, si on y voit la crainte humaine de perdre l'objet de l'amour
ou, ce qui revient au même, d'aUer au-devant de l'anéantissement,
il est juste de considérer cette angoisse comme partie intégrante de
la condition humaine au heu de faire peser sur elle une réprobation
presque inévitable quand on lui oppose toujours « la crainte filiale ».

Ici aussi, la clef de l'expérience authentique de la repentance, c'est
une décentration qui situe la culpabilité dans un système ouvert à
Dieu au lieu de la laisser s'enfermer en elle-même.

Cette étude sur la pénitence n'épuise pas la richesse de cet ouvrage,
qui s'augmente encore d'un chapitre sur le céhbat sacerdotal. C'est
l'occasion d'une réflexion sur la sexualité, menée du double point de
vue de la théologie et de la psychologie. L'une et l'autre en
reconnaissent l'importance. Elle est susceptible néanmoins de trouver sa
réalisation dans des états de vie différents. Quelque chose d'essentiel
au Royaume ne serait pas manifesté si des hommes et des femmes
ne le vivaient pas dans l'usage concret de la sexualité, mais d'autre
part l'obscurcissement du péché rend aussi nécessaire que la réahté
du Royaume soit vécue sous la forme particuhèrement prégnante du
célibat, consacré ou non.

L'auteur rappeUe la position romaine quant au rapport du céUbat

avec le sacerdoce : ce rapport est non de nécessité, mais de convenance

; seulement, c'est à l'Eglise comme institution qu'U incombe
de juger de cette convenance. Cette présupposition appelle évidemment

des réserves chez le lecteur de confession réformée, pour qui le
céUbat ne saurait être érigé en condition du ministère que s'il constitue

l'obéissance à une vocation toute personnelle ; néanmoins il n'y
a pas Ueu de s'attarder à cette divergence, le propos de l'auteur se

situant ailleurs : il s'interroge sur les équivoques possibles entre cette
vocation à une vie sacerdotale dans le célibat et d'autre part le
complexe de castration, tel que la psychologie freudienne le décrit.

Il constate en effet que l'on rencontre chez les clercs des

comportements étrangers à la vertu authentique de chasteté, laqueUe
suppose une intégration de la sexualité à l'ensemble de la person-
naUté et d'autre part une différenciation qui évite de laisser envahir
les relations avec autrui par une sexualité inconsciente. Au Ueu de

cela, on constate trop souvent une triple ambivalence dans le clergé



PSYCHOLOGIE ET THEOLOGIE I93

à l'égard de la femme, tantôt idéaUsée, tantôt méprisée, à l'égard du
mariage, à la fois surestimé et sous-estimé, et à l'égard de l'autorité,
soumission et indépendance étant alternativement surinvesties. Ce

sont là des symptômes d'un célibat conçu comme une automutilation.
Or il ne s'agit pas que les passions soient anéanties, mais bien qu'elles
vivent dans une vocation qui comporte l'engendrement des hommes
au Royaume. Tout le problème est de trouver une pédagogie qui
conduise à la maturité, indispensable d'aiUeurs au mariage chrétien
comme au céhbat, mais avec cette difficulté supplémentaire pour le
second qu'il doit structurer un état de vie qui, pour n'être pas normal,
n'en est pas moins exceptionnel. Et l'on rejoint ici le thème de la
« décentration » qui permet seule à une vocation de s'épanouir dans
son authenticité.

On le voit, si divers que soient les chemins suivis à partir de

Piaget, de Freud ou de saint Thomas, ils conduisent l'auteur à un
même carrefour ; c'est en cela que réside le grand intérêt et la remarquable

unité de cet ouvrage.
Louis Rumpf.

13


	Étude critique : psychologie et théologie

