Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1968)

Heft: 3

Artikel: Intelligibilité et incompréhensibilité de Dieu
Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380898

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380898
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INTELLIGIBILITE ET INCOMPREHENSIBILITE
DE DIEU *

« Mais qu’y-a-t-il de plus incompréhensible,
d’aussi ineffable que ce qui est au-dessus de tout ? »
ANSELME DE CANTORBERY : Monologion 64.

« L'incompréhensible est le contraire de I'in-
intelligible. »
H. pE LuBac : Sur les chemins de Dieu, p. 140.

La nouvelle théologie s’interroge sur le sens ou le non-sens des
énoncés théologiques, les remet en question, leur dénie dans le pire
des cas toute valeur de connaissance I. Sa question « Que signifie
nommer Dieu ? » doit avoir une signification, sinon elle ne se poserait
pas. Les Péres, les docteurs de I'Eglise, les réformateurs I'ont aussi
examinée, en s’interrogeant sur les origines du mot « Dieu », sur ses
acceptions chrétiennes, sur sa place dans les énoncés théologiques
et sur sa fonction comme invariant dans les articles de foi.

Dans le commentaire des huit théses suivantes, je ne cherche pas
a faire une critique de la nouvelle théologie, mais & montrer la néces-
sité d'une épistémologie théologique.

*
* *

1. Le sens du terme « Dieu » est déterminé par 1’« objet » qu’il
vise et signifie. La mise a jour de ce sens suppose trois
conditions :

a) 1’énoncé du point de départ ;
b) la définition du cadre de références ;
¢) l'indication des clés d’'interprétation.

* Exposé prononcé a la Société suisse de théologie, Berne, le 18 novembre
196%7. Nous lui laissons sa forme originale, puisqu’il s’agissait plus d’un docu-
ment de travail que d’une conférence.

1 JourDAIN BisHor, dans Les théologiens de la mort de Dieu, Paris, 1967,
donne un aper¢u des principales tendances : G. Vahanian, J. Robinson, von
Biiren, W. Hamilton, J.-J. Altizer, H. Cox.

I0



146 GABRIEL WIDMER

Le théologien use de la notion « Dieu » dans des ensembles de pro-
positions complexes, dont le genre littéraire est variable: priére,
confession de foi, instruction catéchétique, énoncé théologique, etc.
Dans chaque cas, le terme recouvre une multiplicité de significations
qu’éclaire le contexte ot il est employé ; il renvoie a ce vis-a-vis, a son
Gegenstand, que je prie, confesse, proclame ou enseigne.

Le terme « Dieu » n’est jamais une notion simple, dont la position
dans le discours serait juxtaposée a d’autres et susceptible d’étre
permutée ; sa place reléve d’'un ordre spécifique et n’entre pas dans
n’importe quel arrangement de mots.

Le théologien ne sépare pas le terme «Dieu» de ce qu’il vise et de
I’horizon vers lequel il oriente la conscience. A la différence du lin-
guiste, il ne distingue pas le signifiant du signifié, il scrute la réalité
du signifié « Dieu » au cceur méme des ensembles propositionnels qui
cherchent a Le dire. Il postule que Dieu confére un contenu, des
déterminations au terme qui le désigne, méme si « Dieu » n’est pas
le nom par lequel Il se désigne, un nom qui nous reste d’ailleurs
totalement inconnu. Pour le linguiste, le substantif « Dieu » ne peut
étre qualifié que par son cas, sa place dans la proposition ot il se trouve.

L’objet et I'exercice de la théologie ne sont pas ceux du linguiste,
qui étudie du point de vue linguistique des énonceés théologiques. Le
théologien ne peut accepter, sans renoncer a sa vocation et a sa mis-
sion, le principe de vérificabilité des philosophies positives du langage :
un concept, une proposition, un systéme ont un sens s’ils sont véri-
fiables empiriquement *.

Le théologien doit remplir trois conditions, s’il veut mettre a jour
le sens théologique du mot « Dieu»:

I1 doit d’abord tenir fermement son « point de vue » qui est aussi
son « point de départ » ; il n’aborde pas, en effet, son investigation a
partir de n’importe quel présupposé, mais a partir d’'un point de vue
sur la Révélation qui se présente a lui comme I'horizon de son activité
pratique et théorique. Ce point de départ est toujours radical : le
théologien ni ne le pose, ni ne le constitue, il le reconnait comme la
condition préalable A ses démarches ultérieures ; il en fait son point
d’appui et d’attache qui lui donne l'angle sous lequel il va viser
I'horizon et témoigner de son dévoilement. On pratique la théologie
sous un certain éclairage qui ne vient pas du théologien lui-méme,
mais de 1’objet de son étude.

1 Le principe de vérificabilité regoit toutes sortes d’atténuations. Les repré-
sentants de la « nouvelle théologie » en tiennent compte. Pourtant le probléme
du sens ou du non-sens des propositions théologiques exige pour étre traité
sérieusement d’autres bases que celles de la seule linguistique, cf. notre article
« Sens ou non-sens des énoncés théologiques », in Revue des sciences philoso-
phiques et théologiques, tome LI, 4, 1967, p. 644-665.



INTELLIGIBILITE ET INCOMPREHENSIBILITE DE DIEU 147

Oublier le point de vue, se méprendre sur 1’éclairage, n’est-ce pas
s’exposer a traiter la théologie comme une science humaine (histoire,
psychologie, sociologie, etc.) ou comme une critique des sciences
humaines (philosophie) ? Le théologien ne doit pas donner & penser
au spécialiste des sciences humaines et au philosophe qu’il comprend
le terme « Dieu » comme eux.

I1 doit ensuite dessiner et mettre en place le cadre de références,
I'ensemble des reperes qui balisent et limitent son champ d’investiga-
tion : révélation, témoignages de 1’Ancien et du Nouveau-Testament,
décisions conciliaires, exigences du temps présent, perspectives
d’avenir, etc. Sans ce cadre, il ne pourrait ni situer la sphére de son
activité, ni faire le point sur 1’état actuel de ses recherches, ni élaborer
de nouveaux projets en fonction de la situation présente (par exemple,
le rapport entre théologie et sciences humaines sera-t-il analogue aux
relations que la théologie entretient avec les diverses philosophies
dans le passé ou sera-t-il différent?). Il ne peut, en effet, préciser les
acceptions du mot «Dieu», quisont siennes, sans préciser le cadre dans
lequel elles peuvent revétir une signification et recevoir une valeur.

Le théologien doit enfin indiquer clairement quelles sont les clés
d’interprétation dont il se sert pour déchiffrer les signes révélateurs
de la présence de Dieu. De telles clés doivent étre conformes aux
témoignages de cette présence ; et leur usage devra s’intégrer aux deux
conditions précédentes. Il n’est donc pas question d’éliminer les
apports des sciences auxiliaires (histoire, philologie, linguistique,
psychologie, sociologie, etc.) et de refuser les normes d’interprétation
des phénoménes religieux qu’elles mettent au point, mais de les
utiliser en fonction de 'originalité de ces témoignages. Le jugement
théologique comme maniére de penser, d’apprécier, d’évaluer, et
par conséquent de recréer, de renouveler, implique une conscience
aigué et exercée de la différence entre approche théologique et les
approches historique, psychologique, sociologique... de la révélation,
cette différence pouvant aller jusqu’a I'incompatibilité et a I’exclusion
de telles approches (critique du psychologisme, de 1'historicisme, etc.).

* . *

2. Ces trois conditions tiennent compte du caractére swuz
generis du terme « Dieu» en face des déformations du
théisme, du déisme et de 'athéisme. Elles le font en s’ap-
puyant sur la révélation de la Seigneurie de Dieu a travers
le Pere, le Fils et le Saint-Esprit ; elles ’expriment dans
la formulation des dogmes.

Le théologien s’efforce de ne pas définir aprioriquement et abstrai-
tement la notion « Dieu», en se référant constamment aux témoi-



148 GABRIEL WIDMER

gnages des porteurs de la Révélation. Il prend donc ses distances par
rapport aux démarches du philosophe théiste et du philosophe déiste
pour qui les témoins de la révélation ne peuvent pas se substituer
a la raison comme instance supréme de la connaissance. Le théiste
recourt a la philosophia perennis pour concevoir les preuves de
I'existence de Dieu et ses attributs. Le déiste se limite a 1’affirmation
d’une transcendance, en s’appuyant sur un rationalisme ou un empi-
risme souvent d’allure précritique. Le philosophe athée s’oppose a
I'un et a I'autre dans son explication de la religion a l'aide d’argu-
ments tirés d’'un matérialisme ou de l'idéalisme.

« Dieu seul se donne a connaitre comme le Créateur et le Rédemp-
teur », tel est le postulat de la démarche théologique. Cet axiome
requiert une critique de la perception sensible et imaginaire, de I'in-
tellection et de l'intuition, considérées comme inaptes a connaitre
Dieu et & le nommer sans une profonde modification due a la grice.
Les Péres, les docteurs médiévaux et les réformateurs sont unanimes
sur ce point, méme si leur critique de la connaissance naturelle est
plus ou moins radicale selon leur conception philosophique ; tous
reconnaissent la nécessité et la gratuité de la révélation : toute con-
naissance valable de Dieu en procéde de maniére absolue et incondi-
tionnée.

Le dynamisme de la révélation est le mouvement interne et
externe dans lequel Dieu se connait lui-méme et se donne a connaitre
comme Peére, Fils et Saint-Esprit. Le Seigneur se qualifie lui-méme
comme le Créateur, le Réconciliateur et le Rédempteur . Ce mouve-
ment est donc une ouverture sur le monde et sur 1'histoire que Dieu
a choisis pour objet de sa connaissance, en les appelant a 1'existence,
en les conservant et en les sauvant par 1’envoi du Fils et de 1’Esprit.
Les théologiens ont tenté d’exprimer ce dynamisme dans les doc-
trines trinitaires de la génération éternelle du Fils et de la procession
éternelle de 'Esprit, des opera ad intra et des opera ad extra de Dieu ;
ils se donnaient ainsi des repéres qui leur permettaient de relier le
créé a lincréé, 'histoire a l'éternité, les fins & 1'origine. Mais ces
repéres ne constituaient pas un systéme fermé sur lui-méme ; ils
démarquaient un mystere, celui de I'amour de Dieu pour sa création,
celui de l'ouverture de Dieu au monde et a I'histoire, qui se renou-
velle constamment.

Dieu se donne a connaitre a travers des signes, dont 1'expression
symbolique recéle des énigmes. Les signes parlent, encore faut-il les
interpréter, pour leur permettre de faire entendre ce qu’ils ont a dire.
Les signes que Dieu fait a 'homme abondent dans les témoignages
vétéro- et néotestamentaires, depuis le déluge jusqu’a la Croix en

1 Cf. K. BArRTH : Dogmatique 6, Genéve, 1956, p. 19 ss, 46 ss, 74 ss, passim.



INTELLIGIBILITE ET INCOMPREHENSIBILITE DE DIEU 149

passant par le buisson ardent, I’arche de 1’alliance, le temple ou les
visions des prophetes. Quelles seront les régles et les normes capables
de les interpréter correctement, conformément a ce qu’ils cherchent
a signifier? L’Eglise formule ses dogmes en vue de I’herméneutique.
Les dogmes sont a la fois des principes d’interprétation et d’évalua-
tion, a partir desquels il est possible d’élaborer des normes qui per-
mettront de déchiffrer les signes révélateurs. Ils revétent un sens,
quand ils sont éclairés par les témoignages ; ainsi le dogme christolo-
gique renvoie aux textes bibliques relatifs au Messie ; ces textes
prennent un relief nouveau, lorsqu’ils sont évalués par le dogme. 11
y a un va-et-vient constant entre les signes, les témoignages et les
dogmes, dont l'interprétation doit tenir compte si elle ne veut pas
étre partiale et unilatérale ; mais cet aller-et-retour ne se déroule pas
dans un circuit fermé ; il est le mouvement qui constitue I'Eglise et
son histoire. Interpréter, c’est évaluer ; et évaluer, c’est créer. Est-il
nécessaire de le rappeler la ou Dieu signifie le Vivant aux siécles des
siécles ?
* * *

3. Dans sa révélation, Dieu se découvre et se voile. Il donne a
I’homme, dont il assume la connaissance, de croire en Lui,
sinon I’homme reste prisonnier de son idolatrie et de son
incredulité.

Les deux premieres theses esquissaient les conditions dans les-
quelles « nommer Dieu » peut étre intelligible. Dans cette thése, 'in-
comprehensibilité de Dieu trouble et brouille ces conditions : Dieu
n’est pas seulement inaccessible, parce que nulle représentation, nulle
expérience humainement repérables n’y correspondent, mais surtout
parce qu’il est positivement I'Infini sur lequel nous n’avons aucune
prise. 1l est ce par quoi nous pouvons nous représenter et concevoir
le monde matériel et intelligible, mais il ne peut étre 1'objet de nos
représentations et de nos conceptions en dehors de sa révélation. Il
est I'Incompréhensible.

La théologie classique a traduit cette aporie en distinguant, en
Dieu, le Deus revelatus et le Deus absconditus, et, dans sa puissance,
la potestas ordinata et la potestas absoluta ; elle a cherche a discerner
des relations au sein de cette distinction. Ce faisant, ne risquait-elle
pas de situer I'incompréhensibilité de Dieu au niveau du Deus abscon-
ditus, de la potestas absoluta, de la définir comme un attribut négatif
de Dieu ? Les réformateurs réagirent contre cette déviation qu'’ils
dénoncaient chez les nominalistes, sans pouvoir donner un sens nette-
ment positif au terme incriminé. Derriére cette question s’en profile
une autre plus fondamentale et plus grave: en laissant planer un
doute sur l'acception d’« incompréhensibilité », ne s’expose-t-on pas



I50 GABRIEL WIDMER

a introduire la négativité en Dieu lui-méme, A se laisser ainsi entrai-
ner vers une conception dualiste, dont on doit craindre les pires
conséquences sur le plan pratique ? Une fois la négativité posée
Dieu, n’ouvre-t-on pas les portes toutes grandes a l’arbitraire et 4
I'inintelligible ?

Si I'on s’en tient aux témoignages bibliques, Dieu s’y manifeste
et s’y cache comme le Dieu a la fois proche et lointain, dont la liberté
souveraine n’est déterminée que par sa volonté créatrice et rédemp-
trice. Jésus, le Révélateur par excellence, récapitule cette dialec-
tique dans sa croix ; il s’abaisse, se dépouille pour manifester le juge-
ment et la faveur de Dieu ; il « humanise » I’Eternel, en soulignant
I'importance du temps et de ’espace qu’il cherche A transfigurer. A
la Iimite, on pourrait dire que I’Evangile libérateur a pour condition
d’effectuation la potestas absoluta, congue comme amour et don.

On a pu dire, a la suite de Kierkegaard, que l'incarnation couvre
et découvre Dieu ; il faudrait dire aussi de la résurrection de Jésus
qu’elle la réduplique, en ce qu’elle est 1'origine mystérieuse des temps
nouveaux. En elle, Dieu liquide la mort et sa fatalité en exer¢ant sa
justice, et institue la vie éternelle en déployant son amour. La résur-
rection résulte de la négation de la négation (la destruction de la mort)
et du triomphe de l'affirmation sur la négation (la victoire de la vie
nouvelle) ; la négation de la négation (prise ici dans un sens plus
voisin de celui de Nietzsche que de celui de Hegel) reste incompré-
hensible en son fond, puisque les forces destructrices s’anéantissent
elles-mémes ; quant a l'affirmation de la vie renouvelée, elle devient
le principe de toute évaluation, de toute intelligibilité.

L’incarnation et la résurrection disent Dieu ; elles parlent et signi-
fient, mais elles peuvent aussi ne rien dire, enfermées dans leur
silence et le non-sens. D’une part, nous aurions la prédication de
I’Eglise et son ceuvre dans le monde ; de l'autre, nous serions en face
de ses échecs. Ici encore, I'incompréhensible et 'intelligible vont de
pair. La croix n’est-elle pas scandale pour les Juifs, folie pour les
Grecs, salut pour ceux qui croient et c’est d’elle que l'incarnation
et la résurrection tirent leur sens, en tant qu’elle est la croix de Jésus
de Nazareth ?

Nous voici mis en présence de 1'une des constantes de la révélation :
comme signes de Dieu, les événements du salut mobilisent I’homme
tout entier, le placent devant 1’option décisive. Ou bien I’homme croit
en vertu d'un conditionnement ol l'intelligible et I'incompréhensible
semblent créer un terrain favorable a la décision (la grice est un
mystére éclairant et pourtant obscur), ou bien il refuse la délivrance
du libérateur en vertu des pressions ou jouent des facteurs connais-
sables et inconnaissables. Dans la foi: apprendre & connaitre Dieu,
c’est apprendre a se connaitre, comme si Dieu en participant a la



INTELLIGIBILITE ET INCOMPREHENSIBILITE DE DIEU 151

connaissance que nous avons de nous-mémes nous rendait participants
de la connaissance qu’il a de lui-méme. Ne faudrait-il pas chercher
dans cette inclusion réciproque de deux types de connaissance, la
divine et I’humaine, I'une des dispositions qui nous fait dire : Dieu se
découvre et se voile ? Augustin aprés un Clément et un Origéne, puis
saint Bernard, les réformateurs et Kierkegaard, qui se penchérent
avec prédilection sur le mystére de 'Homme-Dieu, furent particulie-
rement sensibles a la double participation qui s’opére en lui: la
connaissance de Dieu en I'’homme et la connaissance de 'homme en
Dieu ; leur constante méditation sur le théme de 1'Imago Dei, sur
celui des rapports entre le premier et le nouvel Adam, ne fut pas
étrangére a cette expérience lumineuse toute frangée d’obscurité
qu’est celle de la foi au Christ.

Mais ces théologiens furent aussi troublés par le fait de I'incrédu-
lite, par le refus de I’homme a se laisser attirer dans le mouvement
par lequel Dieu se connait lui-méme et connait ’homme. L’homme
peut vouloir se considérer comme un en-soi, se suffisant a lui-méme,
dans sa totale altérité par rapport & Dieu. Au sein de sa facticité, il
peut chercher a se dépasser en un idéal qu’il projette devant lui. Son
incrédulité vire a l'idolatrie; il veut devenir cet en-soi pour soi
dénoncé par Sartre comme la pire des illusions.

Paul avait déja scruté les composantes de cette double situation
de I'homme devant la révélation. Il les considérait dans la perspective
de 'attente eschatologique, de la vision face a face qui ne supprimera
pas le mystére, mais lui donnera sa plénitude. Il témoignait de
I'ceuvre du Saint-Esprit qui léve le voile jeté sur les prophéties et
les promesses de l'ancienne alliance et donne une nouvelle intelli-
gence pour les comprendre. Il voit paraitre devant lui les lignes de
forces d’une théologie de I'histoire, 1'élection et la réprobation qui
déterminent les rapports dialectiques entre les juifs, les paiens et les
chrétiens. Ainsi touche-t-il, au niveau de 'histoire, I’énigme de l'in-
compréhensibilité de Dieu sous la lumiére de la révélation en marche
vers sa réalisation finale.

Sous l'influence du stoicisme, les Péres modifieront cette pers-
pective : Clément soutient que l'incompréhensibilité réside en Dieu,
Origéne dans l'union du corps et de I’dme chez I'homme. Leurs
successeurs la découvriront dans la transcendance infinie de Dieu et
dans la finitude de I’homme faillible. Ils en déduiront que I’homme
connait que Dieu existe, mais ignore son essence . Les réformateurs

r ¢« Qu'll existe, je le sais, ce qu’'est son essence, je le tiens pour chose
inaccessible a notre esprit » (BASILE : Ep. 234.2). « Que Dieu existe, la chose
est manifeste, mais ce qu'll est dans son essence et sa nature, c’est chose abso-
lument incompréhensible et inconnue » (JEAN DAMASCENE : De fide orthodoxa,
I, IV). Ci. JeaN CHRYSOSTOME : De incomprehensibilitate Dei, 1, 3 ; 11, 3, passim.



152 GABRIEL WIDMER

défendront le méme point de vue, tout en récusant les argumenta-
tions philosophiques de leurs devanciers au nom du principe scriptu-
raire I. Barth tient compte de la critique de la religion et du caractére
exclusif de la foi pour affirmer que méme l'existence de Dieu est
inconnaissable en dehors de la révélation 2. Il renvoie dos a dos la
via affirmationis, la via negationis et la via emimentiae, et n'use que
de la méthode de 'analogia fidei, mise en ceuvre par Paul.

Dans ces conditions, il est difficile de dire, semble-t-il, si I'incom-
préhensibilité de Dieu réside en lui-méme ou en I'homme, de préciser
si ce terme qualifie Dieu comme un de ses attributs ou la connaissance
de 'homme comme 1'une des déterminations de sa finitude. Peut-étre
conviendrait-il alors de considérer cette notion et ses synonymes
(inaccessibilité, ineffabilité, invisibilité, infinité, etc.), comme des
concepts limites qui servent de principes régulateurs de 1'activité
gnoséologique de Dieu et de ’homme. Comme concepts limites, ils
soulignent le caractére inchoatif de la connaissance humaine (nous
connaissons en partie) et la modalité énigmatique de la révélation
divine (Jésus est interprété comme le signe de contradiction). De tels
concepts réglent la foi et 1'sntellectus fider. Ils ne désignent donc pas
des attributs substantiels ou accidentels de Dieu ou de la connais-
sance que I'homme a de Dieu, mais ils spécifient une maniére de
penser, d’interpréter et d’évaluer ; ils orientent une visée et la main-
tiennent dans la direction qui fait une place a la critique. Ils rappellent
a leur maniére que la connaissance de Dieu n’est pas évidente, contrai-
gnante et apodictique, qu’elle ne se confond pas avec la connaissance
du monde matériel ou idéel. L’homme s’approche d'un Dieu qui
vient a4 sa rencontre ; il agit avec Lui, plus qu’il ne Le contemple.
Sitot qu’il croit L’avoir trouvé, Dieu se dérobe.

Si I'incompréhensibilité de Dieu doit étre comprise comme un
concept limite, il en va de méme pour la notion d’intelligibilité. L'un
et 'autre de ces principes régulateurs permettent d’ajuster, de corri-
ger, d’unifier les moyens mis en ceuvre pour connaitre Dieu et Le
nommer provisoirement dans la foi, avec crainte et tremblement.

*
* *

I « Comment I'esprit humain restreindrait-il a sa petite capacité I’essence
infinie de Dieu, veu qu’il ne peut encore déterminer pour certain quel est le
corps du soleil, lequel néantmoins on voit journellement » (CALVIN : Institu-
tion de la veligion chrétienne, I, x111, 21). « Tout ce que nous concevons de Dieu
en nostre sens propre n’est que sotte resverie » (id. I, x1, 4). Car Dieu est hors
des prises de nos sens (I, XIII 1) ; sa sagesse, sa vertu, sa justice nous échappent
(ITI, xx, 40) comme son conseil (III, 11, 39, III, xx, 43, III, xx111, 5). Nous
ne pouvons pas nous donner l'image de I'incompréhensible (II, viii, 17).

2 « Il n’est pas plus en notre pouvoir d’affirmer que Dieu est, que de dis-
cerner qui Il est. Son existence nous échappe autant que son essence». K. BARTH,
op. cit., p. 187.



INTELLIGIBILITE ET INCOMPREHENSIBILITE DE DIEU 153

4. Connaitre Dieu, c’est interpréter les signes dans lesquels
Il se découvre et se voile, c’est y percevoir sa Parole.

Le signe prend alors toute son importance. En effet, les considé-
rations précédentes montrent qu’en Jésus-Christ seul, nous pouvons
pressentir ’aséité de Dieu, la coincidence en Lui de l’essence et de
I'existence, son unité et sa trinité, sans jamais pouvoir le démontrer.
Comme le remarquait Descartes, chacun de ces termes pris séparé-
ment peut recevolr une définition qui met en lumiére son intelligibi-
lité, son caractére non contradictoire ; mais les prendre comme des
ensembles, essence-existence, unité-trinité, fait apparaitre leur
incompréhensibilité. Le signe renvoie a une réalité qui ne peut étre
définie directement et séparément d’autres réalités 1.

Toute la tradition chrétienne n’a cessé d’analyser la fonction et la
portée des signes que lui fournissaient I'Ecriture, la liturgie, I’archi-
tecture et la peinture. Le signe permet de préserver la transcendance
de Dieu et d’en manifester la présence dans les réalités mondaines
ou il Lui plait de se faire connaitre. Des concepts limites comme
incompréhensibilité, intelligibilité et les fonctions de principes régu-
lateurs qu’ils exercent, sont dégagés de I'univers des signes, du lan-
gage poétique et symbolique d’ot1 ils tirent leur substance. Ils servent
a opérer des différences a l'intérieur méme du monde des signes (par
exemple, le feu et la fumée qui montrent le chemin de la Terre pro-
mise ne sont pas sur le méme plan que ceux de la théophanie du
Sinai).

Pour une épistémologie de la révélation, le signe dévoile et cache
le révélateur ; il n’est ni un indice de sa présence, ni une démonstra-
tion, ni une preuve, tout au plus en est-il le signalement qui met en
état d’alerte la conscience sur la venue imminente de Dieu. Mais
jamais le signe ne livre Dieu ; au contraire, il dessine d’autant plus
profondément la distance qui Le sépare de I'homme qu’il tente de la
franchir ; il est médiateur, a la fois ce qui relie et ce qui fait surgir
I’écart. La Parole est le signe par excellence : en elle, le Dieu sauveur
s’annonce comme le libérateur d’Israél de la servitude égyptienne,
I'instaurateur de son Reégne; en elle, la Loi et I’Evangile se font
entendre. Connaitre Dieu, c’est entendre cette Parole et non pas le
«langage » de la nature, la voix de la raison ou de la conscience. Dieu
se fait connaitre indirectement dans sa Parole qui est proférée par
des hommes avec tous les risques de malentendus, de trahisons que
I'opération comporte. Le paradoxe est & son comble dans le silence

1 ¢ Dieu est un Dieu caché. Mais dans sa révélation en Jésus-Christ, Il s’est
offert a notre prise, non pas directement, mais indirectement, non pour la vue,
mais pour la foi, non pas dans I’essence, mais dans un signe,» K. BArTH, id. 0p.,
pP. 200.



154 GABRIEL WIDMER

de la croix, puis dans les discours du ressuscité qui, malgré la trans-
mutation de son étre souffrant en étre glorieux, use du méme langage
qu’avant sa Passion.

Equivoque, le signe I'est toujours ; il demande a étre interprété,
Ses significations ne sont pas derriére lui, comme s’il était un décor
ou le masque d’'un noumeéne, d'une inaccessible chose en soi, d'un
Dieu inconditionné. Elles sont recueillies dans le signe, qui les véhi-
cule ; I'interpréte les accueille, en le désenveloppant. Ainsi la Parole
de Iaveh est action transformatrice, créatrice, réconciliatrice et
rédemptrice ; elle se laisse percevoir dans des événements auxquels
elle confére une structure et une finalité pour la foi (le passage de la
mer Rouge rend manifeste la puissance libératrice de Dieu, de méme
le baptéme chrétien). La Parole est ce par quoi tels événements,
ayant valeur de signe, revétent un sens théologique (l'institution de
la Paque, celle de la Céne). Sans elle, les signes se banalisent, se vulga-
risent et finissent par mourir de perte de sens. Elle peut leur rendre
leur vigueur premiére en procédant a des déplacements de sens (de la
Jérusalem terrestre & la Jérusalem céleste), a des séparations d’avec
les faux signes (le refus des sacrifices des prétres de Baal). Théolo-
giquement, il n’y a pas d’interprétation possible des signes sans une
audition a travers eux du «dire » de Dieu.

Pour entendre ce dire au cours de l'interprétation, ou pour s’ex-
primer sur le registre de la vue plus familier a la théologie que celui
de I'ouie, pour discerner la présence de Dieu dans ses marques, saint
Augustin et son école dont les réformateurs se réclameront supposent
une illumination divine, un témoignage du Saint-Esprit, un Maitre
intérieur. De telles instances surnaturelles levaient, pensaient-ils,
I’ambiguité qui enveloppait les signes. Leur épistémologie y était
suspendue.

La question se pose aujourd’hui en des termes quelque peu diffé-
rents ; la distinction entre ce qui est formalisable a 1’aide d'une axio-
matique de type mathématique (la sociologie « réduite » a I’économie,
la psychologie a la biologie), et ce qui échappe a une telle formalisa-
tion (tout ce qui demeure du domaine de l'interprétation dans 1’ana-
lyse des réves par exemple) n’est pas étrangeére a ce changement. La
théologie, semble-t-il, reléve d’une épistémologie de l'interprétation ;
ses propositions, pour la plupart, échappent au principe de vérifica-
bilité et au critére d’évidence, bien qu’elle fasse appel a des expé-
riences (I’épreuve de la foi, la joie de ’espérance, etc.) ; mais de telles
expériences sont si particulieres qu’il est difficile d’y discerner des
lois de périodicité. Les théories de I'illumination ou de I'abstraction
qui assurérent pendant des siécles les bases épistémologiques de la
théologie peuvent-elles étre reprises dans une théorie de I'interpréta-
tion ?



INTELLIGIBILITE ET INCOMPREHENSIBILITE DE DIEU 155

Comprendre signifie rendre compte de 'apparition d'un phéno-
mene a partir d'un ensemble de conditions repérables, établir la série
homogéne qui constitue le passage de A a B. Ne pas comprendre
signifie étre incapable de ramener un phénoméne « x » & un schéma
connu, de l'insérer dans un enchainement, d’en donner une explica-
tion par la loi qui le constitue ; « x » échappe, en tout cas dans cer-
tains de ses aspects, aux principes régulateurs de la compréhension
scientifique (A est A ;si A est BetsiBest C, AseraC;a tel ensemble
donné correspond tel autre ensemble). Dans ce qu’il a d’unique, le
signe (par exemple, la croix) ne peut entrer dans une combinaison de
phénoménes homogeénes ; il est, pour une épistémologie scientifique,
incompréhensible, donc insignifiant (7rrelevant). Les théories de I'in-
terprétation ne sont pas suffisamment élaborées pour pouvoir exclure
ou inclure les théories traditionnelles de I'illumination ou de I’abstrac-
tion. La question de la nécessité d'une griace pour la juste audition
de la Parole et celle d'une interprétation profane des signes au cceur
desquels elle s’annonce restent donc ouvertes. Le méme signe, en
effet, peut étre insignifiant pour tels types d’épistémologie scienti-
fiques, signifiant pour une théorie herméneutique dans certaines
limites, sursignifiant pour une gnoséologie théologique qui y discerne
I'empreinte de la Parole divine.

sk
* #

5. Toute épistémologie théologique postule I'inclusion de la
connaissance humaine dans la connaissance divine, tandis
qu’une épistémologie naturaliste évacue la grice et qu'une
épistémologie supranaturaliste la superpose a la nature.

Les quatre théses précédentes fournissent quelques indications sur
les possibilités de « nommer » Dieu comme 1'incompréhensible dans le
cadre de la révélation. Les trois théses suivantes en déduisent quelques
corollaires d’allure critique .

En théologie, le naturalisme (pélagianisme) et le supranaturalisme
(piétisme) s’opposent 1'un a I'autre dans la maniére dont ils congoivent
les rapports de la nature et de la grace ; leurs épistémologies ne sont
pas étrangeéres a cette opposition. Le naturalisme cherche une idée
claire de la grice a travers une lecture de son environnement naturel
(la volonté humaine, les meceurs ambiantes, la pratique d’une loi...) ;
il défend un empirisme qui se méfie de toute illumination et une

1 Je dessine dans les trois theses suivantes, & grands traits, quelques posi-
tions types pour en dégager a titre d’illustration quelques caractéristiques
épistémologiques. Une étude plus poussée de ces positions apporterait bien
des nuances a cette esquisse critique.



1560 GABRIEL WIDMER

conception de la raison qui s’en tient au constatable ; a la limite, il
pourrait faire I’économie de la grace, puisque la nature recéle en elle
les moyens de son amélioration et de son perfectionnement. Le
supranaturalisme défend la pureté de la grace contre toutes les conta-
minations de la nature au niveau de son origine surnaturelle (le
Saint-Esprit dans sa fonction illuminatrice, sanctificatrice...); il
croit & la possibilité d'une élévation de la raison qui la mettrait en
rapport avec le mystére de Dieu, quitte & opérer une scission entre
le monde abandonné a sa malédiction et le monde nouveau voulu
par Dieu.

Pour le naturalisme, la grace s’identifie a la nature ; pour le supra-
naturaliste, elle la surplombe. Confusion chez 1'un, séparation et
superposition chez l'autre. L’empirisme mdtiné de rationalisme de
I'un et I'idéalisme illuministe de 1’autre recouvrent des épistémologies
rudimentaires ; la notion d’incompréhensibilité en fait les frais, elle
est noyée dans le premier cas, volatilisée dans le second. Le naturaliste
ne se soucie guére de Dieu qu’il laisse dans les cieux, tant il est préoc-
cupé de son développement moral ; le supranaturaliste se croit le
confesseur de Dieu, puisqu’il a accés a son trone. Le premier n’a plus
besoin de signe, la nature lui suffit ; le second en voit partout, il en
est ébloui. Deux formes de sensibilité a la présence de Dieu, certes,
mais surtout une double méprise sur la connaissance que Dieu donne
lui-méme, a la fois dévoilement et voilement de son action. « Nom-
mer » Dieu ne fait plus question pour eux ; ils disposent du langage
de Dieu dont ils donnent des traductions opposées ; mais ils passent
a cote de sa Parole.

Les éclaircissements précédents prennent le contre-pied des posi-
tions naturaliste et supranaturaliste, puisqu’ils visent a dégager
I'articulation entre l'intelligible et I'incompréhensible dans 1'acte de
« nommer » Dieu. Il est impossible, en effet, d’appliquer en théologie
des procédés d’inclusion et d’exlusion sans les nuancer. Des propo-
sitions comme « la grice s’identifie a la nature », « la griace se super-
pose a la nature », «la grice exclut la nature » reflétent une maniere
de penser de type spatialisant et substantialiste qui n’est pas conforme
a une compréhension herméneutique. Au contraire, quand je dis: la
connaissance divine inclut la connaissance humaine, j’énonce le pos-
tulat de toute épistémologie chrétienne, & savoir qu’en Jésus-Christ,
Dieu connait ’homme et ’homme connait Dieu. Ce postulat donne
a l'ensemble des propositions théologiques leur intelligibilité et ses
limites ; mais lui-méme renvoie a un événement, la présence de la
Parole en Jésus-Christ, qui demeure incompréhensible, car le « com-
ment » de cette présence échappe a toute expérimentation et a toute

formalisation.

E 3
* *



INTELLIGIBILITE ET INCOMPREHENSIBILITE DE DIEU 157

6. Une épistémologie fondée sur la révélation critique le ratio-
nalisme et le fidéisme.

Le rationalisme n’est pas nécessairement un sous-produit du natu-
ralisme, ni le fidéisme un fruit du supranaturalisme. Le premier
privilégie la raison au point d’en faire l'interpréte supréme des
énoncés théologiques, en y découvrant une intelligibilité qu’ils n’ont
peut-étre pas. On peut admirer la tentative de Hegel de découvrir un
sens rationnel aux dogmes chrétiens ; mais on peut se demander si
cette interprétation n’est pas une mutilation. En insistant sur le
paradoxe, sur la nécessité de crucifier la raison pour s’adonner au
pathos de la foi, Kierkegaard cétoyait, semble-t-il, les abimes du
fidéisme ; son opposition a 1’hégélianisme le conduisait & minimiser
I'intelligibilité des propositions théologiques. Chez Hegel, la foi est
un mode imparfait de la connaissance et par conséquent transitoire ;
chez Kierkegaard, elle est la seule voie d’accés a Dieu. Mais se sont-ils
demandés quel pouvait étre son role dans l'interprétation des signes
et dans I'audition de la Parole divine ?

La critique du rationalisme et du fidéisme est exigée par la
démarche théologique elle-méme ; elle ne lui est ni imposée, ni dictée
du dehors, par telle ou telle philosophie. I’exigence critique n’est pas
du ressort de l’apologétique, mais de la dogmatique. Car c’est elle,
au cours de son élaboration dans I'histoire de 1’Eglise, qui se pose
la question : quelles conditions doivent étre remplies, pour que mes
propositions aient un sens, pour que mon interprétation des signes
soit conforme a leur intention, pour que mon audition de la Parole
soit fidéle & son origine ? Le rationalisme et le fidéisme passent,
comme chat sur braises, sur cette question préalable, soit qu’on
considere les dogmes comme des vérités philosophiques revétues du
langage de la représentation, soit qu’on juge la raison comme une
machine a faire de la spéculation et a fabriquer des médiations. Mais
Hegel et Kierkegaard ont-ils sérieusement examiner les limites et les
possibilités de la raison et de la foi, en fonction d'une théorie de l'in-
terprétation des signes et de 1'audition de la Parole divine ? On peut
en douter.

Le théologien critique le rationalisme et le fidéisme comme des
épistémologies partiales qui prétendent cependant rendre compte de
Pactivité de connaitre, de ses composantes, de ses fonctions d'une
maniére générale. Il les accuse de commettre des extrapolations ille-
gitimes de son point de vue et des réductions hasardeuses, soit parce
qu’ils n’examinent pas suffisamment les limites de la raison et de la
foi, soit parce qu’ils les situent I'une par rapport a l'autre d’une
maniére erronée. Le rationalisme conduirait chez Hegel a la gnose,
le fidéisme chez Kierkegaard a 1’agnosticisme. Mais le théologien lui-



158 GABRIEL WIDMER

méme ne risque-t-il pas de tomber sous les coups de la critique, s’il
ne prend soin d’insister sur le caractere partiel de son épistémologie.
Elle l’est, parce qu’elle postule la révélation dont seuls les croyants
reconnaissent la légitimité, sans pouvoir la justifier de maniére
péremptoire. De plus, des principes régulateurs comme les concepts
limites d’intelligibilité, d’incompréhensibilité n’ont de validité que
dans ’économie présente ; que peuvent-ils signifier du point de vue
de Dieu, quelles seraient leurs fonctions dans la vision face a face ?
Autant de questions qui restent sans réponse et dont la critique doit
souligner le caractére problématique.

Ainsi la critique du rationalisme et du fidéisme nous oblige,
comme celle du naturalisme et du supranaturalisme, a user avec
beaucoup de prudence du postulat « En Jésus-Christ, Dieu connait
I'homme et ’homme connait Dieu». Le verbe « connaitre » ne peut
avoir la méme portée dans les deux cas, ni peut-étre le méme sens.
De la connaissance que Dieu a de Lui-méme et de 'homme a la
connaissance que I’homme a de lui-méme et de Dieu, il y a un passage
difficile, voire impossible ; certains théologiens le franchissent allégre-
ment en invoquant le mystére de l'incarnation, celui du vrai Dieu-
vrai Homme. Mais la critique ne peut se contenter ni du mystere, ni
du dogme ; Jésus-Christ ne traduit pas automatiquement la connais-
sance de Dieu en celle de I’homme, ni la connaissance de I’homme en
celle de Dieu. Il ne veut étre ni le médiateur au sens de Hegel, ni le
signe de contradiction de Kierkegaard ; il se tient & égale distance
d’une intelligibilité & bon marché et d’une incompréhensibilité morti-
fiante. 1l se refuse a étre un illusionniste qui ferait apparaitre tantot
le connaitre divin, tantdt le connaitre humain dans ses paroles et ses
actes, ou qui les changerait I'un en l'autre. La communication des
idiomes a ses limites.

En reconnaissant le postulat de toute épistémologie chrétienne, on
ne veut dire qu’une seule chose : Dieu donne a I'’homme le moyen de
Le connaitre humainement. En effet, la raison théologique qui est
mise & I'épreuve par la critique, ne saurait étre une raison divinisée,
capable de connaitre comme Dieu connait ; elle est la raison tout
court, celle que chacun partage. Mais elle est ici mise en mouvement
par 1'horizon qui se découvre a elle, et vers lequel elle s’oriente pour
mieux le viser : I'horizon de la Parole de Dieu qui se profile au cceur
méme des signes qu’elle scrute. La foi soutient cette visée, nuance
cette orientation, dans la mesure ol elle procéde de I'espérance. Car
la foi est inséparable de l'espérance ; et 1'espérance est suspendue a
I’horizon qui se découvre, et qui en se dévoilant s’approche, le Régne
de Dieu. Une raison qui demeure a la taille de ’homme renouvelle a
sa fagon les démarches de Jésus-Christ, son attention soutenue a
percevoir le dire de Dieu, sa volonté d’interpréter les signes, sa foi



INTELLIGIBILITE ET INCOMPREHENSIBILITE DE DIEU 159

en I'espérance du Régne. C’est au cours de cet itinéraire que ’homme
apprend ce que signifient « connaitre Dieu » et « nommer Dieu ». C'est
en avangant dans cette direction que les notions d’intelligibilité,
d’incompréhensibilité deviennent des concepts limites et des prin-
cipes régulateurs d'une connaissance constamment soumise a la cri-
tique. On ne peut plus alors concevoir 'acte de connaitre de Dieu
et l'acte de connaitre de I'homme comme des entités avec leurs
déterminations et leurs mécanismes ; ni Dieu, ni 'homme ne sont
des cerveaux électroniques et des robots.

Dans une perspective critique, le mode divin de connaitre ne peut
se confondre avec le mode humain de connaitre ; ils ne sont pas
pour autant séparés. L’accent est mis sur la connaissance humaine
comme activité, dont le principe se trouve étre la Parole de Dieu, cet
horizon qui la fait se déployer. Le rationalisme et le fidéisme ont
tendance, semble-t-il, a sous-estimer cette activité, & se méprendre
sur le principe, a perdre de vue 1'horizon. Connaitre Dieu et Le
nommer, c¢’est Le connaitre et Le nommer humainement, dans les
limites mouvantes du paradoxe de la révélation (Dieu est venu dans
le temps) et dans la contingence d'une existence en régime de foi
(le destin de I'homme est suspendu a l’espérance).

*
* *

7. Une épistémologie fondée sur la révélation examine 'acte
donateur de sens 2 la lumiére de la prédication, de la litur-
gie et du témoignage chrétien a travers les siécles, sans
tomber dans le fondamentalisme et 1'actualisme.

Dans sa conception de la connaissance théologique, le fondamen-
talisme suppose une révélation statique, dont le langage serait fixé
immuablement ; le théologien n’aurait plus qu’a enregistrer le message
divin et a le reproduire dans les termes méme ou il fut proféré. Dieu
aurait son langage, ce serait celui de I’Ecriture; Il donnerait au
croyant la faculté de le déchiffrer et de le répéter automatiquement.
Par contre, 'actualisme ignore ce langage et cette faculté. Le croyant
discerne a travers I’Ecriture la parole choc qui linterpelle. Il lui
appartient dans chaque circonstance de conférer un contenu a cette
parole, de lui donner un sens inédit.

L’une et 'autre de ces tendances envisagent la connaissance d'une
maniére abstraite soit comme un reflet passif de la réalité, soit comme
une activité constructrice. Elles se trompent sur les rapports entre la
Parole et I’Ecriture ; pour le fondamentaliste, la Bible est le livre
écrit par Dieu, pour 'actualiste, elle est le recueil des échos provo-
qués par les appels de Dieu. Pour le premier, I'histoire de 1I’Eglise



160 GABRIEL WIDMER

fidele et soumise a son Seigneur est la reprise incessante du méme
discours de Dieu ; pour le second, elle est un constant recommence-
ment d’une réponse a la provocation de Dieu. Ici le sens est imposé
une fois pour toutes ; 1a il est & recréer sans cesse. Ici on connait par
ceeur le scénario des origines a la fin, 1a on réimprovise a chaque
moment les premieres scénes du prologue. Mais dans les deux cas,
on oublie le ministére de 1’Eglise a travers 1'histoire ; on laisse tomber
la tradition vivante qui, a travers la prédication, la liturgie et le
témoignage constamment renouvelés, cherche a donner un sens aux
événements.

Ni la Bible seule, ni le croyant solitaire ne peuvent donc pré-
tendre connaitre et nommer Dieu. Le livre figé et la foi nue sont des
abstractions. L’Ecriture parle dans I'Eglise, comme le croyant y
témoigne de sa foi. L'Eglise est le peuple de ceux qui confessent le
Dieu vivant & travers l'histoire. Sa prédication n’est pas seulement
proclamation de la Bonne Nouvelle, elle est aussi interprétation des
signes a travers lesquels Dieu ne cesse de se donner a connaitre. Sa
liturgie est aussi un moyen par lequel elle communique cette connais-
sance ; elle est un signe présent qui actualise les signes donnés dans
le passé et anticipe sur ceux qui sont promis pour 1’avenir. Le témoi-
gnage de I'Eglise s’atteste dans des actes ol transparait la force
transformatrice de la Parole.

Le postulat épistémologique « En Jésus-Christ, Dieu connait
I’homme et ’homme connait Dieu » subit ainsi une nouvelle limita-
tion. Il est valable pour 1’Eglise dans l’exercice de son ministére et
dans le cadre de sa tradition. Voila qui fait éclater les simplifications
du fondamentalisme et de I’actualisme. L'Eglise transmet et apporte
au monde la connaissance de Dieu. Mais une fois encore, nous devons
insister sur le fait que cette connaissance peut paraitre intelligible
ou incompréhensible ; elle ne s’impose pas comme une évidence,
parce qu’elle est partagée par une communauté, vécue et commu-
niquée par elle. Il y a donc une étroite relation entre la connaissance
de Dieu apportée par le Christ et 'exercice du ministére qu’il confie
a son Eglise. La communauté ecclésiale entretient et développe sa
connaissance de Dieu 1a ou elle enseigne I’Evangile, interpréte les
signes, célebre la liturgie dans le monde. Elle se hasarde a donner
un sens a ’histoire, quoiqu’elle ignore le mot de la fin et s’interdise
de la survoler ; elle ne posséde pas la clé de ses énigmes ; elle ne peut
prétendre en connaitre les secrets comme Dieu les connait, ni y
reconnaitre avec preuves a ’appui la main de son Sauveur.

Connaitre Dieu, c’est alors croire a sa fidélité. Le nommer, c’est
donner un sens au mot « espérance ». L’histoire de 1’Eglise n’est pas
un tissu de contradictions et d’absurdités ; elle recéle des indices
d’intelligibilité qui lui rappelle la fidélité de Dieu au cceur de ses



INTELLIGIBILITE ET INCOMPREHENSIBILITE DE DIEU 161

trahisons ; elle garde les stigmates de la longue et incompréhensible
attente, a laquelle Dieu la soumet avant de manifester son Régne.
C’est dans ce tissu historique a la trame embrouillée que le théologien
s’aventure pour y faire éclore les sens inédits enveloppés dans les
signes rédempteurs; les témoignages bibliques fourmillent de ces
signes dont la théologie du passé n’a pas épuisé la richesse de signi-
fication ; ils attendent les théologiens qui les délivreront de leur mes-
sage en le transmettant & un monde sourd a la Parole et assoiffé de
délivrance.

*
* *

8. Le terme « Dieu » recoit son sens de Dieu Lui-méme a tra-
vers la prédication de I’Evangile, la célébration de la litur-
gie et le service du témoignage.

J’ai volontairement grossi les traits saillants d’un certain nombre
de positions théologiques, dont les opinions reposent sur des présup-
posés épistémologiques insuffisamment éprouvés. Cet échantillonnage
n’a rien d’exhaustif ; il veut seulement illustrer certaines carences et
la nécessité d'une enquéte épistémologique préalable pour celui qui
cherche a comprendre et a apprécier la nouvelle théologie. Ces diverses
tendances, qui ne se rencontrent peut-étre jamais a 1’état pur, simpli-
fient les données du probléme de la connaissance de Dieu, en cessant
trop tot leur analyse sur les rapports entre ce qui est su et ce qui est
cru. Ce rapide examen confirme le bien-fondé des quatre premieres
théses ; il montre en quoi les notions d’intelligibilité et d’incompré-
hensibilité font partie d’'un ensemble de concepts limites et de prin-
cipes régulateurs, dont le théologien ne peut se passer dans sa réflexion
sur le nom et l'ceuvre de Dieu. De telles notions ne peuvent étre
judicieusement mises en ceuvre dans le discours théologique que la
ou une critique vigilante interdit toute confusion entre 1'étre de Dieu
et les représentations qu'on peut en donner.

Qu’en derniére instance, le terme « Dieu » ne puisse recevoir son
sens que de Dieu Lui-méme, voild ce que le théologien ne parvient
pas a comprendre. La raison ultime de la révélation lui échappe ; la
raison avant-derniére (la gloire de Dieu, la chute, la réconciliation,
la rédemption) se découvre a lui dans la mesure ol ses efforts de
clarification débouchent sur la prédication de I’Evangile, sur la célé-
bration de la liturgie, sur le service du témoignage. La signification
du terme «Dieu» apparait au cceur de la praxis réconciliatrice et
rédemptrice de I'Eglise. En dehors de cette praxis, Dieu est un mot
insignifiant. Il peut étre employé comme une hypothése de recherche,
comme un principe d’explication, mais on sait aujourd’hui a quels
avatars conduisent de tels procédés : la théologie de la mort de Dieu

II



162 GABRIEL WIDMER

en est 1'aboutissement. En d’autres termes, le théologien ne peut
parler de Dieu que sur le mode thétique ; il ne pose pas la question
de son existence ou de son inexistence, mais celle du sens des affirma-
tions qu’il formule & son sujet. Car, pour le théologien qui s’astreint &
une méthode critique, ce n’est pas Dieu qui est en cause dans le proceés
actuel ; mais c’est lui-méme, sa recherche, son discours qui sont mis
a I'épreuve. Dieu en tant que Dieu est inaccessible ; c’est le considérer
comme un homme agrandi et ennobli que de s’imaginer pouvoir le
tuer. Une théologie de la mort de Dieu est le pire des anthropomor-
phismes, la preuve d’'un manque d’esprit critique, un signe de pro-
fonde décadence. Les tendances dénoncées plus haut contribuent-elles
a cette décadence ? La question reste ouverte.

User des notions d’intelligibilité et d’incompréhensibilité comme
de concepts limites, les mettre en ceuvre comme principes régulateurs
de la connaissance que nous pouvons avoir de Dieu, tels sont les
correctifs de ces tendances. Mais elles ne peuvent servir a structurer
une théologie que si le théologien prend au sérieux le postulat épisté-
mologique valable dans le cadre d'une théologie ecclésiastique et
critique : en Jésus-Christ, Dieu connait ’homme en le sauvant, et
I’homme connait Dieu en étant délivré de son aliénation. La notion
de Dieu apparait alors intelligible dans sa révélation encore obscure
en Jésus de Nazareth, incompréhensible dans la manifestation finale
de son Régne. Quant a son Nom, «le seul qui Lui convienne, c’est
de croire qu’ll est au-dessus de tout nom. Car le fait qu’Il transcende
tout mouvement de la pensée et qu’ll se trouve en dehors de toute
prise par le nom, constitue la preuve de sa grandeur, que ’homme
ne peut exprimer. » I

GABRIEL-PH. WIDMER.

I GREGOIRE DE NYSSE : Confra Eunomium, L. XIII, P.G. XIV, 1108.



	Intelligibilité et incompréhensibilité de Dieu

