
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 3

Artikel: Le christ, la foi et la sagesse dans l'épitre aux Hébreux

Autor: Bovon, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE

DANS L'ÉPITRE AUX HÉBREUX *

(Hébreux 11 et 1) '

Au début de cette leçon, j'aimerais dire combien je suis honoré
de succéder au professeur Franz J. Leenhardt qui, pendant plus de
trente ans, a su transmettre le fruit de ses recherches à ses étudiants
par son enseignement et aux théologiens par ses publications. Je n'ai
pas eu le privilège d'être l'étudiant de M. Leenhardt, mais je sais

qu'il a été un maître précis, personnel et exigeant. Plusieurs me l'ont

* Leçon inaugurale prononcée le 7 décembre 1967 à la Faculté autonome
de théologie protestante de l'Université de Genève.

1 Sur la sagesse, cf. G. Fohrer et U. Wilckens, art. aoqpfa, ThWB 7,
p. 465-529.

L'influence de la Sagesse sur le Nouveau Testament a été étudiée dans
quatre domaines :

a) les logia de Jésus :

T. Y. Mullins, Jewish Wisdom Literature in the New Testament,
JBL 68, 1949, p. 335-339-
A. Feuillet, Jésus et la Sagesse divine d'après les Evangiles
synoptiques, RB 62, 1955, p. 161-196.
J. M. Robinson, AOI"OI IOcDQN, Zur Gattung der Spruchquelle Q,
in : Zeit und Geschichte, Festgabe R. Bultmann, Tübingen, 1964, p. 77-96.

6) la christologie :

H. Windisch, Die göttliche Weisheit der Juden und die paulinische
Christologie, in : Neutestamentliche Studien G. Heinrici dargebracht,
Leipzig, 1914, p. 220-234.
A. Feuillet, Le Christ Sagesse de Dieu d'après les épîtres pauliniennes,
Paris, 1966.
P.-E. Bonnard, La Sagesse en personne annoncée et venue : Jésus-Christ,
Paris, 1966.

c) la parénèse, en particulier l'épître de Jacques :

T. Y. Mullins, art. cit.
M. Dibelius, Der Brief des Jakobus, 10. Aufl. hrsg. v. H. Greeven,
Göttingen, 1959, 19 ss et 25 ss.

d) l'intelligence de la foi, en particulier I Cor. 1-2 :

U. Wilckens, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-religionsgeschichtliche
Untersuchung zu I Kor. 1 und 2, Tübingen, 1959.
H. Koester, compte rendu du livre précédent, Gnomon 33, 1961, p. 590-
595-



130 FRANÇOIS BOVON

affirmé, mon prédécesseur a passionné ses étudiants, piqué leur
curiosité, détruit leurs illusions et nourri leur foi. Il leur a appris à

penser. Un humour sans défaillance a toujours accompagné sa
réflexion.

La vaste culture de M. Leenhardt lui a permis de s'avancer dans
les diverses disciplines de la théologie. Ses contributions dans les
domaines de l'éthique, de la dogmatique, de l'apologétique et même
de la politique furent toutes importantes. Je désire m'en tenir
maintenant aux études qu'il a consacrées au Nouveau Testament, sa
spécialité. Parmi ces travaux, il convient de rappeler son commentaire

sur l'épître aux Romains et ses recherches en ecclésiologie,
particulièrement ses études sur les sacrements de la Cène et du baptême.

Dans son hvre sur la Cène (Le Sacrement de la sainte Cène,
Neuchâtel-Paris, 1948), M. Leenhardt répète que seule une analyse
historique, psychologique et théologique permet de comprendre le Nouveau

Testament. Tout l'effort de mon prédécesseur me paraît se
résumer dans cette affirmation, qui est celle d'un homme avide de

comprendre et de se faire comprendre.
Pour que l'intelligence saisisse, il faut d'abord connaître les faits

par une analyse des textes et de leur valeur historique. Ce métier
d'historien, c'est auprès de Maurice Goguel que M. Leenhardt l'a
appris. Mais la connaissance des bruta facta ne serait que vaine
intelligence de structures sans vie, si la psychologie ne nous permettait
pas d'avoir accès aux personnes, à celle de Jésus ou de l'apôtre Paul :

ses connaissances en ce domaine, alliées à une grande familiarité avec
la pensée hébraïque, lui permirent de comprendre souvent mieux que
d'autres l'état d'esprit de Jésus instituant la Cène ou de Paul traitant

du baptême. A cette étude psychologique, je joindrai volontiers
le goût de M. Leenhardt pour la mystique. Là non plus il ne me
semble pas seul, mais fils, avec d'autres théologiens français, d'un
libéralisme qui, par ce côté mystique, n'eut jamais l'allure rationaliste
déplaisante du libéralisme allemand.

Enfin, et par-dessus tout, M. Leenhardt est théologien. L'histoire
et la psychologie ne sauraient être que des ancillae theologiae. Le mot
n'est pas trop fort, M. Leenhardt a un génie théologique.

A toute lecture d'un ouvrage de ce maître, le lecteur s'écrie à un
certain moment : c'est ça Qu'est-ce que cette exclamation, sinon la
certitude que M. Leenhardt, par sa méthode, a compris une vérité
et qu'il est parvenu à nous la faire comprendre, qu'il a donc mené
à bien sa tâche de traducteur et d'interprète, en un mot d'herméneute
du Nouveau Testament. Tout ce qu'il nous a donné permet d'espérer
qu'il nous donnera beaucoup encore. Nous le savons préoccupé par
le problème du mythe et la question du langage. Puisse-t-il
transmettre bientôt sa réflexion au public théologique qui a besoin de lui.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'ÉPÎTRE AUX HÉBREUX I3I

Au moment d'aborder le thème de cette leçon, je tiens encore à
rendre hommage à ceux qui ont été mes maîtres à Lausanne et à
Bâle. Je ne les mentionnerai pas nommément. On me permettra
toutefois d'évoquer la mémoire du professeur Charles Masson et de

nommer M. Oscar Cullmann, mon directeur de thèse. Ces deux
savants m'ont initié à la science néotestamentaire et à l'art si difficile
de l'exégèse dans lequel ils ont toujours excellé.

L'interprétation du Nouveau Testament ne peut rester à fleur des
textes ; l'étude syntactique et la perspective synchronique ne satisfont
pas pleinement, en raison même de la nature des livres bibliques.
Une analyse des traditions qui marquèrent un auteur et révèlent
ainsi son miheu social et mental, une percée par conséquent diachro-
nique de la Bible s'impose également '. Une telle méthode, qui tient
compte aussi de l'histoire des formes et des données de la sémantique,
recherche donc les traditions reprises par la rédaction finale et tente
de découvrir plus précisément l'originalité d'un écrivain sacré et la
spécificité de son message.

C'est à une analyse de cet ordre que je vous convie maintenant.
Mon enquête se bornera à l'examen de deux textes, mais elle
permettra, je l'espère, de comprendre une méthode qui a fait ses preuves
dans l'étude des Evangiles et qui s'applique maintenant aux épîtres.
Les deux textes que je vais aborder successivement sont les chapitres
onzième et premier de l'épître aux Hébreux, l'éloge des ancêtres
(ch. 11) et le prologue christologique (ch. 1).

F. Overbeck a comparé l'épître aux Hébreux au roi Melchisédech,
car, comme de Melchisédech, on ne sait d'elle ni d'où elle vient, ni
qui l'a engendrée 2. Ou, pour reprendre le mot d'un de ses plus récents
interprètes, E. Grässer, tout ce que l'on peut dire de l'épître de saint
Paul aux Hébreux, c'est qu'elle n'est pas une épître, qu'elle n'est pas
adressée à des Hébreux et que saint Paul ne l'a pas rédigée 3 Les
recherches des cent dernières années, à défaut de certitudes, nous
ont tout de même offert quelques données vraisemblables. L'épître
aux Hébreux est sans doute le sermon d'un auteur chrétien d'origine
juive-hellénistique. Le ch. il, qui nous intéresse ici, occupe une place
précise dans le déroulement de cette prédication 4. Placé en fin de
discours, ce raccourci célèbre de l'histoire d'Israël a une fonction

1 Cf. P. Ricœur, Structure et herméneutique, Esprit 31, 1963, p. 596-627,
2 F. Overbeck, Zur Geschichte des Kanons. Zwei A bhandlungen, Chemnitz.

1880, p. 1. Cité par E. Grässer, Der Glaube im Hebräerbrief, Marburg, 1965, p. 4.
3 E. Grässer, op. cit., p. 7.
4 Cf. A. Vanhoye, La structure littéraire de l'épitre aux Hébreux, Paris-

Bruges, 1962, p. 183-195.



132 FRANÇOIS BOVON

parénétique : il doit inciter les fidèles éprouvés à l'ùnouovTJ, à la
persévérance, dans l'épreuve, à la irfoTiç, à la foi, même à l'approche de

la mort '.
Le chapitre commence par une définition de la foi et un sommaire

des exemples qui vont suivre. Voici la définition, dont la traduction
est contestée : « Or la foi est la garantie des biens que l'on espère, la

preuve des réalités qu'on ne voit pas » (Héb. n, i)2. Et le sommaire :

« C'est elle qui a valu aux anciens (irpcaßuTepoi) un bon témoignage

» (Héb. ii, 2) 3. Le chapitre se poursuit par dix-neuf exemples
tirés de l'histoire sainte et présentés dans l'ordre chronologique. Ils
débutent tous par un datif, uterei, « c'est par la foi » 4, suivi
immédiatement, dans bien des cas, par le nom propre du héros dont
l'exemple de foi va suivre : itfarei 'laiauß, iriorei '\u\or\y, etc. La
première série d'exemples va de la création à Noé en passant par
Abel et Henoch. La deuxième décrit la foi d'Abraham et des autres
patriarches 5. La troisième souligne la piété de Moïse et des Hébreux
d'alors. Cette série s'achève par la prise de Jéricho et la mention de
Rahab, la pieuse prostituée 6. La quatrième partie du chapitre, qui
ne suit plus la forme stéréotypée des versets précédents, affirme la
puissance de la foi qui triomphe de tout et qui supporte tout (mention
des héros triomphants et des héros souffrants). Le tout s'achève par
une conclusion encourageante qui relie ce passé au présent.

Ce déroulement sur la foi est précédé, au dernier verset du ch. 10,

par une affirmation du salut par la foi ; il est suivi, au ch. 12, d'un
éloge du Christ, le chef et le réalisateur de la foi 7. Même si l'encadrement

de ce chapitre est solide et les transitions avec les ch. 10 et 12
harmonieuses, il n'empêche que ce long développement chronologique

étonne en cette épître où l'histoire paraît se résumer en des

comparaisons typologiques ou céder le pas à un schéma spatial,
monde visible-monde invisible. Il est surprenant par ailleurs que l'au-

1 Cf. E. Kaesemann, Das wandernde Gottesvolk. Eine Untersuchung zum
Hebräerbrief, 3. Aufl., Göttingen, 1959, p. 21 s.

2 Je cite en général le texte biblique dans la traduction de C. Spicq (Bible
de Jérusalem).

3 « Hebr. Il, 2 hat für die folgende Darlegung ebenso grundlegende Bedeutung

wie 11, 1 », écrit A. Schlatter, Der Glaube im Neuen Testament. Eine
Untersuchung zur neutestamentlichen Theologie, Leiden, 1885, p. 464. Le dixième
chapitre de cet ouvrage (p. 452-475) est consacré à la foi dans l'épître aux
Hébreux.

4 Datif de manière ou d'instrument. C. Spicq, L'épître aux Hébreux II,
Commentaire, Paris, 1953, p. 340, penche pour le datif de manière plutôt que
d'instrument. Seule exception à cette règle, le v. 13 qui débute par les mots
koto ufcmv.

5 Y compris Sara, dont l'exemple est donné au v. II.
6 Cf. Jac. 2, 25, où la justification de Rahab est mise au compte de ses

oeuvres.
7 Héb. 12, 2, dont le texte est cité infra, p. 143.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'ÉPÎTRE AUX HÉBREUX I33

teur choisisse tous ses exemples de foi dans l'Ancien Testament et
ne mentionne le Christ qu'après coup, au début du chapitre suivant.
Enfin, à y regarder de près, on remarque que certains témoins ne
sont pas tant des modèles de foi que de courage ou de sagesse : par
exemple, Joseph, sur son lit de mort, donnant des ordres pour son
ensevelissement.

Toutes ces difficultés, ainsi que des contradictions de détail, ont
frappé les exégètes, au point que certains se sont mis à admettre
une source ou une tradition derrière notre chapitre. Ainsi H. Windisch
et O. Michel '. Le plus souvent, toutefois, ces critiques se contentent
d'affirmer l'existence d'une source et, au mieux, de la délimiter. Seul
l'exègète allemand G. Schule, dans un article de i9602, essaie de

façon peu concluante du reste, de définir cette source et d'en découvrir

le genre littéraire. Selon lui, elle avait son Sitz im Leben, son
enracinement, dans le culte et appartenait au genre littéraire de la
confession de foi. Le rédacteur final, à la suite peut-être de certains
interprètes catéchètes, l'aurait utilisée avec respect dans son ouvrage,
qui est, selon G. Schille, une catéchèse. Nous avons vu que la rédaction
est homilétique et non catéchétique. Nous allons voir que la tradition
n'était pas davantage liturgique 3. G. Schille construit son hypothèse

1 H. Windisch, Der Hebräerbrief, 2. Aufl., Tübingen, 1931, p. 98-99 ;

O. Michel, Der Brief an die Hebräer, 6. Aufl., Göttingen, 1966, p. 368-372.
2 G. Schille, Katechese und Taufliturgie, Erwägungen zu Hbr. 11, ZNW 51,

i960, p. 112-134. G. Schille travaille de façon encore trop literarkritisch et pas
assez gattungsgeschichtlich et überlieferungsgeschichtlich : dire, par exemple, que
la formule itioxei a été ajoutée à la source Vorlage) révèle une méconnaissance
du genre littéraire de cette tradition antérieure. Imaginer que la Vorlage était
une homologie débutant par « wir erkennen » ou « wir glauben » est de la pure
spéculation. Nous verrons plus loin, au contraire, que le genre littéraire de la
liste sapientiale commençait fréquemment par le nom d'une vertu. G. Schille
ne tient pas assez compte de ces listes déjà indiquées par H. Windisch, op.
cit., et C. Spicq, op. cit. Ses références à l'Ecrit de Damas, où nous avons une
liste négative (CD 2, 14 ss), et à la lecture liturgique, à Qumran, des exploits
de Dieu d'une part et des péchés réitérés des hommes d'autre part (1 QS 1,
18 ss), ne sont pas convaincantes. Les listes sapientiales sont des parallèles
beaucoup plus précis. L'hypothèse d'une origine baptiste juive préchrétienne
est donc invraisemblable. Sur les parallèles liturgiques, cf. la note suivante.
Supposer enfin, comme le fait G. Schille, que la Vorlage se poursuit en Héb. 12,
i8-iga et 22-24 manque de fondement.

3 P. Drews, à ma connaissance, fut le premier à rapprocher Héb. 11 de
textes liturgiques, en particulier d'une prière contenue au livre VIII des
Constitutions Apostoliques (Const. Apost. VIII 12, 10). A l'aide de cette prière, dont
la date est difficile à fixer, il conclut à un arrière-plan liturgique de Héb. n
ainsi que d'autres textes chrétiens primitifs. Cf. P. Drews, Studien zur Geschichte
des Gottesdienstes und des gottesdienstlichen Lebens II. und III. Untersuchungen
über die sogenannte clementinische Liturgie im Vili. A uch der apostolischen
Konstitutionen, Tübingen, 1906. L'hypothèse est reprise par G. Schille, art. cit., et
par H. Thyen, Der Stil der Jüdisch-Hellenistischen Homilie, Göttingen, 1955,
p. 18 n. 74. En fait, si Ton examine la liste de Const. Apost. VIII 12, on remarque



134 FRANÇOIS BOVON

sur trop de propositions branlantes pour qu'il nous soit d'un grand
secours. Sa méthode, par ailleurs, rappelle trop celle de la critique
littéraire attribuant tel verset à la source, tel verset à l'auteur. Il
néglige enfin les textes parallèles qui éclairent notre chapitre. Les
difficultés ne peuvent se résoudre que par une étude de la tradition
et de l'histoire des formes. La thèse que je désire développer maintenant

est la suivante : le miheu d'où provient la tradition retravaillée
par notre prédicateur est le miheu des sages d'Alexandrie. L'arrière-
plan de notre chapitre est sapiential ».

Qui connaît le caractère international de l'ancienne sagesse
israélite et l'intérêt principal qu'elle prête au domaine de la création
s'étonne peut-être de mon hypothèse2. Un arrière-plan sapiential peut-
il expliquer un texte aussi nationaliste et historique C'est oublier
les mutations que subit la sagesse hébraïque au cours des siècles,
transformations que nous allons observer brièvement.

Il faut d'abord renoncer à grouper dans le même registre tous les

textes sapientiaux de l'Ancien Testament. Les recherches récentes
d'un M. Noth et d'un G. von Rad 3 ont montré qu'il n'y avait pas
une seule sagesse dans l'ancien Israël, mais plusieurs : sagesse popu-

d'une part qu'elle n'est pas le parallèle le plus exact d'Héb. n et d'autre part
que la liturgie où elle apparaît est, elle-même, influencée par la sagesse (cf.
l'affirmation réitérée de la création du monde parlaoocpio. Const. Apost.Nili 12,
16 et 37, 5 ; cf. encore Const. Apost. VII 34, 7 ; 35, 2 ; 35, 10 et 36, 1; Didascalia
et Constitutiones Apostolorum, éd. F. X. Funk, deux volumes en un, Paderborn,

1905 (réimpression anastatique Turin, 1964), p. 500, 546, 428, 430, 432
et 434.

Dans leurs livres, W. Wrede et A. Jirku ont inscrit Héb. 11 dans le cadre
de l'enseignement juif (Lehrvortrag selon W. Wrede, Lehrhafte Darstellung selon
A. Jirku), mais ils ne précisent ni n'éclairent suffisamment cet enracinement,
ce Sitz im Leben. Cf. W. Wrede, Untersuchungen zum Ersten Klemensbriefe,
Göttingen, 1891, p. 70 ss, et A. Jirku, Die älteste Geschichte Israels im Rahmen
lehrhafter Darstellungen, Leipzig, 1917, p. 52-53.

1 Les listes parallèles à notre texte sont mentionnées par H. Windisch,
op. cit., p. 98 ; puis par C. Spicq, op. cit., p. 335, et par H. Thyen, op. cit.,
p. 18 n. 73. Personne cependant n'en tire vraiment profit, ni n'en montre le
caractère sapiential. Seul O. Michel (op. cit., p. 371 n. 1), traitant alors non
de l'origine d'Héb. Il, mais du style de ce chapitre, se demande s'il ne serait
pas sapiential : « Vielleicht ist der chokmatische Stil wichtig. »

2 W. Zimmerli, Ort und Grenze der Weisheit im Rahmen der
alttestamentlichen Theologie, in : Les Sagesses du Proche-Orient ancien, Colloque de

Strasbourg, 17-19 mai 1962, Paris, 1963, p. 121-136. Repris dans : Gottes
Offenbarung, Gesammelte Aufsätze zum Alten Testament, Munich, 1963, p. 300-315.

3 G. von Rad, Theologie des Alten Testaments I, Die Theologie der geschichtlichen

Überlieferungen Israels, 2. Aufl., Munich, 1958, p. 415-451 ; M. Noth,
Die Bewährung von Salomos « Göttlicher Weisheit », in : Wisdom in Israel
and in the Ancient Near East, Mélanges H. H. Rowley, Leiden, 1955, p. 225-
237 ; cf. aussi N. W. Porteous, Royal Wisdom, in : ibid., p. 247-261.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'ÉPÎTRE AUX HÉBREUX I35

laire qui désirait saisir la réalité et maintenir un certain ordre au

moyen du langage, par des maximes et des préceptes ; sagesse de

cour que cultivaient les scribes du roi ; sagesse royale qui permettait
au souverain de bien gouverner et de bien juger ; sagesse encyclopédique

avec des listes savantes des êtres et des phénomènes ; sagesse
spéculative ou théologique, enfin, qui dissertait sur les origines de la
création.

On peut se battre sur le nombre de ces diverses sagesses et sur
les hens qui les unissent ; on ne peut nier en revanche qu'elles n'aient
été pendant longtemps le bien propre de tout le Proche-Orient. Dès
l'exil, cependant, on assiste à un phénomène de concentration et de
nationalisation de ces diverses sagesses '. Des rapports s'établissent,
de plus en plus étroits, entre le monde de la sagesse et celui de la
foi yahviste. Dès le IIe siècle avant Jésus-Christ, en particulier, la loi
mosaïque est devenue la norme de la sagesse ; Yahvé, Dieu personnel,
s'identifie au Dieu universel des sages ; l'histoire d'Israël, enfin, offre
dès lors les exemples que l'on cherchait autrefois dans la nature ou
la vie quotidienne.

C'est ce dernier point qui nous intéresse ici : la reprise, à des fins
parénétiques, d'exemples tirés de l'histoire d'Israël. Fait marquant,
ce n'est pas tout l'Ancien Testament qui devient exemplaire, mais
seulement un condensé de l'histoire sainte. De telles listes, qui suivent
l'ordre chronologique, se retrouvent semblables dans trois livres
sapientiaux, le Siracide (ch. 40 ss), la Sapience (eh. 10 ss), 4 Macchabées

(ch. 16 et 18) et, sous une influence sapientiale, en 1 Macchabées
(ch. 2), chez Philon (De praemiis et poenis et De virtutibus) et chez
Clément Romain (ch. 4 ss et 9 ss) 2. Le recours à de telles listes
donna à la réflexion sapientiale un intérêt pour l'histoire qu'elle
n'avait pas jusque-là 3.

Caractérisons ces listes sapientiales :

1. Elles embrassent brièvement l'ensemble de l'histoire d'Israël.
Certaines remontent jusqu'à la création et mentionnent les héros de

1 Cf. J. Fichtner, Die altorientalische Weisheit in ihrer israelitisch-jüdischen
Ausprägung. Eine Studie zur Nationalisierung der Weisheit in Israel, Giessen,
1933. Cf., plus nuancé, J. C. Rylaarsdam, Revelation in Jewish Wisdom
Literature, Chicago, 1946, p. 18-46 («The Nationalization of Wisdom»).

2 Cela m'entraînerait trop loin de discuter les hypothèses de K.
Beyschlag sur la provenance de la liste contenue en 1 Clém. 4 ss. Cf. K.
Beyschlag, Clemens Romanus und der Frühkatholizismus, Tübingen, 1966, p. 67-
134 et 207-224. Dans son livre, A. Jirku (op. cit.) commet Terreur de ne pas
distinguer les vieux credos des listes récentes.

3 Cf. J. Fichtner, Zum Problem Glaube und Geschichte in der israelitischjüdischen

Weisheitsliteratur, ThLZ 76, 1951, col. 145-150. Repris dans : Gottes
Weisheit, Gesammelte Studien zum Alten Testament, Stuttgart, 1965, p. 9-17.
Cf. aussi E. Jacob, L'histoire d'Israël vue par Ben Sira, in : Mélanges bibliques
rédigés en l'honneur d'André Robert, Paris, s.d. (1955 p. 288-294.



136 FRANÇOIS BOVON

la préhistoire, Adam, Henoch, Noé ; toutes insistent sur les patriarches,

Abraham, Isaac, Jacob, puis sur Moïse, l'exode et l'entrée en
Canaan, pour parvenir aux rois et aux prophètes. Quelques-unes
descendent jusqu'à l'époque contemporaine.

2. Les exemples de ces listes commencent par une formule stéréotypée

: celle du Siracide et de 1 Macchabées par le nom du héros, celle
de la Sapience par le mot croqpia, sagesse, ou le pronom aurn, suivi
du nom du héros, l'une de celles de Philon par le datif èAirftt, « c'est

par l'espérance » *, celle de 1 Clém. 9 ss, quelquefois, par &ià irtoriv.

3. Ces listes appellent pères (raxTépcç) ou anciens (rcpeo-ßüTepoi) les
héros de l'Ancien Testament 2.

4. Elles insistent toutes sur une vertu de l'homme plutôt que sur
les interventions de Dieu. Ici leur sagesse, là leur espérance ou leur foi 3.

5. La vieille idée sapientiale de la rétribution s'y affiche sans
scrupule 4.

6. Ces listes témoignent de la crise que subit la sagesse à basse

époque. La vieille sagesse promettait en effet la gloire, le succès, la
richesse et la victoire pour ce monde-ci. Les échecs d'Israël contraignirent

les sages à remettre à demain ce qu'ils ne pouvaient assurer
aujourd'hui : une doctrine de la rétribution dans l'au-delà se
développe donc, tandis que prend naissance une conception du martyre.

7. Enfin, autre caractéristique de cette crise, le fait même que
l'on reprenne des exemples du passé comme norme de la foi et de la
vie pour aujourd'hui.

En résumé, nous trouvons dans cette littérature sapientiale
tardive des listes où les vertus vantées peuvent varier, mais dépendent
finalement toutes de la sagesse, où les actions narrées changent,
elles aussi, selon la vertu que l'on célèbre, mais où la forme stéréotypée

est partout semblable et, surtout, les héros toujours les mêmes 5.

Enumérer les caractéristiques principales de ces listes aura suffi,
je l'espère, à rendre vraisemblable l'arrière-plan sapiential d'Héb. 11 :

1 De praemiis et poenis, de exsecrationibus 11, éd. A. Beckaert, in : Les
Œuvres de Philon d'Alexandrie 27, Paris, 1961, p. 46-48. Il ne s'agit pas ici
d'une liste directement centrée sur l'histoire du salut ; mais les exemples
d'Abraham, Jacob et Joseph viennent peu après.

2 îrœrépeç : Ps. 78, 3 (LXX 77) ; Ps. 106, 6. 7 (LXX 105) ; Sir. 44, 1 ;
Sap. 12, 6; 18, 6. 22. 24; 1 Macc. 2, 50. 51. irpeaßuTepoi: Ps. 105, 22 (LXX 104);
Héb. 11, 2 ; hors de la liste, mais peut-être sous influence sapientiale, 1 Clém. 1, 3.

3 Sir. 44 ss : les vertus des pères à l'origine de leur oo£a ; Sap. 10 s : leur
croqpfa; 1 Macc. 2, 49 ss : leur zèle pour la loi; Philon, De praem. et poen. 11-
23 : leur espérance, leur repentir et leur justice ; 28-48 : leur foi, leur joie et
leur ascèse; De virt. 19 ss : leur noblesse; Héb. 11 : leur foi; 4 Macc. 16:
leur ùirouovr] qui est iriCTiç ; 1 Clém. 9 ss : leur obéissance, leur foi et leur
hospitalité.

4 Cf. Sir. 44, 16 ss ; Sap. io, 17; î Macc. 2, 51 ; Héb. 11, 6.
5 Cf. K. Beyschlag, op. cit., p. 67-134.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'ÉPÎTRE AUX HÉBREUX 137

ce chapitre embrasse l'histoire d'Israël en une liste dont la longueur,
la désignation des héros comme des irpeaßuTepoi, la forme stéréotypée

trioT€i suivie du nom de l'ancêtre, le choix des héros ainsi

que l'ordre chronologique rappellent à s'y méprendre les hstes sapien-
tiales indiquées.

En plus de cette parenté extérieure, trois éléments doctrinaux
rapprochent Héb. 11 de la sagesse : a) la notion de foi, b) un mélange
de théologie de la gloire et de théologie de la croix et c) le recours au
passé. H. Windisch avait déjà noté que la ufoxiç de l'épître aux
Hébreux ressemblait plus à la foi de Philon qu'à celle de Paul '. La
thèse de E. Grässer confirme cette opinion 2 : vertu plutôt que
puissance de Dieu, la foi, en Hébreux, particulièrement dans les exemples
du ch. il, est avant tout confiance en un Dieu créateur, persévérance
dans l'épreuve, espérance en l'avenir, certitude de la justice
distributive de Dieu (cf. Héb. Il, 1 et 6). Sans qu'il dépende d'eux, l'auteur
des Hébreux a une conception sapientiale de la foi qui rappelle celle
de Philon et de Jacques en son épître. Cette influence sapientiale
pourrait bien expliquer l'un des mystères de l'épître aux Hébreux '¦

le contenu si peu christologique de la foi dans un écrit aussi
christocentrique.

La liste de la Sapience révèle une tension entre une théologie de
la gloire et une théologie de la croix. L'auteur peut dire de Jacob :

la sagesse « le fit réussir dans ses durs labeurs lui procura la
richesse le garda contre ses ennemis », en un mot le sauva dans
ce monde-ci (vieille doctrine de la sagesse) (Sap. io, 10-12) ; mais,
ajoute-t-il, « elle lui montra le royaume de Dieu », c'est-à-dire lui
révéla et lui promit le salut dans l'au-delà (doctrine plus récente de
la sagesse) (Sap. 10, 10). La même dialectique se retrouve en Héb. 11
à propos d'Abraham, par exemple : la foi lui donna, à lui et à Sara,
une descendance, donc un de ces biens temporels que l'Ancien Testament,

la sagesse en particulier, appréciait le plus ; elle lui apprit par
ailleurs à séjourner sur la terre comme en un pays étranger dans
l'attente de la vraie patrie, la cité céleste (Héb. 11, 8-16). Cette tension

entre la gloire et la souffrance apparaît encore à la fin du
chapitre dans l'énumération des victoires militaires acquises par la foi
et des martyres endurés grâce à la foi (Héb. 11, 33-34) 3.

Enfin, si l'auteur de l'épître aux Hébreux recourt aux exemples
du passé et reprend une liste sapientiale qu'il adapte, c'est qu'il se

1 H. Windisch, op. cit., p. 106-108 (Excursus: «Glaube im Hebr. »).
2 E. Grässer, op. cit.
3 Sans pouvoir vraiment les expliquer, H. Windisch (op. cit., p. 105)

signalait déjà ces triomphes militaires obtenus par la foi : « Der einzige
Abschnitt im NT, wo Kriegstaten als Glaubenszeugnisse gewertet und wo Kriegshelden

und Märtyrer neben- nicht gegeneinander gestellt werden. »



I38 FRANÇOIS BOVON

trouve, lui et sa communauté, dans un temps de crise, de crise de la
foi. Chrétiens de la deuxième génération, ils croient que rien ne se

passe, risquent de s'endormir et cherchent un sens à leur vie présente.
Il y a donc, à mon avis, pour la forme et pour le fond une parenté

entre Héb. 11 et les textes sapientiaux mentionnés. Parmi ces listes,
celle de la Sapience est à mon avis• la plus proche parente de notre
chapitre. Les affinités vont là jusque dans le détail :

1. Dans les deux cas, en Sapience et en Hébreux, la Uste historique

suit immédiatement une affirmation du salut par la vertu
vantée, salut par la sagesse en Sap. 9,18, salut par la foi en Héb. 10,39.

2. Dans les deux écrits également, la hste n'apparaît pas de façon
inattendue : en Sap. 7, 27, l'auteur affirme déjà que la Sagesse s'est
répandue au long des âges dans des âmes saintes faisant d'elles des

prophètes. De même en Héb. 1, 1, le prédicateur prétend qu'à
plusieurs reprises et de plusieurs manières Dieu parla aux hommes,
éveilla donc en eux la foi par l'intermédiaire des prophètes. Dans les
deux écrits, ces mentions de l'œuvre de Dieu ôtent aux listes
subséquentes ce qu'elles pouvaient avoir de trop anthropocentrique (éloge
de vertus humaines).

3. Dans la description de la traversée de la mer Rouge, la parenté
devient littérale entre Sapience et Hébreux : Sap. 10, 18-19 : * Elle
[la sagesse] leur fit franchir la mer Rouge et les conduisit à travers
l'onde immense, tandis qu'eUe engloutissait leurs ennemis dans les
flots. » Héb. il, 29 : « Par la foi, ils traversèrent la mer Rouge comme
une terre sèche, tandis que les Egyptiens furent engloutis après avoir
essayé le passage. »

4. Enfin, juste après la Uste, apparaît dans la Sapience et en
Hébreux le motif sapiential s'il en est de la punition pédagogique
de Dieu envers ses enfants. Sap. il, 10 : « Car eux [les Israélites], tu
les éprouvais en père qui avertit. » Héb. 12, 5-6, une des rares citations
du livre des Proverbes dans le Nouveau Testament, ce qui suffirait
à rendre vraisemblable une influence sapientiale : « Avez-vous oubUé
l'exhortation qui s'adresse à vous comme à des fils : 'Mon fils, ne
méprise pas la correction du Seigneur et ne te décourage pas quand
il te reprend. Car celui qu'aime le Seigneur, il le corrige et il châtie
tout fils qu'il agrée.' » (Prov. 3, 11-12).

Cette parenté entre la Sapience et les Hébreux ne doit pas nous
faire conclure à une dépendance littéraire immédiate. Dans sa
doctrine du martyre et son aUusion aux massacres macchabéens, Héb. 11

se rapproche davantage de 4 Macchabées ; dans ses formules stéréotypées

au datif, il rejoint plutôt Philon ; dans son insistance sur la
foi, il fait penser à 1 Clém. 9 ss ; dans sa liste des Juges et sa
mention d'Hénoch, il rappeUe plus volontiers le Siracide. C'est donc
à une tradition sapientiale et non à une source précise que notre



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'ÉPÎTRE AUX HÉBREUX I39

auteur puise ». Cette tradition semble s'être développée surtout dans
le milieu juif alexandrin. Alexandrie est le lieu d'origine de Philon,
des auteurs de la Sapience et de 4 Macchabées, le domicile enfin du
traducteur en grec du Siracide. Tout nous ramène donc à Alexandrie

2. Or la plupart des critiques contemporains considèrent cette
viUe comme la patrie de l'auteur de notre épître. Notre démonstration,

si eUe emporte la décision, confirme leur hypothèse et porte un
nouveau coup à la théorie de H. Kosmala, déjà bien ébranlée par
J. Coppens 3. Le professeur de Jérusalem voyait en Héb. une œuvre
adressée à des membres de la secte de Qumran par un chrétien qui
connaît bien leurs croyances et en partage certaines 4.

Un dernier argument mihte en faveur d'une influence de la sagesse
sur Héb. 11, c'est l'arrière-plan sapiential d'un autre passage de

l'épître, Héb. 1, 1-4. L'hypothèse, proposée d'abord par H. Windisch,
confirmée par R. Bultmann, fut reprise dernièrement par W. L. Knox,
C. Spicq, U. Wilckens, A. FeuiUet et P.-E. Bonnard 5. Nous lisons :

« Dieu, en ces jours qui sont les derniers, nous a parlé par le Fils,
qu'il a établi héritier de toutes choses, par qui aussi il a fait les
siècles6. Resplendissement (àTrau-raaua) de sa gloire, effigie de sa
substance, ce Fils qui soutient l'univers par sa parole puissante... »

En ce passage, l'auteur opère un transfert selon toute vraisemblance :

ü transpose sur le Christ ce que l'on spéculait sur la Sagesse.

1 Contre G. Schille, art. cit.
2 Sur le milieu juif alexandrin, cf. H. Duesberg et I. Fransen, Les Scribes

inspirés, introduction aux livres sapientiaux de la Bible, éd. remaniée, Maredsous,

1966, p. 755-760.
3 J. Coppens, Les affinités qumrâniennes de l'Epître aux Hébreux, NRTh

84, 1962, p. 128-141 et 257-282.
4 H. Kosmala, Hebräer - Essener - Christen. Studien zur Vorgeschichte der

frühchristlichen Verkündigung, Leiden, 1959.
5 H. Windisch, art. cit. ; R. Bultmann, Der religionsgeschichtliche Hintergrund

des Prologs zum Johannes-Evangelium, in : Eucharisterion, Studien zur
Religion und Literatur des AT und NT, Mélanges H. Gunkel, II, Göttingen,
1923, p. 1-26. Repris dans : Exegetica, Tübingen, 1967, p. 10-35 .' W. L. Knox,
St Paul and the Church of the Gentiles, réimpression, Cambridge, 1961, p. 113-
118 ; C. Spicq, op. cit., p. 5 ss ; U. Wilckens, op. cit., p. 202 ; A. Feuillet,
op. cit., p. 272-273 ; P.-E. Bonnard, op. cit., p. 140.

B. Botte (La Sagesse et les origines de la Christologie, RSPhTh 21, 1932,
p. 54-67) refuse le passage de la Sagesse au Messie. W. D. Davies (Paul and
Rabbinic Judaism, Some Rabbinic Elements in Pauline Theology, ie éd.
réimprimée, Londres, 1962, p. 158 ss) n'admet pas non plus ce transfert : Christ
ne fut, selon lui, la Sagesse que parce qu'il devint d'abord la Nouvelle tôra.

6 Le sens de aluiv n'est pas sûr. Les éons désignent sans doute ici l'ensemble
de l'univers.



140 FRANÇOIS BOVON

Philon nous aide à comprendre ce phénomène. Dans un passage
de son Quis rerum divinarum hères sit, le philosophe d'Alexandrie
distingue deux sagesses : une Sagesse divine et une sagesse humaine *.

Il semble bien que les sages soient parvenus à une telle distinction
au Ier siècle de notre ère. Certes ces deux sagesses entretiennent
d'étroites relations en ceci que la sagesse divine reste la source de
toute sagesse humaine, mais eUes ne se confondent pas. La sagesse
qui se reflète en Héb. 11 est la sagesse humaine, inspirée par Dieu
au travers des âges ; sagesse qu'il transfère sur la foi. Quant à l'autre
Sagesse, dont il convient d'étudier le développement, il la transpose,
en Héb. 1, sur le Christ.

Cette Sagesse divine, quaUté de Dieu, se personnalise au cours
des siècles. Parce que, depuis l'exil, le Dieu d'Israël devient de plus
en plus lointain, de plus en plus transcendant, les Juifs tentent de
résoudre le problème de l'immanence de deux façons différentes 2.

Ils développent, d'une part, des angélologies et des démonologies
compliquées, ils créent, d'autre part, des hypostases, transforment

donc progressivement des qualités divines en personnes plus
ou moins indépendantes (je prends le terme hypostase au sens que
lui donnent les historiens de la religion et non à celui qu'utUisent
les théologiens du dogme trinitaire). Parmi ces hypostases, la plus
importante est sans conteste la Sagesse, la chokma hébraïque, la
rjocpi'a du judaïsme hellénistique. Sans avoir le temps de justifier ma
position, je pense qu'il y a là création d'une hypostase, avec les
Scandinaves W. Schenke et H. Ringgren 3, et non pas immergence d'un
mythe gnostique archaïque, comme le croient R. Bultmann, U.
Wilckens et G. Fohrer 4.

Cette Sagesse devient donc peu à peu une personne. Progressivement,

le nom Sagesse prend l'allure d'un nom propre, Frau Weisheit,
comme disent les Allemands On la présente tantôt sous les traits

1 Quis rerum divinarum hères sit 126-129, éd. Mme M. Harl, in : Les Œuvres
de Philon d'Alexandrie 15, Paris, 1966, p. 228-230. Sur la Sagesse chez Philon,
cf. E. Bréhier, Les idées philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie,
3e éd., Paris, 1950, p. 115-121.

2 Cf. G. LiNDESKOG, Studien zum neutestamentlichen Schöpfungsgedanken,
Uppsala Univers. Ârsskrift 11, Uppsala, 1952, p. 94; et W. D. Davies, op.
cit., p. 164 ss.

3 W. Schencke, Die Chokma (Sophia) in der jüdischen Hypostasenspekulation.
Ein Beitrag zur Geschichte der religiösen Ideen im Zeitalter des Hellenismus,

Videnskapsselskapets Skrifter II, Hist.-Filos. Klasse 1912, N° 6, Kris-
tiana, 1913. L'auteur admet certes un mythe de la Sagesse, mais antérieur à
l'époque qui nous intéresse et où l'on assiste, selon lui, à un phénomène d'hypo-
statisation. H. Ringgren, Word and Wisdom. Studies in the Hypostatization of
Divine Qualities and Functions in the Ancient Near East, Lund, 1947, p. 132-133.

4 R. Bultmann, art. cit. ; U. Wilckens, art. cit., p. 508-510 et op. cit.,
p. 160 ss ; G. Fohrer, art. cit., p. 490 ss.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'ÉPÎTRE AUX HÉBREUX I4I

d'une enfant, tantôt sous ceux d'une jeune fille ou d'une femme, parfois

même sous ceux d'un crieur public. Pour donner un peu d'étoffe
à cette réalité abstraite que l'on se met à prendre pour une personne,
on l'habiUe de quelques oripeaux mythiques, ce qui lui donne cette
aUure hétéroclite. Au point même qu'elle n'est pas toujours person-
naUsée ; en certains textes, elle apparaît plutôt comme une chose :

la voici sous la forme d'un trésor, d'un arbre de vie, d'une source ou
d'un rocher '.

L'important, ce sont les liens qui rattachent cette nouvelle hypostase

au cosmos et à Dieu. La vieille sagesse hébraïque était centrée
sur l'univers et la nature. Il n'est pas étonnant dès lors que la Sagesse
divine personnifiée soit associée au processus de la création, ce qui
imphque sa préexistence. Influencée sans doute par l'hypostase
égyptienne de la Maat, comme l'a montré Mlle Ch. Kayatz 2, cette
Sagesse, en Prov. 8, se contentait d'être l'enfant chéri de Dieu,
jouant auprès de son père au jour de la création. Elle deviendra plus
tard architecte de la création. Le Siracide (IIe siècle avant J.-C.)
parle d'eUe, comme personne divine, plus clairement que Prov. 1-9 3.

La Sapience, qui s'est révélée un paraUèle évident de Héb. 11,
personnalise encore davantage la aocpla. Dans cet écrit la Sagesse est
vraiment une personne divine aux côtés de Dieu. Non seulement elle
a accès aux mystères les plus secrets de Dieu (Sap. 7, 17-21), mais
encore eUe coUabore à la création : Sap. 7, 12 la nomme tevétiç,
mère, et 7, 21 tcxvîtiç, ouvrière, de toutes choses. Elle relaie donc
Dieu, devenu lointain, dans son rôle de créateur, de gouverneur
et de sauveur. Dans ses rapports avec Dieu, la Sagesse divine apparaît
comme la première création de Dieu, son premier-né, son image
(Sap. 7, 26) et son resplendissement, à-mxv-raona (Sap. 7, 26).

J'en ai dit assez pour que vous saisissiez sans peine l'influence
sur Héb. 1 de cette spéculation sapientiale au stade qu'elle avait
atteint à l'époque de Jésus. L'auteur de l'épître aux Hébreux transfère

bel et bien sur le Christ ce que l'on spéculait sur la Sagesse divine.
La Sagesse était-elle antérieure à l'univers Christ devient
préexistant. La Sagesse avait-elle servi d'architecte lors de la création
Christ crée. La Sagesse soutenait-elle le monde Christ pantocrator
gouverne l'univers. La Sagesse sauvait-elle Le Christ apporte la
délivrance. Ce ne sont pas seulement ces fonctions que le Christ
reprend à son compte, mais aussi les lettres de noblesse, les titres

1 Trésor : Job 28 ; arbre de vie : Prov. 3, 18 ; source : Philon, De somn. 2,
242; rocher: Philon, Legum alleg. 2, 21.

2 Ch. Kayatz, Studien zu Proverbien 1-9. Eine form- und motivgeschichtliche

Untersuchung unter Einbeziehung ägyptischen Vergleichsmaterials,
Neukirchen, 1966, p. 93-98.

3 Sir. 1, 1 et 1, 4.



142 FRANÇOIS BOVON

mêmes de la Sagesse. Comme la Sagesse, Christ est image de Dieu,
resplendissement (dmauracjua) de sa gloire '.

Le passage de la Sagesse au Christ était possible, comme le prouve
le transfert comparable de la Sagesse sur la tôra dans le judaïsme
rabbinique, tôra qui, elle aussi, prit en charge les droits et les devoirs,
les titres et les fonctions de la Sagesse 2. Du reste, l'auteur de l'épître
aux Hébreux ne fut pas le seul, dans le christianisme primitif à transposer

sur le Christ ce que l'on disait de la Sagesse. La tradition synoptique,

ou du moins la source des logia, paraît avoir identifié Jésus à
la Sagesse au point qu'une même parole est attribuée, en Matthieu,
à Jésus et, en Luc, à la Sagesse 3. De plus, indépendamment de

l'épître aux Hébreux, l'auteur de l'hymne christologique Col. i, 15-20
et celui du prologue de Jean opérèrent, eux aussi, le même transfert 4.

Au IIe siècle, Justin Martyr interpréta le premier Prov. 8 de façon
christologique et de nombreux Pères de l'EgUse spéculèrent sur le
Christ, Sagesse de Dieu 5.

La Sagesse divine devient donc en Héb. 1 le Christ créateur et
rédempteur. La sagesse humaine devient en Héb. 11 la foi courageuse
et pleine d'espérance. La Sagesse avec majuscule est au Christ ce que
la sagesse avec minuscule est à la foi. C'était par la Sagesse divine
que les Juifs devenaient sages et par la sagesse humaine qu'ils
connaissaient la Sagesse divine. C'est par le Christ que les chrétiens
deviennent croyants et par la foi qu'ils connaissent le Christ. Cette
structure parallèle explique, à mon avis, le verset 3 a d'Héb. 11 qui
est surprenant. Dans tous les autres exemples de ce chapitre, la foi
est la vertu opérant l'acte exemplaire rappelé : ainsi la foi de Noé
l'embarquant sur les ondes. Or, au verset 3, nous lisons : « C'est par
la foi que nous comprenons que les siècles 6 ont été créés par la parole
de Dieu. » Il est vraisemblable que dans la tradition recueiUie ce fut

1 La Sagesse divine, selon Philon, et sans doute selon les sages juifs de
l'époque, était polyonyme, ce qui facilita le transfert sur le Christ. Sur cette
polyonymie, cf. E. Bréhier, op. cit., p. 113.

2 Cf. B. Botte, art. cit., p. 54 ss ; U. Wilckens, art. cit., p. 502-504 (chez
Josephe et dans les littératures apocalyptique et rabbinique) ; W. D. Davies,
op. cit., p. 168 ss. Personne ne conteste ce passage qu'un texte comme Sir. 24, 23
rend indubitable. Sans qu'il y ait identification explicite entre ces deux
grandeurs, la tôra et la Sagesse n'en sont pas moins rapprochées à Qumran, cf.
F. Noetscher, Zur theologischen Terminologie der Qumran-Texte, Bonn, 1956,
p. 62-64.

3 Mat. 23, 34 s et Luc 11, 49 s. Autres logia sapientiaux : Mat. 11, 16-19
Luc 7, 31-35 et Mat. 11, 25-30 (cf. Luc 10, 21-22). Cf. à ce sujet A. Feuillet,

art. cit. Sur le caractère sapiential de la source Q, cf. J. M. Robinson, art. cit.
4 Cf. H. Windisch, art. cit. ; R. Bultmann, art. cit. ; A. Feuillet, op. cit.
5 Dialogue avec Tryphon 61, 1. 3 ss. Cf. H. Jaeger, The Patristic Conception
of Wisdom in the Light of Biblical and Rabbinical Research, in : Studia

Patristica 4, TU 79, Berlin, 1961, p. 90-106.
6 Sur le mot alwv, cf. supra, p. 139, n. 6.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'ÉPÎTRE AUX HÉBREUX I43

par la Sagesse que Dieu créa tout l'univers, par la Sagesse divine,
mentionnée une fois comme point de départ des exemples de sagesse
humaine qui aUaient suivre. Transférant les deux sagesses sur le
Christ et sur la foi, le rédacteur fait de la création du monde une
œuvre de la Parole de Dieu, donc du Christ et conçoit la foi comme
moyen de connaissance : « C'est par la foi que nous comprenons... »*
Il faudrait avoir le temps de montrer combien la relecture
chrétienne des listes sapientiales (ch. 11) et des spéculations sapientiales
(ch. 1) est une activité créatrice et critique. L'exemple du verset 3
vient de nous montrer la différence entre la tradition et la rédaction
ainsi que l'apport constructif de cette dernière. Deux détails vont
nous indiquer dans quelle direction s'oriente l'effort critique du rédacteur.

Comme il est chrétien, il n'oubUe ni l'incarnation, ni la croix ;
c'est pourquoi, il ajoute en Héb. 1, 3 « ayant accompU la purification
des péchés », alors que la Sagesse divine ne se hvrait j amais elle-
même pour procurer aux hommes le pardon ». De même, à la suite
d'Héb. 11, il tente de corriger ce que la foi, sous l'influence de la
sagesse, risquait d'avoir de trop vertueux, de trop anthropocentrique
par sa mention du Christ au début du ch. 12. Jésus-Christ, dernier
témoin et martyr de la Uste, est en fait beaucoup plus qu'un exemple.
N'est-il pas « le chef et le réalisateur de la foi », ó Tfjç tt(oreujç àpXTTfoç

Kaì T€AeuDTf|ç 'Inaoûç
Dans sa relecture, l'auteur de l'épître n'a pas critiqué la double

perspective cosmique et historique de la sagesse. Au contraire, il a
maintenu cette correspondance sapientiale du cosmique et de l'historique.

Par la mention du Christ créateur, il évoque la portée
cosmique du dessein de Dieu : tout l'univers est l'œuvre du Christ.
Christ supporte le monde et le sauve. Par le récit de l'histoire de la
foi, l'auteur rappelle la visée historique de la révélation et de la
rédemption : notre Dieu est un Dieu digne de foi qui œuvre à travers
les siècles. Certes cette double affirmation de la rédemption cosmique
et de l'histoire du salut reste un acte de foi : ufo-Tei vooöuev, dit
le verset 3 d'Héb. 11, « C'est par la foi que nous comprenons que les

1 Dans son article (A Note on Hebrews XI. 3, JThSt 10, 1959, p. 326-
329), A. G. Widdess propose de rattacher iriaxei à KaTnprioÖai et non pas à
vooöuev : il s'agirait ici de la foi de Dieu. Inacceptable au niveau de la rédaction
(que faire en ce cas des mots prçuctxi 9eoü la suggestion de A. G. Widdess
est valable au niveau de la tradition. Il y était question de la Sagesse de Dieu
par laquelle Dieu créa l'univers.

2 W. Vischer a insisté sur cette reprise critique de la tradition sapientiale
dans le judaïsme et dans le Nouveau Testament, spécialement en Héb. 1, 1-4.
Cf. W. Vischer, Der Hymnus der Weisheit in den Sprüchen Salomos 8, 22-31,
EvTheol 22, 1962, p. 316-325, spécialement p. 319-320.

Je dois plusieurs références bibliographiques et bien des indications au
professeur R. Martin-Achard. Qu'il soit assuré de ma vive gratitude.



144 FRANÇOIS BOVON

siècles ont été créés par la parole de Dieu ». Par la foi aussi, pouvons-
nous ajouter, que nous connaissons l'histoire du salut. Lire
intelligemment la nature et l'histoire ne suffit pas à y découvrir le doigt
de Dieu à l'œuvre. Il y faut l'intervention de la foi.

Notre théologie n'a-t-eUe pas besoin de retrouver cette perspective
cosmique et Uistorique Héb. i et Héb. il, l'un et l'autre, jamais
l'un sans l'autre. Sans Héb. i, l'histoire du salut d'Héb. il reste
privée de fondement christologique, risque de tourner en idéologie.
Sans Héb. il, au contraire, l'œuvre du Christ manque de point
d'impact anthropologique, menace de nous rester étrangère. Cette
correspondance n'est-eUe pas une preuve suffisante de l'actualité de

l'épître aux Hébreux Mais il y a plus. Comme les destinataires de

l'épître aux Hébreux, nous traversons une période de crise, de crise
de la foi. TeUe la deuxième génération chrétienne, nous nous trouvons

dans le creux de la vague, fatigués, souvent sans espérance. Les
réponses du prédicateur alexandrin ne nous sont-elles pas alors
directement adressées L'épître aux Hébreux n'est-elle pas l'épître de
demain

François Bovon.


	Le christ, la foi et la sagesse dans l'épitre aux Hébreux

