Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 3

Artikel: Le christ, la foi et la sagesse dans I'épitre aux Hébreux
Autor: Bovon, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380897

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE
DANS L’EPITRE AUX HEBREUX *

(Hébreux 11 et 1)t

Au début de cette legon, j’aimerais dire combien je suis honoré
de succéder au professeur Franz J. Leenhardt qui, pendant plus de
trente ans, a su transmettre le fruit de ses recherches a ses étudiants
par son enseignement et aux théologiens par ses publications. Je n’ai
pas eu le privilege d’étre I'étudiant de M. Leenhardt, mais je sais
qu’il a été un maitre précis, personnel et exigeant. Plusieurs me 1'ont

* Lecon inaugurale prononcée le 7 décembre 1967 a la Faculté autonome
de théologie protestante de 1'Université de Genéve.
1 Sur la sagesse, cf. G. Fourer et U. WILcKENS, art. gogia, TAWB 7,
p- 465-529.
L’influence de la Sagesse sur le Nouveau Testament a été étudiée dans
quatre domaines :
a) les logia de Jésus:
T.Y. MuLLins, Jewish Wisdom Literature in the New Testament,
JBL 68, 1949, P. 335-339
A. FeUILLET, Jésus et la Sagesse divine d’aprés les Evangiles synop-
tiques, RB 62, 1955, P. 161-196.
J. M. RosinsoN, AOIOl ZO®QN, Zur Gattung der Spruchquelle Q,
in : Zeit und Geschichte, Festgabe R. Bultmann, Tiibingen, 1964, p. 77-96.
b) la christologie :
H. WinbiscH, Die gottliche Weisheit der Juden und die paulinische
Christologie, in: Neutestamentliche Studien G. Heinvici dargebracht,
Leipzig, 1914, p. 220-234.
A. FEUILLET, Le Christ Sagesse de Diew d'apres les épilves pauliniennes,
Paris, 1966.
P.-E. BoNNARD, La Sagesse en personne annoncée et venue : Jésus-Christ,
Paris, 1966.
¢) la parénése, en particulier I'épitre de Jacques:
T. Y. MuLLINS, art. cit.
M. DiBeLius, Der Brief des Jakobus, 1o. Aufl. hrsg. v. H. Greeven,
Gottingen, 1959, 19ss et 25 ss.
d) l'intelligence de la foi, en particulier I Cor. 1-2:
U. WiLcKENS, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-veligionsgeschichtliche
Untersuchung zu I Kor. 1 und 2, Tiibingen, 1959.
H. KoESTER, compte rendu du livre précédent, Gnomon 33, 1961, p. 590-

595-



I30 FRANGCOIS BOVON

affirmé, mon prédécesseur a passionné ses étudiants, piqué leur
curiosité, détruit leurs illusions et nourri leur foi. Il leur a appris a
penser. Un humour sans défaillance a toujours accompagné sa
réflexion.

La vaste culture de M. Leenhardt lui a permis de s’avancer dans
les diverses disciplines de la théologie. Ses contributions dans les
domaines de I’éthique, de la dogmatique, de ’apologétique et méme
de la politique furent toutes importantes. Je désire m’en tenir main-
tenant aux études qu’il a consacrées au Nouveau Testament, sa
spécialité. Parmi ces travaux, il convient de rappeler son commen-
taire sur I'épitre aux Romains et ses recherches en ecclésiologie, parti-
culierement ses études sur les sacrements de la Céne et du baptéme.

Dans son livre sur la Céne (Le Sacrement de la sainte Céne, Neu-
chitel-Paris, 1948), M. Leenhardt répéte que seule une analyse histo-
rique, psychologique et théologique permet de comprendre le Nou-
veau Testament. Tout l'effort de mon prédécesseur me parait se
résumer dans cette affirmation, qui est celle d'un homme avide de
comprendre et de se faire comprendre.

Pour que l'intelligence saisisse, il faut d’abord connaitre les faits
par une analyse des textes et de leur valeur historique. Ce métier
d’historien, c’est auprés de Maurice Goguel que M. Leenhardt l'a
appris. Mais la connaissance des brufa facta ne serait que vaine intel-
ligence de structures sans vie, si la psychologie ne nous permettait
pas d’avoir acceés aux personnes, a celle de Jésus ou de I'ap6tre Paul :
ses connaissances en ce domaine, alliées a une grande familiarité avec
la pensée hébraique, lui permirent de comprendre souvent mieux que
d’autres 1’état d’esprit de Jésus instituant la Céne ou de Paul trai-
tant du baptéme. A cette étude psychologique, je joindrai volontiers
le gott de M. Leenhardt pour la mystique. La non plus il ne me
semble pas seul, mais fils, avec d’autres théologiens francais, d'un
libéralisme qui, par ce c6té mystique, n’eut jamais I’allure rationaliste
déplaisante du libéralisme allemand.

Enfin, et par-dessus tout, M. Leenhardt est théologien. L histoire
et la psychologie ne sauraient étre que des ancillae theologiae. Le mot
n'est pas trop fort, M. Leenhardt a un génie théologique.

A toute lecture d’un ouvrage de ce maitre, le lecteur s’écrie & un
certain moment : c’est ¢a ! Qu’est-ce que cette exclamation, sinon la
certitude que M. Leenhardt, par sa méthode, a compris une vérité
et qu’il est parvenu a nous la faire comprendre, qu’il a donc mené
a bien sa tiche de traducteur et d’'interpréte, en un mot d’herméneute
du Nouveau Testament. Tout ce qu’il nous a donné permet d’espérer
qu’il nous donnera beaucoup encore. Nous le savons préoccupé par
le probléme du mythe et la question du langage. Puisse-t-il trans-
mettre bient6t sa réflexion au public théologique qui a besoin de lui.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L’EPITRE AUX HEBREUX I3I1

Au moment d’aborder le théme de cette legon, je tiens encore a
rendre hommage a ceux qui ont été mes maitres 3 Lausanne et a
Bale. Je ne les mentionnerai pas nommément. On me permettra tou-
tefois d’évoquer la mémoire du professeur Charles Masson et de
nommer M. Oscar Cullmann, mon directeur de thése. Ces deux
savants m’ont initié a la science néotestamentaire et a 1’art si difficile

de I'exégese dans lequel ils ont toujours excellé.

« 5%

L’interprétation du Nouveau Testament ne peut rester a fleur des
textes ; 1’étude syntactique et la perspective synchronique ne satisfont
pas pleinement, en raison méme de la nature des livres bibliques.
Une analyse des traditions qui marquérent un auteur et révélent
ainsi son milieu social et mental, une percée par conséquent diachro-
nique de la Bible s’'impose également *. Une telle méthode, qui tient
compte aussi de I'histoire des formes et des données de la sémantique,
recherche donc les traditions reprises par la rédaction finale et tente
de découvrir plus précisément l'originalité d’'un écrivain sacré et la
spécificité de son message.

C’est a une analyse de cet ordre que je vous convie maintenant.
Mon enquéte se bornera a I'examen de deux textes, mais elle per-
mettra, je 'espére, de comprendre une méthode qui a fait ses preuves
dans I'étude des Evangiles et qui s’applique maintenant aux épitres.
Les deux textes que je vais aborder successivement sont les chapitres
onzieéme et premier de l'épitre aux Hébreux, 1'éloge des ancétres
(ch. 11) et le prologue christologique (ch. 1).

F. Overbeck a comparé I'épitre aux Hébreux au roi Melchisédech,
car, comme de Melchisédech, on ne sait d’elle ni d’ou elle vient, ni
qui I’a engendrée 2. Ou, pour reprendre le mot d’un de ses plus récents
interprétes, E. Grisser, tout ce que 1'on peut dire de I’épitre de saint
Paul aux Hébreux, c’est qu’elle n’est pas une épitre, qu’elle n’est pas
adressée a des Hébreux et que saint Paul ne I'a pas rédigée ! 3 Les
recherches des cent derniéres années, a défaut de certitudes, nous
ont tout de méme offert quelques données vraisemblables. L’épitre
aux Hebreux est sans doute le sermon d’'un auteur chrétien d’origine
juive-hellénistique. Le ch. 11, qui nous intéresse ici, occupe une place
précise dans le déroulement de cette prédication 4. Placé en fin de
discours, ce raccourci célebre de 1’histoire d’Israél a une fonction

1 Cf. P. Ric®UR, Structure et herméneutique, Esprit 31, 1963, p. 596-627,
2 F. OVERBECK, Zur Geschichte des Kanons. Zwei Abhandlungen, Chemnitz.

1880, p. 1. Cité par E. GRASSER, Der Glaube im Hebrderbrief, Marburg, 1965, p. 4-
3 E. GRASSER, op. cit.,, p. 7.

4 Cf. A. VANHOYE, La structuve littévaire de I'épitre aux Hébreux, Paris-
Bruges, 1962, p. 183-195.



132 FRANCOIS BOVON

parénétique : il doit inciter les fidéles éprouvés a 1'dmopovd, & la
persévérance, dans I’épreuve, a la nforig, a la foi, méme a 'approche de
la mort 1.

Le chapitre commence par une définition de la foi et un sommaire
des exemples qui vont suivre. Voici la définition, dont la traduction
est contestée : « Or la foi est la garantie des biens que 1'on espére, la
preuve des réalités qu’on ne voit pas » (Héb. 11, 1) 2. Et le sommaire :
«C’est elle qui a valu aux anciens (mpespirepor) un bon témoi-
gnage » (Héb. 11, 2) 3. Le chapitre se poursuit par dix-neuf exemples
tirés de 'histoire sainte et présentés dans I'ordre chronologique. Ils
débutent tous par un datif, niore, « c’est par la foi» 4, suivi immé-
diatement, dans bien des cas, par le nom propre du héros dont
I'exemple de foi va suivre: miorer ’laxdip, wioter lworjp, etc. La pre-
miére série d’exemples va de la création a Noé en passant par
Abel et Hénoch. La deuxiéme décrit la foi d’Abraham et des autres
patriarches 5. La troisiéme souligne la piété de Moise et des Hébreux
d’alors. Cette série s’achéve par la prise de Jéricho et la mention de
Rahab, la pieuse prostituée 6. La quatriéme partie du chapitre, qui
ne suit plus la forme stéréotypée des versets précédents, affirme la
puissance de la foi qui triomphe de tout et qui supporte tout (mention
des héros triomphants et des héros souffrants). Le tout s’achéve par
une conclusion encourageante qui relie ce passé au présent.

Ce déroulement sur la foi est précédé, au dernier verset du ch. 10,
par une affirmation du salut par la foi ; il est suivi, au ch. 12, d’'un
éloge du Christ, le chef et le réalisateur de la foi 7. Méme si ’encadre-
ment de ce chapitre est solide et les transitions avec les ch. 10 et 12
harmonieuses, il n’empéche que ce long développement chronolo-
gique étonne en cette épitre ou I'histoire parait se résumer en des
comparaisons typologiques ou céder le pas a un schéma spatial,
monde visible-monde invisible. Il est surprenant par ailleurs que 1’au-

1 Cf. E. KAESEMANN, Das wandernde Gottesvolk. Eine Unlersuchung zum
Hebrierbrief, 3. Aufl., Goéttingen, 1959, p. 21 s.

2 Je cite en général le texte biblique dans la traduction de C. Spricg (Bible
de Jérusalem).

3 « Hebr. 11, 2 hat fiir die folgende Darlegung ebenso grundlegende Bedeu-
tung wie 11, 1, écrit A. SCHLATTER, Der Glaube im Neuen Testament. Eine
Untersuchung zur neutestamentlichen Theologie, Leiden, 1885, p. 464. Le dixiéme
chapitre de cet ouvrage (p. 452-475) est consacré a la foi dans I'épitre aux
Hébreux.

4 Datif de maniére ou d’instrument. C. SpicQ, L’épitre aux Hébreux II,
Commentaire, Paris, 1953, p. 340, penche pour le datif de maniére plutét que
d’instrument. Seule exception a cette régle, le v. 13 qui débute par les mots
xata mioTiv.

5 Y compris Sara, dont I'exemple est donné au v. 11.

6 Cf. Jac. 2, 25, ol la justification de Rahab est mise au compte de ses
ceuvres. '

7 Héb. 12, 2, dont le texte est cité infra, p. 143.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'EPITRE AUX HEBREUX 133

teur choisisse tous ses exemples de foi dans I’Ancien Testament et
ne mentionne le Christ qu’aprés coup, au début du chapitre suivant.
Enfin, & y regarder de prés, on remarque que certains témoins ne
sont pas tant des modeles de foi que de courage ou de sagesse : par
exemple, Joseph, sur son lit de mort, donnant des ordres pour son
ensevelissement.

Toutes ces difficultés, ainsi que des contradictions de détail, ont
frappé les exégétes, au point que certains se sont mis & admettre
une source ou une tradition derriére notre chapitre. Ainsi H. Windisch
et O. Michel 1. Le plus souvent, toutefois, ces critiques se contentent
d’affirmer I'existence d’'une source et, au mieux, de la délimiter. Seul
I'exégéte allemand G. Schille, dans un article de 1960 2, essaie de
fagon peu concluante du reste, de définir cette source et d’en décou-
vrir le genre littéraire. Selon lui, elle avait son Sitz im Leben, son
enracinement, dans le culte et appartenait au genre littéraire de la
confession de foi. Le rédacteur final, a la suite peut-étre de certains
interpretes catéchétes, I'aurait utilisée avec respect dans son ouvrage,
qui est, selon G. Schille, une catéchese. Nous avons vu que la rédaction
est homilétique et non catéchétique. Nous allons voir que la tradition
n’était pas davantage liturgique 3. G. Schille construit son hypothese

t H. WinpiscH, Der Hebrderbrief, 2. Aufl,, Tiibingen, 1931, p. 98-99;
O. MicHEL, Der Brief an die Hebrder, 6. Aufl,, Gottingen, 1966, p. 368-372.

2 G. ScHiLLE, Katechese und Taufliturgie, Erwdgungen zu Hbr. 11, ZNW 571,
1960, p. 112-134. G. Schille travaille de fagon encore trop litevarkritisch et pas
assez gattungsgeschichtlich et dibevlieferungsgeschichilich : dire, par exemple, que
la formule wigTel a été ajoutée A la source (Vorlage) révéle une méconnaissance
du genre littéraire de cette tradition antérieure. Imaginer que la Vorlage était
une homologie débutant par « wir erkennen » ou « wir glauben » est de la pure
spéculation. Nous verrons plus loin, au contraire, que le genre littéraire de la
liste sapientiale commengait fréquemment par le nom d’une vertu. G. Schille
ne tient pas assez compte de ces listes déja indiquées par H. WINDISCH, op.
cit., et C. Spicq, op. cif. Ses références a I’Ecrit de Damas, oli nous avons une
liste négative (CD 2, 14 ss), et a la lecture liturgique, & Qumrén, des exploits
de Dieu d’une part et des péchés réitérés des hommes d’autre part (1 QS 1,
18 ss), ne sont pas convaincantes. Les listes sapientiales sont des paralléles
beaucoup plus précis. L’hypothése d’'une origine baptiste juive préchrétienne
est donc invraisemblable. Sur les paralléles liturgiques, cf. la note suivante.
Supposer enfin, comme le fait G. Schille, que la Vorlage se poursuit en Héb. 12,
18-10a et 22-24 manque de fondement.

3 P. Drews, 2 ma connaissance, fut le premier a rapprocher Héb. 11 de
textes liturgiques, en particulier d'une priére contenue au livre VIII des Cons-
titutions Apostoliques (Const. Apost. VIII 12, 10). A I'aide de cette priére, dont
la date est difficile & fixer, il conclut & un arriére-plan liturgique de Héb. 11
ainsi que d’autres textes chrétiens primitifs. Cf. P. DREwWS, Studien zur Geschichte
des Gottesdienstes und des gottesdienstlichen Lebens II. und I1I. Untersuchungen
tiber die sogenannte clementinische Liturgie im VIII. Auch der apostolischen Kon-
stitutionen, Tiibingen, 1906. L’hypothése est reprise par G. SCHILLE, ari. cit., et
par H. TuYEN, Der Stil der Jiidisch-Hellenistischen Howmilie, Gottingen, 1955,
p- 18 n. 74. En fait, si’on examine la liste de Const. Apost. VIII 12, on remarque



134 FRANCOIS BOVON

sur trop de propositions branlantes pour qu’il nous soit d’'un grand
secours. Sa méthode, par ailleurs, rappelle trop celle de la critique
littéraire attribuant tel verset a4 la source, tel verset 4 'auteur. Il
néglige enfin les textes paralléles qui éclairent notre chapitre. Les
difficultés ne peuvent se résoudre que par une étude de la tradition
et de I'histoire des formes. La thése que je désire développer mainte-
nant est la suivante : le milieu d’olt provient la tradition retravaillée
par notre prédicateur est le milieu des sages d’Alexandrie. L’arriére-
plan de notre chapitre est sapiential .

*
* *

Qui connait le caractére international de I’ancienne sagesse
israélite et 1'intérét principal qu’elle préte au domaine de la création
s’étonne peut-étre de mon hypothése 2. Un arriére-plan sapiential peut-
il expliquer un texte aussi nationaliste et historique ? C’est oublier
les mutations que subit la sagesse hébraique au cours des siécles,
transformations que nous allons observer briévement.

Il faut d’abord renoncer a grouper dans le méme registre tous les
textes sapientiaux de I’Ancien Testament. Les recherches récentes
d’'un M. Noth et d'un G. von Rad 3 ont montré qu’il n'y avait pas
une seule sagesse dans 1'ancien Israél, mais plusieurs : sagesse popu-

d'une part qu’elle n’est pas le parallele le plus exact d’'Héb. 11 et d’autre part
que la liturgie ou elle apparait est, elle-méme, influencée par la sagesse (cf.
I'affirmation réitérée de la création du monde parla csopla, Const. Apost. VIII 12,
16 et 37, 5 ; cf. encore Const. Apost. VII 34, 7; 35, 2 ; 35, 10 et 36, 1; Didascalia
et Conmstitutiones Apostolorum, ed. F. X. FUNK, deux volumes en un, Pader-
born, 1905 (réimpression anastatique Turin, 1964), p. 500, 546, 428, 430, 432
et 434.

4Da.ns leurs livres, W. Wrede et A. Jirku ont inscrit Héb. 11 dans le cadre
de l'enseignement juif (Lehrvortrag selon W. Wrede, Lehrhafte Darstellung selon
A. Jirku), mais ils ne précisent ni n’éclairent suffisamment cet enracinement,
ce Sitz im Leben. Cf. W. WREDE, Unitersuchungen zum Ersten Klemensbriefe,
Gottingen, 1891, p. 70 ss, et A. JIRKU, Die dlteste Geschichte Isvaels im Rahmen
lehvhafter Darstellungen, Leipzig, 1917, p. 52-53.

1 Les listes paralléles a notre texte sont mentionnées par H. WINDISCH,
op. cit., p. 98 ; puis par C. SpicQ, op. cit., p. 335, et par H. THYEN, op. cit.,
p. 18 n. 73. Personne cependant n’en tire vraiment profit, ni n’en montre le
caractére sapiential. Seul O. MicHEL (0p. c¢it.,, p. 371 n. 1), traitant alors non
de V'origine d’Héb. 11, mais du style de ce chapitre, se demande s’il ne serait
pas sapiential : « Vielleicht ist der chokmatische Stil wichtig. »

2 W. ZimmmeRrLl, Ort und Grenze der Weisheit im Rahmen der alttesta-
mentlichen Theologie, in : Les Sagesses du Proche-Orient ancien, Collogque de
Strasbourg, 17-19 mai 1962, Paris, 1963, p. 121-136. Repris dans : Gottes Offen-
barung, Gesammelte Aufsitze zum Allen Testament, Minich, 1963, p. 300-315.

3 G. voN RaD, Theologie des Alten Testaments I, Die Theologie der geschichi-
lichen Uberlieferungen Israels, 2. Aufl., Miinich, 1958, p. 415-451 ; M. NotH,
Die Bewihrung von Salomos « Gottlicher Weisheit », in: Wisdom in Israel
and in the Ancient Near East, Mélanges H. H. Rowley, Leiden, 1955, p. 225-
237 ; cf. aussi N. W. PorTEOUS, Royal Wisdom, in: ibid., p. 247-26I.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'EPITRE AUX HEBREUX I35

laire qui désirait saisir la réalité et maintenir un certain ordre au
moyen du langage, par des maximes et des préceptes; sagesse de
cour que cultivaient les scribes du roi ; sagesse royale qui permettait
au souverain de bien gouverner et de bien juger ; sagesse encyclopé-
dique avec des listes savantes des étres et des phénomeénes ; sagesse
spéculative ou théologique, enfin, qui dissertait sur les origines de la
création.

On peut se battre sur le nombre de ces diverses sagesses et sur
les liens qui les unissent ; on ne peut nier en revanche qu’elles n’aient
été pendant longtemps le bien propre de tout le Proche-Orient. Dés
I'exil, cependant, on assiste 2 un phénomeéne de concentration et de
nationalisation de ces diverses sagesses . Des rapports s’établissent,
de plus en plus étroits, entre le monde de la sagesse et celui de la
foi yahviste. Dés le II¢ siécle avant Jésus-Christ, en particulier, la loi
mosaique est devenue la norme de la sagesse ; Yahvé, Dieu personnel,
s’identifie au Dieu universel des sages ; 'histoire d’Israél, enfin, offre
dés lors les exemples que 'on cherchait autrefois dans la nature ou
la vie quotidienne.

C’est ce dernier point qui nous intéresse ici : la reprise, a des fins
parénétiques, d’exemples tirés de 1’histoire d’Israél. Fait marquant,
ce n'est pas tout I’Ancien Testament qui devient exemplaire, mais
seulement un condensé de I'histoire sainte. De telles listes, qui suivent
Pordre chronologique, se retrouvent semblables dans trois livres
sapientiaux, le Siracide (ch. 40 ss), la Sapience (ch. 10 ss), 4 Maccha-
bées (ch. 16 et 18) et, sous une influence sapientiale, en 1 Macchabées
(ch. 2), chez Philon (De praemiis et poenis et De virtutibus) et chez
Clément Romain (ch. 4 ss et g ss) 2. Le recours a de telles listes
donna A la réflexion sapientiale un intérét pour l'histoire qu’elle
n’avait pas jusque-la 3.

Caractérisons ces listes sapientiales :

1. Elles embrassent briévement I’ensemble de 1'histoire d’Israél.
Certaines remontent jusqu’a la création et mentionnent les héros de

1 Cf. J. FicHTNER, Die altorientalische Weisheit in ihrer isvaelitisch-jiidischen
Auspragung. Eine Studie zur Nationalisierung der Weisheit in Israel, Giessen,
1933. Cf.,, plus nuancé, J. C. RYLAARSDAM, Revelation in Jewish Wisdom Lite-
rature, Chicago, 1946, p. 18-46 (« The Nationalization of Wisdom »).

2 Cela m’entrainerait trop loin de discuter les hypothéses de K. Bev-
SCHLAG sur la provenance de la liste contenue en 1 Clém. 4ss. Cf. K. BEvy-
SCHLAG, Clemens Romanus und der Frithkatholizismus, Tiibingen, 1966, p. 67-
134 et 207-224. Dans son livre, A. JIRKU (op. c¢it.) commet I'erreur de ne pas
distinguer les vieux credos des listes récentes.

3 Cf. J. FIcHTNER, Zum Problem Glaube und Geschichte in der israelitisch-
jiidischen Weisheitsliteratur, TALZ 76, 1951, col. 145-150. Repris dans : Gottes
Weisheit, Gesammelte Studien zum Alten Testament, Stuttgart, 1965, p. 9-17.
Cf. aussi E. Jacos, L'histoire d'Israél vue par Ben Sira, in : Mélanges bibliques
rédigés en U'honneur d’ André Robert, Paris, s.d. (1955 ?), p. 288-204.



136 FRANGOIS BOVON

la préhistoire, Adam, Hénoch, Noé ; toutes insistent sur les patriar-
ches, Abraham, Isaac, Jacob, puis sur Moise, I'exode et I'entrée en
Canaan, pour parvenir aux rois et aux prophetes. Quelques-unes
descendent jusqu’a 1’époque contemporaine.

2. Les exemples de ces listes commencent par une formule stéréo-
typée : celle du Siracide et de 1 Macchabées par le nom du héros, celle
de la Sapience par le mot copfa, sagesse, ou le pronom abm, suivi
du nom du héros, I'une de celles de Philon par le datif énidr, « c’est
par l'espérance » 1, celle de 1 Clém. g ss, quelquefois, par i wiotv.

3. Ces listes appellent péres (matépe) ou anciens (mpeopirepor) les
héros de 1’Ancien Testament 2.

4. Elles insistent toutes sur une vertu de I’homme plutét que sur
les interventions de Dieu. Icileur sagesse, la leur espérance ou leur foi3.

5. La vieille idée sapientiale de la rétribution s’y affiche sans
scrupule 4.

6. Ces listes témoignent de la crise que subit la sagesse & basse
époque. La vieille sagesse promettait en effet la gloire, le succes, la
richesse et la victoire pour ce monde-ci. Les échecs d’Israél contrai-
gnirent les sages & remettre & demain ce qu’ils ne pouvaient assurer
aujourd’hui : une doctrine de la rétribution dans 1’au-dela se déve-
loppe donc, tandis que prend naissance une conception du martyre.

7. Enfin, autre caractéristique de cette crise, le fait méme que
I'on reprenne des exemples du passé comme norme de la foi et de la
vie pour aujourd’hui.

En résumé, nous trouvons dans cette littérature sapientiale tar-
dive des listes ou les vertus vantées peuvent varier, mais dépendent
finalement toutes de la sagesse, ou les actions narrées changent,
elles aussi, selon la vertu que I'on célébre, mais ou la forme stéréo-
typée est partout semblable et, surtout, les héros toujours les mémes 5.

Enumérer les caractéristiques principales de ces listes aura suffi,
= ’ b} 3 2 g | 2 = ? 4
je 'espére, a rendre vraisemblable I'arriére-plan sapiential d’Héb. 11 :

1 De praemiis et poenis, de exsecrationibus 11, éd. A. BECKAERT, in: Les
(Euvres de Philon d’Alexandrie 27, Paris, 1961, p. 46-48. Il ne s’agit pas ici
d’une liste directement centrée sur l'histoire du salut; mais les exemples
d’Abraham, Jacob et Joseph viennent peu apres.

2 atépeg: Ps. 78, 3 (LXX 77); Ps. 106, 6. 7 (LXX 105); Sir. 44, 1;
Sap. 12, 6; 18, 6. 22. 24; T Macc. 2, 50. 5I. TpeaBUTepor: Ps. 105, 22 (LXX 104) ;
Héb. 11, 2 ; hors de la liste, mais peut-étre sous influence sapientiale, 1 Clém. 1, 3.

3 Sir. 44 ss: les vertus des péres a l'origine de leur d6%a ; Sap. 105 : leur
co@ia; 1 Macc. 2, 49 ss : leur zéle pour la loi; PHILON, De praem. et poen. 11-
23 : leur espérance, leur repentir et leur justice; 28-48 : leur foi, leur joie et
leur ascése ; De wvirt. 19ss: leur noblesse ; Héb. 11 : leur foi; 4 Macc. 16:
leur Omopov qui est miotig; 1 Clém. 9 ss: leur obéissance, leur foi et leur
hospitalité.

4 Cf. Sir. 44, 16ss; Sap. 10, 17; 1 Macc. 2, 51 ; Héb. 11, 6.

5 Cf. K. BEYSCHLAG, o0p. cit.,, p. 67-134.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L’EPITRE AUX HEBREUX 137

ce chapitre embrasse I'histoire d’Israél en une liste dont la longueur,
la désignation des héros comme des mpeoBirepor, la forme stéreo-
typée miora suivie du nom de l'ancétre, le choix des héros ainsi
que l'ordre chronologique rappellent a s’y méprendre les listes sapien-
tiales indiquées.

En plus de cette parenté extérieure, trois éléments doctrinaux
rapprochent Héb. 11 de la sagesse : a) la notion de foi, §) un mélange
de théologie de la gloire et de théologie de la croix et c) le recours au
passé. H. Windisch avait déja noté que la wiomg de 1'épitre aux
Hébreux ressemblait plus a la foi de Philon qu’a celle de Paul . La
thése de E. Grisser confirme cette opinion 2 : vertu plutét que puis-
sance de Dieu, la foi, en Hébreux, particuliérement dans les exemples
du ch. 11, est avant tout confiance en un Dieu créateur, persévérance
dans I'épreuve, espérance en l'avenir, certitude de la justice distri-
butive de Dieu (cf. Héb. 11, 1 et 6). Sans qu’il dépende d’eux, 'auteur
des Hébreux a une conception sapientiale de la foi qui rappelle celle
de Philon et de Jacques en son épitre. Cette influence sapientiale
pourrait bien expliquer I'un des mystéres de 1'épitre aux Hébreux :
le contenu si peu christologique de la foi dans un écrit aussi christo-
centrique.

La liste de la Sapience révele une tension entre une théologie de
la gloire et une théologie de la croix. L’auteur peut dire de Jacob:
la sagesse «le fit réussir dans ses durs labeurs ... lui procura la
richesse ... le garda contre ses ennemis », en un mot le sauva dans
ce monde-ci (vieille doctrine de la sagesse) (Sap. 10, I0-I2); malis,
ajoute-t-il, «elle lui montra le royaume de Dieu», c’est-a-dire lui
révéla et lui promit le salut dans I'au-dela (doctrine plus récente de
la sagesse) (Sap. 10, 10). La méme dialectique se retrouve en Héb. 11
a propos d’Abraham, par exemple : 1a foi lui donna, a lui et & Sara,
une descendance, donc un de ces biens temporels que I’Ancien Testa-
ment, la sagesse en particulier, appréciait le plus ; elle lui apprit par
ailleurs a séjourner sur la terre comme en un pays étranger dans
I'attente de la vraie patrie, la cité céleste (Héb. 11, 8-16). Cette ten-
sion entre la gloire et la souffrance apparait encore a la fin du cha-
pitre dans I’énumeération des victoires militaires acquises par la foi
et des martyres endurés grace a la foi (Héb. 11, 33-34) 3.

Enfin, si 'auteur de 'épitre aux Hébreux recourt aux exemples
du passé et reprend une liste sapientiale qu’il adapte, c’est qu’il se

t H. WINDISCH, op. cit.,, p. 106-108 (Excursus: « Glaube im Hebr. »).

2 E. GRASSER, 0p. cif.

3 Sans pouvoir vraiment les expliquer, H. WiNDIiscH (op. c¢if., p. 105)
signalait déja ces triomphes militaires obtenus par la foi: « Der einzige Ab-
schnitt im NT, wo Kriegstaten als Glaubenszeugnisse gewertet und wo Kriegs-
helden und Martyrer neben- nicht gegeneinander gestellt werden. »



138 FRANCOIS BOVON

trouve, lui et sa communauté, dans un temps de crise, de crise de la
foi. Chrétiens de la deuxiéme génération, ils croient que rien ne se
passe, risquent de s’endormir et cherchent un sens a leur vie présente.

Il y a donc, & mon avis, pour la forme et pour le fond une parenté
entre Héb. 11 et les textes sapientiaux mentionnés. Parmi ces listes,
celle de la Sapience est a mon avis? la plus proche parente de notre
chapitre. Les affinités vont 1a jusque dans le détail :

1. Dans les deux cas, en Sapience et en Hébreux, la liste histo-
rique suit immédiatement une affirmation du salut par la vertu
vantée, salut par la sagesse en Sap. 9, 18, salut par la foi en Héb. 10, 39.

2. Dans les deux écrits également, la liste n’apparait pas de fagon
inattendue : en Sap. 7, 27, 'auteur affirme déja que la Sagesse s’est
répandue au long des ages dans des dmes saintes faisant d’elles des
prophétes. De méme en Héb. 1, 1, le prédicateur prétend qu’a plu-
sieurs reprises et de plusieurs maniéres Dieu parla aux hommes,
éveilla donc en eux la foi par l'intermédiaire des prophetes. Dans les
deux écrits, ces mentions de 'ceuvre de Dieu 6tent aux listes subsé-
quentes ce qu’elles pouvaient avoir de trop anthropocentrique (éloge
de vertus humaines).

3. Dans la description de la traversée de la mer Rouge, la parenté
devient littérale entre Sapience et Hébreux : Sap. 10, 18-19: « Elle
[la sagesse] leur fit franchir la mer Rouge et les conduisit a travers
I'onde immense, tandis qu’elle engloutissait leurs ennemis dans les
flots. » Héb. 11, 29 : « Par la foz, ils traversérent la mer Rouge comme
une terre séche, tandis que les Egyptiens furent engloutis apres avoir
essayé le passage. »

4. Enfin, juste aprés la liste, apparait dans la Sapience et en
Hébreux le motif sapiential s’il en est de la punition pédagogique
de Dieu envers ses enfants. Sap. 11, 10: « Car eux [les Israélites], tu
les éprouvais en pére qui avertit. » Héb. 12, 5-6, une des rares citations
du livre des Proverbes dans le Nouveau Testament, ce qui suffirait
a rendre vraisemblable une influence sapientiale : « Avez-vous oublié
I'exhortation qui s’adresse & vous comme a des fils: ‘Mon fils, ne
méprise pas la correction du Seigneur et ne te décourage pas quand
il te reprend. Car celui qu’aime le Seigneur, il le corrige et il chatie
tout fils qu’il agrée.’ » (Prov. 3, 11-12).

Cette parenté entre la Sapience et les Hébreux ne doit pas nous
faire conclure a une dépendance littéraire immédiate. Dans sa doc-
trine du martyre et son allusion aux massacres macchabéens, Héb. 11
se rapproche davantage de 4 Macchabées ; dans ses formules stéréo-
typées au datif, il rejoint plutoét Philon ; dans son insistance sur la
foi, il fait penser & 1 Clém. gss; dans sa liste des Juges et sa
mention d’'Hénoch, il rappelle plus volontiers le Siracide. C'est donc
a une tradition sapientiale et non a une source précise que notre



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'EPITRE AUX HEBREUX I3Q

auteur puise I. Cette tradition semble s’étre développée surtout dans
le milieu juif alexandrin. Alexandrie est le lieu d’origine de Philon,
des auteurs de la Sapience et de 4 Macchabées, le domicile enfin du
traducteur en grec du Siracide. Tout nous rameéne donc a Alexan-
drie 2. Or la plupart des critiques contemporains considérent cette
ville comme la patrie de I'auteur de notre épitre. Notre démonstra-
tion, si elle emporte la décision, confirme leur hypothése et porte un
nouveau coup a la théorie de H. Kosmala, déja bien ébranlée par
J. Coppens 3. Le professeur de Jérusalem voyait en Héb. une ceuvre
adressée a des membres de la secte de Qumran par un chrétien qui
connait bien leurs croyances et en partage certaines 4.

X
* *

Un dernier argument milite en faveur d’une influence de la sagesse
sur Héb. 11, c’est l'arriére-plan sapiential d'un autre passage de
I'épitre, Héb. 1, 1-4. L’hypothése, proposée d’abord par H. Windisch,
confirmée par R. Bultmann, fut reprise derniérement par W. L. Knox,
C. Spicq, U. Wilckens, A. Feuillet et P.-E. Bonnard 5. Nous lisons :
« Dieu, en ces jours qui sont les derniers, nous a parlé par le Fils,
qu’il a établi héritier de toutes choses, par qui aussi il a fait les
siécles 6. Resplendissement (amavyaoua) de sa gloire, effigie de sa
substance, ce Fils qui soutient 1'univers par sa parole puissante... »
En ce passage, 'auteur opére un transfert selon toute vraisemblance :
il transpose sur le Christ ce que I'on spéculait sur la Sagesse.

1 Contre G. ScCHILLE, art. cit.

2 Sur le milieu juif alexandrin, cf. H. DUESBERG et I. FRANSEN, Les Scribes
inspivés, introduction aux livves sapientiaux de la Bible, éd. remaniée, Mared-
sous, 1966, p. 755-760.

3 J. CoprpENs, Les affinités qumraniennes de I'Epitre aux Hébreux, NRTh
84, 1962, p. 128-141 et 257-282.

4 H. Kosmavra, Hebrier - Essener - Christen. Studien zur Vorgeschichte der
frithchvistlichen Verkiindigung, Leiden, 1959.

5 H. WiNDiscH, art. cit. ; R. BuLTMANN, Der religionsgeschichtliche Hinter-
grund des Prologs zum Johannes-Evangelium, in : Euckaristerion, Studien zur
Religion und Litevatur des AT und NT, Mélanges H. Gunkel, 11, Gottingen,
1923, p. I-26. Repris dans : Exegetica, Tibingen, 1967, p. 10-35; W. L. KNoOX,
St Paul and the Church of the Gentiles, réimpression, Cambridge, 1961, p. 113-
118 ; C. Seicq, op. cit.,, p. 5ss; U. WILCKENS, op. cit., p. 202 ; A. FEUILLET,
op. cit., p. 272-273 ; P.-E. BONNARD, 0p. cif., p. 140.

B. BotTE (La Sagesse et les origines de la Christologie, RSPhTh 21, 1932,
P. 54-67) refuse le passage de la Sagesse au Messie. W. D. Davigs (Paul and
Rabbinic Judaism, Some Rabbinic Elements in Pauline Theology, 2 éd. réim-
primée, Londres, 1962, p. 158 ss) n’admet pas non plus ce transfert: Christ
ne fut, selon lui, la Sagesse que parce qu’il devint d’abord la Nouvelle tora.

6 Le sens de alwv n’est pas sfr. Les éons désignent sans doute ici I'ensemble
de I'univers.



I40 FRANCOIS BOVON

Philon nous aide a comprendre ce phénomeéne. Dans un passage
de son Quis rerum divinarum heres sit, le philosophe d’Alexandrie
distingue deux sagesses : une Sagesse divine et une sagesse humaine 1.
I1 semble bien que les sages soient parvenus a une telle distinction
au I1°r siecle de notre ére. Certes ces deux sagesses entretiennent
d’étroites relations en ceci que la sagesse divine reste la source de
toute sagesse humaine, mais elles ne se confondent pas. La sagesse
qui se reflete en Héb. 11 est la sagesse humaine, inspirée par Dieu
au travers des dges ; sagesse qu’il transfére sur la foi. Quant a 'autre
Sagesse, dont il convient d’étudier le développement, il la transpose,
en Héb. 1, sur le Christ.

Cette Sagesse divine, qualité de Dieu, se personnalise au cours
des siécles. Parce que, depuis l'exil, le Dieu d’Israél devient de plus
en plus lointain, de plus en plus transcendant, les Juifs tentent de
résoudre le probléme de l'immanence de deux facons différentes 2.
Ils développent, d'une part, des angélologies et des démonologies
compliquées, ils créent, d’autre part, des hypostases, transfor-
ment donc progressivement des qualités divines en personnes plus
ou moins indépendantes (je prends le terme hypostase au sens que
lui donnent les historiens de la religion et non a celui qu’utilisent
les théologiens du dogme trinitaire). Parmi ces hypostases, la plus
importante est sans conteste la Sagesse, la chokma hébraique, la
oopio du judaisme hellénistique. Sans avoir le temps de justifier ma
position, je pense qu’il y a 1a création d'une hypostase, avec les Scan-
dinaves W. Schenke et H. Ringgren 3, et non pas immergence d’un
mythe gnostique archaique, comme le croient R. Bultmann, U. Wil-
ckens et G. Fohrer 4.

Cette Sagesse devient donc peu a peu une personne. Progressive-
ment, le nom Sagesse prend I'allure d'un nom propre, Frau Weisheit,
comme disent les Allemands! On la présente tantdt sous les traits

I Quis revum divinarum heves sit 126-129, éd. Mme M. HARL, in : Les (Euvres
de Philon d’Alexandrie 15, Paris, 1966, p. 228-230. Sur la Sagesse chez Philon,
cf. E. BREHIER, Les idées philosophiques et veligieuses de Philon d’Alexandrie,
3¢ éd., Paris, 1950, p. II15-I21I.

2 Cf. G. LINDESKOG, Studien zum neutestamentlichen Schipfungsgedanken,
Uppsala Univers. Arsskrift 11, Uppsala, 1952, p. 94 ; et W. D. DAVIES, op.
cit., p. 164 ss.

3 W. ScHENCKE, Die Chokma (Sophia) in der judischen Hypostasenspeku-
lation. Ein Beitrag zur Geschichte der veligidsen Ideen im Zeitalter des Hellenis-
mus, Videnskapsselskapets Skrifter 1I, Hist.-Filos. Klasse 1912, N° 6, Kris-
tiana, 1913. L’auteur admet certes un mythe de la Sagesse, mais antérieur a
I’époque qui nous intéresse et ol I'on assiste, selon lui, & un phénomeéne d’hypo-
statisation. H. RINGGREN, Word and Wisdom. Studies in the Hypostatization of
Divine Qualities and Functions in the Ancient Near East, Lund, 1947, p. 132-133.

4 R. BULTMANN, arf. cit. ; U. WILCKENS, art. cit.,, p. 508-510 et op. cit.,
p. 160 ss; G. FOHRER, arf. cif., pP. 490 Ss.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'EPITRE AUX HEBREUX I4I

d’une enfant, tantdt sous ceux d’une jeune fille ou d’une femme, par-
fois méme sous ceux d'un crieur public. Pour donner un peu d’étoffe
a cette réalité abstraite que I'on se met a prendre pour une personne,
on I'habille de quelques oripeaux mythiques, ce qui lui donne cette
allure hétéroclite. Au point méme qu’elle n’est pas toujours person-
nalisée ; en certains textes, elle apparait pluté6t comme une chose :
la voici sous la forme d’'un trésor, d’un arbre de vie, d’une source ou
d’un rocher .

L’important, ce sont les liens qui rattachent cette nouvelle hypo-
stase au cosmos et a Dieu. La vieille sagesse hébraique était centrée
sur I'univers et la nature. Il n’est pas étonnant des lors que la Sagesse
divine personnifiée soit associée au processus de la création, ce qui
implique sa préexistence. Influencée sans doute par I’hypostase
égyptienne de la Maa#, comme 1'a montré Mlle Ch. Kayatz 2, cette
Sagesse, en Prov. 8, se contentait d’étre I'enfant chéri de Dieu,
jouant aupres de son pere au jour de la création. Elle deviendra plus
tard architecte de la création. Le Siracide (II® siécle avant J.-C.)
parle d’elle, comme personne divine, plus clairement que Prov. 1-g 3.
La Sapience, qui s’est révélée un paralléle évident de Héb. 11, per-
sonnalise encore davantage la sopfa. Dans cet écrit la Sagesse est
vraiment une personne divine aux coétés de Dieu. Non seulement elle
a accés aux mysteres les plus secrets de Dieu (Sap. %, 17-21), mais
encore elle collabore 3 la création: Sap. 7, 12 la nomme yevérig,
mere, et 7, 21 texvimic, ouvriére, de toutes choses. Elle relaie donc
Dieu, devenu lointain, dans son role de créateur, de gouverneur
et de sauveur. Dans ses rapports avec Dieu, la Sagesse divine apparait
comme la premiere création de Dieu, son premier-né, son image
(Sap. 7, 26) et son resplendissement, anatyacua (Sap. 7, 26).

J'en ai dit assez pour que vous saisissiez sans peine l'influence
sur Héb. 1 de cette spéculation sapientiale au stade qu’elle avait
atteint a I’époque de Jésus. L’auteur de I’épitre aux Hébreux trans-
fére bel et bien sur le Christ ce que I’on spéculait sur la Sagesse divine.
La Sagesse était-elle antérieure a l'univers ? Christ devient pré-
existant. La Sagesse avait-elle servi d’architecte lors de la création ?
Christ crée. La Sagesse soutenait-elle le monde ? Christ pantocrator
gouverne l'univers. La Sagesse sauvait-elle ? Le Christ apporte la
délivrance. Ce ne sont pas seulement ces fonctions que le Christ
reprend a son compte, mais aussi les lettres de noblesse, les titres

t Trésor : Job 28 ; arbre de vie : Prov. 3, 18 ; source : PurLonN, De somn. 2,
242 ; rocher : PHILON, Legum alleg. 2, 21.

2 CH. Kavatz, Studien zu Proverbien I1-9. Eine form- und motivgeschichi-
liche Untersuchung unter Einbeziehung dgyptischen Vergleichsmaterials, Neu-
kirchen, 1966, p. 93-98.

3 Sir. 1, 1 et 1, 4.



142 FRANCOIS BOVON

mémes de la Sagesse. Comme la Sagesse, Christ est image de Dieu,
resplendissement (&madyaoua) de sa gloire .

Le passage de la Sagesse au Christ était possible, comme le prouve
le transfert comparable de la Sagesse sur la ¢éra dans le judaisme
rabbinique, 6@ qui, elle aussi, prit en charge les droits et les devoirs,
les titres et les fonctions de la Sagesse z. Du reste, 1’auteur de 1’épitre
aux Hébreux ne fut pas le seul, dans le christianisme primitif a trans-
poser sur le Christ ce que ’on disait de la Sagesse. La tradition synop-
tique, ou du moins la source des Jogia, parait avoir identifié Jésus a
la Sagesse au point qu'une méme parole est attribuée, en Matthieu,
a Jésus et, en Luc, a la Sagesse3. De plus, indépendamment de
I'épitre aux Hébreux, I'auteur de I’hymne christologique Col. 1, 15-20
et celui du prologue de Jean opérérent, eux aussi, le méme transfert 4.
Au IIe si¢cle, Justin Martyr interpréta le premier Prov. 8 de fagon
christologique et de nombreux Peéres de I'Eglise spéculérent sur le
Christ, Sagesse de Dieu 5.

La Sagesse divine devient donc en Héb. 1 le Christ créateur et
rédempteur. La sagesse humaine devient en Héb. 11 la foi courageuse
et pleine d’espérance. La Sagesse avec majuscule est au Christ ce que
la sagesse avec minuscule est 4 la foi. C’était par la Sagesse divine
que les Juifs devenaient sages et par la sagesse humaine qu’ils con-
naissaient la Sagesse divine. C’est par le Christ que les chrétiens
deviennent croyants et par la foi qu’ils connaissent le Christ. Cette
structure paralléle explique, 2 mon avis, le verset 3a d’'Héb. 11 qui
est surprenant. Dans tous les autres exemples de ce chapitre, la foi
est la vertu opérant l'acte exemplaire rappelé : ainsi la foi de Noé
I'embarquant sur les ondes. Or, au verset 3, nous lisons : « C’est par
la foi que nous comprenons que les siécles ¢ ont été créés par la parole
de Dieu. » Il est vraisemblable que dans la tradition recueillie ce fut

1 La Sagesse divine, selon Philon, et sans doute selon les sages juifs de
I'époque, était polyonyme, ce qui facilita le transfert sur le Christ. Sur cette
polyonymie, cf. E. BREHIER, o0p. cil.,, p. II3.

2 Cf. B. BoTTE, art. cit., p. 54 ss; U. WILCKENS, arf. ¢it., p. 502-504 (chez
Joséphe et dans les littératures apocalyptique et rabbinique) ; W. D. Davigs,
op. cit., p. 168 ss. Personne ne conteste ce passage qu'un texte comme Sir. 24, 23
rend indubitable. Sans qu'’il y ait identification explicite entre ces deux gran-
deurs, la #fra et la Sagesse n’en sont pas moins rapprochées a Qumrin, cf.
F. NoETSCHER, Zur theologischen Terminologie der Qumran-Texte, Bonn, 1956,
p. 62-64.

3 Mat. 23, 34 s et Luc 11, 495s. Autres logia sapientiaux : Mat. 11, 16-19
= Luc 7, 31-35 et Mat. 11, 25-30 (cf. Luc 10, 21-22). C{f. 4 ce sujet A. FEUILLET,
arvt. cit. Sur le caractére sapiential de la source Q, cf. J. M. ROBINSON, ar?. cit.

4 Cf. H. WINDIScH, art. cif. ; R. BULTMANN, arf. cif. ; A. FEUILLET, 0p. cit.

5 Dialogue avec Tryphon 61, 1. 3 ss. Cf. H. JAEGER, The Patristic Concep-
tion of Wisdom in the Light of Biblical and Rabbinical Research, in : Studia
Patristica 4, TU 79, Berlin, 1961, p. 9o-106.

6 Sur le mot aldv, cf. supra, p. 139, n. 6.



LE CHRIST, LA FOI ET LA SAGESSE DANS L'EPSTRE AUX HEBREUX 143

par la Sagesse que Dieu créa tout l'univers, par la Sagesse divine,
mentionnée une fois comme point de départ des exemples de sagesse
humaine qui allaient suivre. Transférant les deux sagesses sur le
Christ et sur la foi, le rédacteur fait de la création du monde une
ceuvre de la Parole de Dieu, donc du Christ et congoit la foi comme
moyen de connaissance : « C'est par la foi que nous comprenons... » ¥
Il faudrait avoir le temps de montrer combien la relecture chré-
tienne des listes sapientiales (ch. 11) et des spéculations sapientiales
(ch. 1) est une activité créatrice et critique. L’exemple du verset 3
vient de nous montrer la différence entre la tradition et la rédaction
ainsi que I'apport constructif de cette derniére. Deux détails vont
nous indiquer dans quelle direction s’oriente I'effort critique du rédac-
teur. Comme il est chrétien, il n’oublie ni 'incarnation, ni la croix ;
c’est pourquoi, il ajoute en Héb. 1, 3 «ayant accompli la purification
des péchés», alors que la Sagesse divine ne se livrait jamais elle-
méme pour procurer aux hommes le pardon 2. De méme, a la suite
d’'Héb. 11, il tente de corriger ce que la foi, sous l'influence de la
sagesse, risquait d’avoir de trop vertueux, de trop anthropocentrique
par sa mention du Christ au début du ch. 12. Jésus-Christ, dernier
témoin et martyr de la liste, est en fait beaucoup plus qu’un exemple.
N’est-il pas « le chef et le réalisateur de la foi», 6 tfi¢ mioTewg dpxnYoOS
kol Telewwtng Incotg ?

Dans sa relecture, 'auteur de 1’épitre n’a pas critiqué la double
perspective cosmique et historique de la sagesse. Au contraire, il a
maintenu cette correspondance sapientiale du cosmique et de I'histo-
rique. Par la mention du Christ créateur, il évoque la portée cos-
mique du dessein de Dieu: tout 'univers est l'ceuvre du Christ.
Christ supporte le monde et le sauve. Par le récit de 'histoire de la
foi, l'auteur rappelle la visée historique de la révélation et de la
rédemption : notre Dieu est un Dieu digne de foi qui ceuvre a travers
les siécles. Certes cette double affirmation de la rédemption cosmique
et de l'histoire du salut reste un acte de foi: wiorer vooUuev, dit
le verset 3 d'Héb. 11, « C’est par la foi que nous comprenons que les

T Dans son article (A Note on Hebrews XI. 3, JThSt 10, 1959, p- 326-
329), A. G. WippEss propose de rattacher mioter & kamnpticOa et non pas a
vooduev: il s’agirait ici de la foi de Dieu. Inacceptable au niveau de la rédaction
(que faire en ce cas des mots prjuati 8eod ?), la suggestion de A. G. Widdess
est valable au niveau de la tradition. Il y était question de la Sagesse de Dieu
par laquelle Dieu créa l'univers.

2 'W. Vischer a insisté sur cette reprise critique de la tradition sapientiale
dans le judaisme et dans le Nouveau Testament, spécialement en Héb. 1, 1-4.
Cf. W. ViscHER, Der Hymnus der Weisheit in den Spriichen Salomos 8, 22-31,
EvTheol 22, 1962, p. 316-325, spécialement p. 319-320.

Je dois plusieurs références bibliographiques et bien des indications au
professeur R. Martin-Achard. Qu'il soit assuré de ma vive gratitude.



I44 FRANCOIS BOVON

siécles ont été créés par la parole de Dieu ». Par la foi aussi, pouvons-
nous ajouter, que nous connaissons l’histoire du salut. Lire intelli-
gemment la nature et 1'histoire ne suffit pas a y découvrir le doigt
de Dieu a I'ceuvre. Il y faut l'intervention de la foi.

Notre théologie n’a-t-elle pas besoin de retrouver cette perspective
cosmique et historique ? Héb. 1 et Héb. 11, I'un et 'autre, jamais
I'un sans 'autre. Sans Héb. 1, ’histoire du salut d’Héb. 11 reste
privée de fondement christologique, risque de tourner en idéologie.
Sans Héb. 11, au contraire, I'ceuvre du Christ manque de point
d’impact anthropologique, menace de nous rester étrangére. Cette
correspondance n’est-elle pas une preuve suffisante de l'actualité de
I'épitre aux Hébreux ? Mais il y a plus. Comme les destinataires de
I'épitre aux Hébreux, nous traversons une période de crise, de crise
de la foi. Telle la deuxiéme génération chrétienne, nous nous trou-
vons dans le creux de la vague, fatigués, souvent sans espérance. Les
reponses du prédicateur alexandrin ne nous sont-elles pas alors direc-
tement adressées ? L’épitre aux Hébreux n’est-elle pas 1'épitre de
demain ?

Frangois Bovon.



	Le christ, la foi et la sagesse dans l'épitre aux Hébreux

