
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 2

Artikel: La signification de l'alliance dans l'ancien testament : d'après quelques
récents travaux

Autor: Martin-Achard, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380894

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SIGNIFICATION DE L'ALLIANCE

DANS L'ANCIEN TESTAMENT

D'APRÈS QUELQUES RÉCENTS TRAVAUX

Nul ne conteste l'importance de la notion d'alliance dans la
révélation biblique et donc dans la théologie chrétienne. L'orthodoxie
réformée, en particuher avec Coccejus », a même tenté jadis d'exposer

l'ensemble des données scripturaires en élaborant une doctrine
des alliances de Dieu avec les hommes, une théologie fédérale, qui reprenait

et développait une réflexion amorcée dès Irénée et dont les
éléments se trouvent déjà dans le Pentateuque, notamment dans la
tradition sacerdotale 3. La théologie de « l'histoire du salut », si répan-

• On trouvera une abondante bibliographie dans Dennis J. Mac Cart hy
S.J. : Der Gottesbund im Alten Testament. Ein Bericht über die Forschung der
letzten Jahre. Stuttgarter Bibelstudien, 13, Stuttgart, 1966. Cet exposé reprend
et complète un article précédemment paru en anglais dans The Catholic Biblical
Quarterly (CBQ), 27, 1965, p. 217-240. Il est regrettable que les travaux du
professeur A. Dupont-Sommer, et notamment son ouvrage sur Les inscriptions
araméennes de Sfiré (Stèles 1 et u), Mémoires présentés par divers savants à
l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 15, 1958, ne soient pas
mentionnés. Sur ce même sujet de l'alliance, cf. tout récemment Georg Fohrer :

Altes Testament — « Amphiktyonie » und «Bund» TLZ, 91, 1966, col. 801-
816 et 893-904.

2 Jean Cadier : Les alliances de Dieu, ETR, 31, 1956, p. 10-30, renvoie à
G. Schrenk : Gottesreich und Bund im älteren Protestantismus, vornehmlich bei
Johannes Cocceius, Beiträge z. Förderung Chr. Theologie, 5, 1923. Cf. aussi
P. Jakob, dans RGG, 3e édition, tome i, col. 1518 ss. Sur la relation entre
les deux Testaments chez Calvin, cf. Hans Heinrich Wolf : Die Einheit des
Bundes, Beiträge z. Geschichte u. Lehre d. Reformierten Kirche, 10, 1958 ;

sur la théologie de K. Barth, J. L. Scott : The Covenant in the Theology of
Karl Barth, Scott. Journ. Theology, 17, 1964, p. 182-198, etc.

3 J. Wellhausen voyait dans le récit sacerdotal P) le Liber quattuor
foederum, comme le rappelle W. Zimmerli dans : Sinaibund und A brahambund.
Ein Beitrag zum Verständnis der Priesterschrift, Festgabe f. Walther Eichrodt
z. 70. Geburtstag, TZ, 16, i960, p. 268. Cf. encore le titre significatif du
paragraphe intitulé : « La théologie de l'alliance divise en périodes l'histoire canonique

du salut », dans Gerhard von Rad : Théologie de l'Ancien Testament,
t. 1, 1963, p. 118 de l'édition française (p. 135 de la 2e édition allemande).



LA SIGNIFICATION DE L'ALLIANCE DANS L'A. T. 89

due de nos jours, ne fait à certains égards que prolonger cette ligne
de pensée.

Plusieurs disciplines théologiques sont directement intéressées par
les recherches sur l'alliance dans l'Ancien Testament et comme les
études dans ce domaine ont été nombreuses ces dernières années, nous
désirons, dans les lignes qui suivent, rappeler quelques-uns des
problèmes abordés par les biblistes. Bien que certaines hypothèses avancées

à ce propos doivent être contestées et que plusieurs questions
restent ouvertes, nous constatons que le persévérant effort des
spécialistes nous permet de mieux comprendre ce que représente
l'alliance au sein de l'Ancien Testament.

Nous envisagerons d'abord les points traités habituellement dans

une enquête sur cette notion ; un deuxième paragraphe sera consacré

aux multiples travaux qui se fondent sur une comparaison entre
les formulaires d'alliance du premier ou du deuxième millénaire et
les textes vétérotestamentaires ; dans une troisième partie nous
examinerons les objections qui ont été soulevées à ce sujet et nous
tenterons de tirer un bilan provisoire de l'ensemble de cette recherche.

Plusieurs savants se sont intéressés à l'étymologie de berit, que
l'on traduit généralement par alliance, sans parvenir d'ailleurs à faire
l'unanimité sur ce point. Parmi les explications proposées, il faut
retenir soit celle de L. Köhler, adoptée par E. Jacob, qui estime que
berit dérive du verbe barah manger) et marque ainsi la relation
qui existe entre manger ensemble et conclure un pacte, soit celle de
O. Loretz, qui a récemment repris une ancienne hypothèse en la
modifiant quelque peu : selon lui, berit, en hébreu, correspond à
l'akkadien bifertu(m) et à l'assyrien berittu et son sens primitif est
« lien ». Enfin rappelons que M. Noth, à partir de textes de Mari,
pense que berit provient d'une préposition birit entre), devenue
adverbe, puis substantif ». La portée de berit dépend d'ailleurs moins
de son étymologie que de son emploi dans un contexte donné.

La traduction de ce terme dans une langue moderne soulève des
difficultés. Certains biblistes contestent les mots d'alliance, de Bund
ou de Covenant usuellement employés ; ils remarquent que la Septante
a préféré à sunthëkë alliance) diathëkë qui équivaut à «disposition»,

1 L. Köhler, dans L. Köhler-W. Baumgartner : Lexicon in Veteris
Testamenti Libros, Leiden, 1953, p. 152, et JSS, 1.1956, p. 6 s. ; Ed. Jacob :

Théologie de l'Ancien Testament, Paris-Neuchâtel, 1955, p. 170 s. ; O. Loretz :

Berit-n Band-Bund », VT, 16, 1966, p. 239-241 ; M. Noth : Das alttestamentliche
Bundschliessen im Lichte eines Mari-Textes, 1955, reproduit dans Gesammelte
Studien z. A.T. München, 1957, p. 147 s.



gO ROBERT MARTIN-ACHARD

comme la Vulgate l'a compris (testamentum) ». La berit serait donc
moins un contrat qu'une ordonnance ; elle dépendrait plus de la
décision unilatérale d'un des partenaires que de pourparlers en vue
de l'établissement d'un pacte 2. S'il n'est guère possible de reconstituer

l'évolution sémantique de berit, comme J. Begrich l'a tenté 3,

il faut cependant admettre que ce vocable n'a pas toujours eu le
même sens à travers toute la période vétérotestamentaire 4 et que
la traduction « alliance », que nous conservons, faute de mieux, n'est
qu'approximative.

Il est difficile de se faire une idée précise du rituel qui accompagnait

la conclusion d'une berit ; les indications de l'Ancien Testament
à ce sujet sont rares et disparates. Les textes parlent surtout de
sacrifices, de repas et de dons. Le fait de manger ensemble semble avoir
eu une importance particulière (Gen. 26:28 ss ; 36,46,54 ; Jos. 9:14, etc.),
sans doute parce que, comme l'écrit P. van Imschoot, « l'absorption
d'une même nourriture crée une unité entre les commensaux » 4. On

1 Article diathékë, Th.W.NT. 1935, t. 2, p. 106 ss (Quell.-Behm). Selon
L. Köhler (Lexicon), on trouve berit 286 fois dans l'A.T. et diathékë 275 fois
dans la version grecque, diathékë, précise Quell, op. cit., p. 106 s., traduit
parfois d'autres mots hébreux tels que loi (Daniel 9 : 13), parole (Deut. 9 : 5), etc.

* A propos de berit, P. Grelot écrit, dans Sens chrétien de VAncien Testament,

2e édit., Paris, 1962, p. 137: «Ce terme désigne essentiellement une
«disposition» juridique... l'alliance en question n'est pas un contrat (ou un
pacte) qui laisserait ses deux partenaires sur pied d'égalité. Dieu impose les
clauses, et il exige de son peuple qu'il « observe l'alliance » (Gen. 17 : 9 ; 19 : 5) ;

quant à lui, il ne s'engage que par promesse. » On notera à ce propos qu'à
côté de l'expression habituelle karat berit (conclure, litt, couper [immoler une
victime en vue de l'alliance] une alliance) on rencontre notamment dans les
textes sacerdotaux des formules comme ndtan berit (accorder une alliance)
(Gen. 17 : 2) et hëqim berit (instaurer une alliance) (Gen. 6 : 18 ; 9 : 9, 11), etc.,
qui soulignent le fait que la berit est due à une initiative divine en faveur de
l'humanité ou d'Israël.

3 J. Begrich : Berit. Ein Beitrag z. Erfassung einer alttestamentlichen
Denkform, ZAW, 60, 1944, p. I-II, a tenté de montrer que la berit, comprise
d'abord comme une décision unilatérale de Yahvé envers son peuple, serait
devenue peu à peu une alliance bilatérale et finalement l'équivalent de torà ;

A. Jepsen : Berith. Ein Beitrag z. Theologie der Exilszeit, dans «Verbannung
und Heimkehr». W. Rudolph Festschrift, Tübingen, 1961, p. 161-179, a
contesté ce point de vue avec raison. Alliances unilatérales et bilatérales ont
existé dès les temps anciens. Cf. encore : H. W. Wolff : Jahwe als
Bundesvermittler, VT, 6, 1956, p. 316-320.

4 Remarquons ici que, selon L. Köhler (Lexicon), berit se trouve surtout
dans les traditions historiques et législatives (Genèse : 27 fois ; Deutéronome :

27 fois ; Josué : 22 fois ; Chroniques : 29 fois, etc.) ; elle est rarissime dans les
textes sapientiaux (4 fois), peu fréquente dans les Psaumes (21 fois). Les
prophètes avant le VIIe siècle ne l'ont guère utilisée (3 fois dans des passages
contestés chez Esaïe, 1 fois chez Amos, 5 fois chez Osée) ; on la rencontre
plus fréquemment chez Jérémie (23 fois, dont 14 dans Jér. 31 ss), chez Ezéchiel
(18 fois) et à la fin du livre d'Esaïe (8 fois).

4 P. van Imschoot : Théologie de l'Ancien Testament, Paris, t. 1, 1954,
p. 241.



LA SIGNIFICATION DE L ALLIANCE DANS L A. T. gì

notera ici que, dans l'un des récits sur l'alliance sinaïtique, Moïse et
les anciens « mangèrent et burent » en présence (faut-il aller jusqu'à
dire : en compagnie de Dieu (Ex. 24 : 1 s., 9-11) ».

La conclusion d'un pacte est liée à l'immolation d'animaux.
M. Noth a montré que « tuer un âne » est, à Mari, une expression
technique pour sceller une alliance 2. Cet acte rituel, évoqué dans
la formule kàrat berit (couper, immoler... une alhance) qui a des

équivalents en grec et en latin, repose sur la pensée que partager
le même sang ou l'échanger, c'est devenir une même âme, participer
à une même vie. Dans Ex. 24 : 3-8, autre tradition sur l'alliance
sinaïtique, Moïse asperge l'autel, signe de la présence divine, puis le peuple
avec le sang des victimes en prononçant les paroles : « Ceci est le sang
de l'alliance que Yahvé a conclue avec vous... » (v. 8b) 3.

Les indications d'ailleurs peu explicites de Gen, 15 : 9 s., 17 s. et
de Jér. 34 : 18 s. conduisent à une autre interprétation de cet usage
du sang. Il s'agit alors d'un rite d'imprécation : le contractant s'engage
sous peine de mort à observer scrupuleusement les clauses du traité ;

en cas de défaillance, en effet, il connaîtra le sort de la bête immolée.
On connaît divers exemples de ce geste rituel, ainsi celui que rapporte
P. van Imschoot :

Devant un bouc coupé en morceaux, Mati'ilu prononce la malédiction

suivante lors de la conclusion d'un pacte avec le souverain assyrien

: « Si Mati'ilu pèche contre le serment : de même que ce bouc
a été enlevé de son parc... ainsi Mati'ilu sera enlevé avec ses fils et
ses filles... Cette tête n'est pas celle du bouc, mais celle de Mati'ilu,
la tête de ses fils... Si Mati'ilu est parjure, comme la tête de ce bouc
est abattue, ainsi sera tranchée la tête de Mati'ilu. » 4

1 Cf. les commentaires. M. Buber écrit à ce propos : « (Dieu) a invité les
anciens chez lui à un repas... », laissant entendre par là que ce repas d'alliance
s'est déroulé devant, si ce n'est avec Dieu lui-même (Moïse, coll. Sinaï, Paris,
I957> P- »44)-

2 M. Noth, op. cit., p. 144 s. ; P. Buis : Les formulaires d'alliance, VT,
16, 1966, p. 396-411.

3 Cf. les commentaires. G. Auzou parle à ce propos de dépeçage symbolique,
écrit dans De la servitude au service (Etude du livre de l'Exode, Paris, 1961,
p. 271) : « Partager en quelque manière un même sang, le sang des mêmes
victimes immolées, c'est prendre part à une même vie, se rendre vitalement
solidaires... Moïse asperge de sang l'autel, qui représente Dieu (20 : 24) et du
même sang, « le sang de l'alliance », il asperge le peuple. Les « alliés » sont unis
dans une même vie, pour une vie ensemble. »

4 P. van Imschoot, op. cit., p. 243, ou, avec une traduction quelque peu
différente, P. Buis, op. cit., p. 399. Il existe d'autres parallèles, anciens et
récents de ce rituel, qui n'a d'ailleurs pas toujours le même sens. Cf., par
exemple, le traité de Barga'ayah, roi de KTK avec Mati'el, roi d'Arpad, dans
A. Dupont-Sommer, op. cit., p. 216 s. ; H. Donner-W. Röllig : Kanaan, u.
Aramäische Inschriften. Wiesbaden, 1964, t. 2, p. 240.



92 ROBERT MARTIN-ACHARD

Jérémie rappelle ce rite pour justifier la sentence de mort qu'il
prononce contre les Jérusalémites (Jér. 34) ; sa mention dans Gen. 15,
sert à souligner le caractère sacré et du même coup irrévocable de

l'engagement pris par Yahvé envers Abraham ».

Les quelques annotations ainsi recueillies dans l'Ancien Testament
sont insuffisantes pour reconstituer un ou des rituels de la berit et ne
nous éclairent guère sur le déroulement d'une fête de l'alliance ou du
renouveUement de l'alliance sur laquelle certains auteurs ont attiré
l'attention, mais dont bien des éléments nous échappent2.

Plusieurs travaux ont tenté d'élucider la question des relations
qui existent entre les diverses alliances dont parlent les écrits bibliques,
en particulier entre l'alliance mosaïque et l'alliance davidique ou
entre l'ancienne et la nouveUe alliance. Nous ne faisons que
mentionner ici ce point qui, à lui seul, mériterait un long développement

3.

Mais c'est de la signification théologique de la berit et de sa place
dans le cadre vétérotestamentaire que l'on a surtout discuté. C'est
ainsi qu'on a affirmé ou contesté le caractère juridique de la notion
vétérotestamentaire de l'alliance et son importance dans le cadre de

1 A propos des sacrifices en relation avec l'alliance, R. de Vaux note
que ielamim, traduit parfois par « sacrifice pacifique » ou « de salut », pourrait
être appelé « sacrifice d'alliance », mais il préfère employer l'expression « sacrifice

de communion ». (Les sacrifices de l'Ancien Testament, Cahiers de la Revue
biblique, 1, Paris, 1964, p. 28-48, spec. p. 37).

2 S. Mowinckel estime que la grande fête de l'automne à Jérusalem a
été considérée comme une fête du renouvellement de l'alliance (cf. Le
Décalogue, Etudes d'Hist. ph. rei. 16, 1927, p. 114 ss) ; un peu dans le même sens,
G. von Rad a rattaché la tradition sur le Sinaï à une fête du même type (cf.
Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch, BWANT, 26, 1938, p. 18 ss

GS. 8, 1958, p. 28 ss) ; Théologie, op. cit., tr. fr., p. 166 ss). A. Weiser
a essayé de reconstituer le culte ou la fête de l'alliance, à partir des Psaumes
(cf. son commentaire aux Psaumes, ATD, 14, 1950, etc.) ; cf. aussi P. Buis,
op. cit., p. 396 ss, etc.

3 II s'agit d'abord de faire le dénombrement des alliances dans le cadre
de la révélation biblique. Irénée a parlé de quatre alliances, selon Adv. haereses.
Livre m, XI, 11), la théologie calviniste de 5 ou de 7. Il faut ensuite situer
chacune d'entre elles (noachique, abrahamique, mosaïque, davidique, lévitique)
par rapport aux autres et notamment par rapport à l'alliance scellée au Sinaï ;

enfin on devra préciser les liens entre la nouvelle alliance, annoncée par Jérémie
et réalisée par le Christ, avec l'ancienne berit. Parmi les études sur ces
problèmes, signalons : L. Rost : Sinaibund und Davidsbund, TLZ, 72, 1947,
col. 129 ss ; M. Sekine : Davidsbund und Sinaibund bei Jeremia, VT, 9, 1959,
P- 47-57 ; A.. H. J. Gunneweg : Sinaibund und Davidsbund, VT, 10, i960,
p. 335-341 ; H. Gese : Der Davidsbund und die Zionserwählung, ZThK, 61,
1962, p. 10-26, etc. ; W. Zimmerli : Sinaibund und Abrahambund, 1950 GS.
J963. P- 205-216) ; R. Martin-Achard : La nouveUe alliance selon Jérémie,
R.Th.Ph. 12, 1962, p. 81-92 (avec bibliographie) ; J. Coppens : La nouvelle
alliance en Jérémie 31 :31-34, CQB, 25, 1963, p. 12-21 ; J. L'Hour : L'alliance
de Sichern, RB, 69, 1962, p. 5 ss ; 161 ss ; 350 ss, etc. (cf. la bibliographie dans
l'ouvrage de D. J. Me. Carthy mentionné à la note 1, p. 88).



LA SIGNIFICATION DE L ALLIANCE DANS LA. T. 93

la révélation de Yahvé à Israël. Dans sa Théologie, W. Eichrodt avait
insisté sur le fait que la berit entre Dieu et son peuple impliquait
une certaine réciprocité d'engagement. Elle liait Israël qui se devait
tout à Yahvé ». A. Jepsen, à la suite de J. Begrich, a récemment
défendu une thèse inverse : l'alliance n'a pas de caractère juridique ;

elle est une libre et gracieuse disposition de Dieu envers son peuple,
que celui-ci n'a qu'à accepter ; elle consiste avant tout dans une
promesse 2. W. Eichrodt lui a répondu en maintenant, avec raison
à notre sens, que la berit exigeait l'obéissance d'Israël : l'alliance
suppose un lien étroit avec le commandement divin 3.

A la fin du siècle dernier, divers spécialistes ont prétendu que
la berit, au sens théologique du terme, était un theologoumenon
de création récente ; après J. Wellhausen, J. J. P. Valeton jr. et
R. Kraetzschmar ont soutenu que l'alliance n'avait pris de signification
qu'après l'intervention des prophètes et même seulement à l'époque
du Deutéronome et de Jérémie 4. Tout au contraire W. Eichrodt a
déclaré, dans les premières pages de sa Théologie, que la berit, c.à.d.
l'alliance sinaïtique, a joué dès les débuts de l'histoire d'Israël un
rôle décisif et qu'elle pouvait être considérée comme la donnée
centrale de l'Ancien Testament ; c'est à elle que les notions vétérotesta-
mentaires teUes que celles de Dieu, du culte, du droit ou de l'eschatologie

doivent leur spécificité 5. Cette affirmation du professeur
bâlois a été en général bien accueillie, en particulier par les théolo-

1 W. Eichrodt : Theologie des Alten Testaments, 3e édit. Berlin, 1948, p. 6 s.
Cf. G. Quell, op. cit., p. 109 ss.

2 A. Jepsen : Berith, ein Beitrag z. Theologie der Exilszeit, Verbannung
und Heimkehr, Rudolph-Festschrift. Tübingen, 1961, p. 161-179.

3 W. Eichrodt : Bund und Gesetz, Erwägungen zur neueren Diskussion,
dans « Gottes Wort und Gottes Land », H. W. Hertzberg Festschrift,
Göttingen, 1965, p. 30-49. Les articles de A. Jepsen et de W. Eichrodt illustrent
parfaitement le débat au sujet de la signification théologique de la berit ; cette
discussion soulève le problème de la relation entre l'alliance et la torà, et finalement

entre l'Evangile et la Loi ; aussi des préoccupations dogmatiques ne
sont-elles pas toujours étrangères aux prises de position des exégètes. Signalons
que W. Eichrodt fait sienne une suggestion de F. Hesse (Ev. Luth. Kirchenzeitung,

13, 1959, p. 117 ss) en proposant d'employer le terme de commandement

(Gebot) plutôt que celui de loi (Gesetz) en relation avec la berit (op. cit.,
p. 41 s.).

4 J. J. P. Valeton jr., dans ZAW, 12, 1892 et 13, 1893 ; R. Kraetzschmar
: Die Bundesvorstellung im Alten Testament in ihrer geschichtlichen

Entwicklung, 1896. Pour B. Stade, comme le rappelle W. Eichrodt : Theologie,
op. cit., p. 6, Jérémie est le premier prophète qui a compris les relations entre
Yahvé et Israël dans le cadre d'une berit.

5 Après avoir défini l'alliance et évoqué son destin dans l'histoire d'Israël,
W. Eichrodt traite successivement des ordonnances de l'alliance
(Bundessatzungen), du nom et de la nature du Dieu de l'alliance (Bundesgott), des

organes de l'alliance (die Organe des Bundes) tels que le prêtre, le prophète,
le roi, etc.



94 ROBERT MARTIN-ACHARD

giens, heureux de découvrir que les textes de l'Ancien Testament,
apparemment si disparates, s'ordonnaient autour d'un principe unique.
Cependant on lui a objecté le fait que les prophètes du VIIIe siècle

— l'âge classique de la prophétie — n'avaient guère parlé de la berit.
Pour W. Eichrodt, ce silence est voulu : par son caractère juridique,
l'alliance pouvait en effet donner heu à une mauvaise interprétation
des rapports entre Yahvé et Israël et favoriser un culte du style
« Do ut des » ; ce contre quoi précisément les prophètes n'ont cessé

de lutter tout au long de leur ministère ». De toutes façons, l'étude
du professeur W. Eichrodt a à nouveau attiré l'attention des biblistes
sur une notion restée quelque peu dans l'ombre depuis le début du
siècle.

Les articles de G. E. Mendenhall dans The Biblical Archaeologist
en 1954 marquent une nouvelle étape dans les recherches sur l'alliance
dans l'Ancien Testament2. E. G. Mendenhall est en effet le premier
à avoir utilisé à ce sujet les protocoles d'aUiance hittites du
deuxième millénaire, connus depuis quelques décennies et étudiés notamment

par V. Koroéec en 1931 déjà 3. Son initiative allait se révéler
féconde, puisqu'elle devait être suivie d'une série de travaux basés à

leur tour sur la comparaison entre divers passages de l'Ancien Testament

et des documents hittites (XVe-XIIIe siècle) et par la suite
aussi assyriens et araméens (VIIIe-VIIe siècle) 4.

Dans son exposé qui traite des caractéristiques du droit et de
l'alliance dans l'ancien Israël, de leur histoire et de leurs relations,
G. E. Mendenhall affirme que le droit israélite se fonde sur l'aUiance
mosaïque dont l'ancienneté ne fait aucun doute à ses yeux. Il s'appuie
à ce propos sur les paraUèles qu'il constate entre la structure du

1 Theologie, op. cit., p. 14 s.
2 Publié par la suite en un volume : Law and Covenant in Israel and the

Ancient Near East, Pittsburg, 1955. Traduction allemande : Recht und Bund
in Israel und dem Alten Vordem Orient, Th.St. 64, Zürich, i960 ; cf. : peu après
J. Muilenburg : The Form and Structures of the Covenantal Formulations,
VT, 9, 1959, p. 347-3°5-

3 Les documents hittites ont d'abord été présentés par E. F. Weidner
en 1923 dans Boghazkoï-Studien, Leipzig, et par J. Friedrich, Leipzig, en
1926 et 1930. Cf. aussi V. Korosec : Hethitische Staatsverträge, ein Beitrag
zu ihrer juristischen Wertung, Leipzig, 1931. Certains traités ont été traduits
en français ; cf. en annexe d'un article de J. Pirenne, dans Revue internationale

des droits de l'Antiquité, 3e série, t. III, 1956, p. 23-39 et 34 ss ; cf.
encore J. Nougayrol : Le palais royal d'Ugarit, IV, Paris, 1956, p. 48 ss.

4 Pour les textes araméens, cf. l'ouvrage de A. Dupont-Sommer, signalé
à la note 1, p. 88, et encore du même auteur : Une inscription araméenne
inédite de Sfiré, Bulletin du Musée de Beyrouth, 1956, 13, p. 23 ss. Pour les
textes assyriens, cf. en particulier D. J. Wiseman : The Vassal Treaties of
Esarhaddon, London, 1958 ; E. Weidner, dans Archiv für Orientforschung,
1932/33. 8, p. 24 ss.



LA SIGNIFICATION DE L'ALLIANCE DANS L'A. T. 95

décalogue (Ex. 20, cf. aussi Jos. 24) et le schéma d'alhance attesté
chez les Hittites jusqu'au XIIIe siècle.

Un peu plus tard, Kl. Baltzer publie une enquête sur le formulaire
d'alliance tel qu'il apparaît dans les textes hittites, puis vétérotes-
tamentaires et enfin juifs et chrétiens. Il retrace ainsi le développement

d'un genre littéraire particulier et met en évidence son rôle
dans les passages où il est question de l'établissement de la berit,
de son renouvellement ou de sa confirmation ». D. J. Mac Carthy
reprend en 1963 l'examen de l'ensemble des protocoles d'alliance
connus jusqu'ici dans l'ancien Proche-Orient (du début du deuxième
millénaire jusqu'au VIIIe siècle), reconnaît l'unité de base de ces
différents traités sans nier pour autant certaines diversités qui s'expliquent

fort bien pour des raisons d'ordre historique ; enfin il étudie
à la lumière de ce « pattern » plusieurs textes de l'Ancien Testament
et notamment le Deutéronome 2.

La plupart des traités dont font état les documents retrouvés
dans le Proche-Orient sont des traités de vassalité, qui mettent en
présence deux souverains de rang inégal, le plus puissant dictant plus
ou moins ses conditions à son vassal. Les protocoles d'alliance qui
nous les font connaître ont, nous l'avons vu, généralement la même
structure ; ils s'ouvrent par un préambule qui donne le nom et le
titre du monarque hittite. On notera la formule : « Ainsi parle X, le
Soleil, le grand roi, le héros, le roi de Hatti, fils de... » 3 Après cette
présentation vient le prologue historique qui prend une place importante

dans les traités hittites et consiste dans le rappel des événements

qui ont précédé la conclusion du pacte ; il insiste sur les
relations qui ont existé jusqu'ici entre le suzerain et son allié, en mettant
l'accent sur ce que ce dernier doit au grand roi. Le but du prologue
qui est souvent longuement développé, est de justifier l'alliance et
les conditions qui sont faites à la plus faible des parties en présence 4.

Suivent les stipulations. On distingue parfois la stipulation de base

1 Kl. Baltzer : Das Bundesformular, WMANT, 4, i960, Neukirche Kreis
Moers. L'auteur s'arrête d'abord à Josué 24, à Ex. 19 et 24, au Deutéronome,
puis, dans le cadre du renouvellement d'alliance, à Ex. 34, Néh. 9 s., Esdras 9 s.,
etc., ou de la confirmation de la berit, Josué 23, I Sam. 12. Il poursuit son
enquête au-delà des passages canoniques, et interroge la Règle de la Communauté

de Qumran, l'Ecrit de Damas, le Testament des douze Patriarches,
l'épitre de Barnabas, la Didachè.

2 D. J. Mac Carthy a bien montré ce que les divers traités avaient en
commun et ce qui les différenciait les uns des autres ; ensuite il s'est intéressé
à Deut. 4 : 41 - 11 : 32 ; 26-28, à la structure générale du cinquième livre de
Moïse, à I Sam. 12, Josué 24, etc.

3 J. Pirenne, op. cit., p. 32. Cf. aussi : « Ainsi parle le Soleil Mursil, le
Grand Roi, le roi du pays de Hatti, le favori du dieu Orage, le fils de... » (idem,
P- 23)-

4 Fait remarquable et significatif, le prologue manque dans les traités
assyriens et araméens.



Çj6 ROBERT MARTIN-ACHARD

qui indique d'une façon générale ce que le souverain attend de son
vassal : une parfaite loyauté, une stricte fidélité. Celui-ci adoptera donc

pour ligne de conduite l'attitude de Niqmadu, roi d'Ugarit, envers
Suppiluliuma : « Je suis le serviteur du Soleil, le Grand Roi, mon maître.
Avec l'ennemi de mon maître, je suis ennemi, et avec l'ami de mon
maître, ami » ; il prendra au sérieux cette interdiction : « Tu ne
tourneras pas les yeux vers un autre (roi). » » Les stipulations particulières
traitent de problèmes concrets : attitude à prendre vis-à-vis des

fugitifs, relations entre vassaux, question de frontières, tribut annuel,
visite à la cour, etc 2. Un allié sûr peut compter sur la protection de

son suzerain. Le protocole contient souvent une clause concernant
sa préservation et sa lecture, et se continue par un appel aux
témoins qui ne sont autres que les divinités des souverains engagés

par le pacte et les forces de la nature divinisées, montagnes, fleuves,
mer, nuages, et en particuher le couple ciel et terre 3. Ces dieux invoqués

lors de la conclusion d'une alliance en sont également les garants ;

Us ne manqueront pas de déchaîner les pires catastrophes contre le
vassal déloyal. Aussi les traités mentionnent-ils pour terminer une
série de malédictions et parfois aussi des bénédictions à l'adresse de
l'allié du grand roi 4.

Or la berit entre Yahvé et Israël unit également des partenaires
inégaux, et plus d'un passage de l'Ancien Testament évoque les
initiatives gracieuses de Dieu envers son peuple, l'obéissance que le

premier attend du second en contrepartie, les promesses et les menaces

qui concernent un Israël dévoué ou parjure. Aussi de nombreux
exégètes estiment-ils, à la lumière des textes proche-orientaux, que
ces divers éléments sont étroitement liés et relèvent d'un même genre
littéraire : le formulaire d'alliance. La comparaison avec les protocoles
d'alliance de l'Antiquité permet ainsi non seulement d'interpréter
teUe ou telle péricope de l'Ecriture Sainte, mais de donner leur
véritable signification théologique aux mentions de l'histoire du salut

prologue historique), aux commandements divins réunis dans
divers codes, qui constituent en définitive la Loi stipulations) et
à l'ensemble bénédictions-malédictions.

Les chapitres qui ont surtout retenu l'attention des spéciahstes
sont ceux qui ont trait à l'aUiance sinaïtique (Ex. 19-24 et 34), au pacte

1 J. NouGAYROL, op. cit., p. 48 ss ; J. Pirenne, op. cit., p. 25 ss.
2 « Si quelqu'un cherche à te tuer, toi, ou ton fils, et qu'il fuit et vient

en Hatti, alors de même qu'il est ton ennemi, il est aussi l'ennemi du Soleil »

(J. Pirenne, op. cit., p. 29).
3 Les traités d'Assarhaddon, trouvés à Nimrud en 1955, ne mentionnent

que les dieux assyriens, montrant par là le côté unilatéral des dispositions
prises par le roi assyrien.

4 Encore une variante significative : les traités araméens et assyriens insistent

sur les malédictions et omettent les bénédictions.



LA SIGNIFICATION DE L ALLIANCE DANS L A. T. 97

de Sichern (Jos. 24), et le Deutéronome ». Un des textes les plus
remarquables à cet égard est Josué 24 : nous retrouvons dans ce récit
le préambule (v. 2), le prologue historique (v. 2-13), la stipulation
générale (v. 14, introduite par : « et maintenant »), une allusion aux
stipulations particulières (v. 25), la mention d'un document et d'une
stèle témoin (v. 26 s.), un avertissement (v. 19 s.), écho atténué de
la malédiction 2. On discerne également ces mêmes éléments dans
certaines parties du Deutéronome : Deut. 1-4 ; 5-11 ; 28 ss ; le livre lui-
même présente une structure caractéristique : il s'ouvre par un rappel de
l'histoire du salut (i-n), se poursuit par le code deutéronomique (12-
26) et continue avec le thème des bénédictions et malédictions (27 ss) 3.

Mais les biblistes ne s'en sont pas tenus là, comme l'attestent les
nombreux articles qu'Us ont consacrés aux formulaires d'aUiance,
ainsi qu'en témoigne une rapide enquête dans les revues spéciahsées
Vetus Testamentum, The Journal of Biblical Literature et la
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft de ces dernières années.

H. B. Huffmon a, un des premiers, tenté de tirer parti du
travaU de G. E. MendenhaU pour expUquer le message prophétique.
Il retrouve dans les oracles que les prophètes prononcent contre
leur peuple l'invocation du ciel et de la terre (Es. 1:2; Michée 6 : 2 ;

Jér. 2 : 12 ; cf. encore Deut. 32 : 1 ; Ps. 50 : 1, 4, etc.), expression
caractéristique des traités d'alliance ; il en déduit que le « Sitz im
Leben » des paroles de jugement prophétiques est la berit 4. J. Harvey
relie également le genre littéraire du procès à l'alliance et au droit
qui en dépend, dans une étude sur le « Rib-Pattem, réquisitoire
prophétique sur la rupture d'alliance » 5. F. Ch. Fensham consacre
diverses études aux problèmes de l'alliance et notamment des
malédictions et bénédictions dans les traités de vassalité et dans l'Ancien
Testament, il note les liens étroits qui existent entre les déclarations
d'Amos et d'Esaïe à ce sujet et les formules utilisées dans les protocoles

du Proche-Orient6. W. Brueggemann interprète Amos 4 : 4-13 à

1 On trouvera un catalogue des textes d'alliance dans les études de
Kl. Baltzer, de J. L'Hour : La morale de l'alliance, Cahiers de la Revue
Biblique, 5, 1966, de P. Buis, op. cit., p. 397 ss.

2 Cf. en particulier Kl. Baltzer, op. cit., p. 29-37 '< CI- également J. L'Hour :

L'alliance de Sichern, RB, 69, 1962.
3 Cf. en particulier D. J. Mac Carthy, op. cit., p. 109-140.
4 H. B. Huffmon : The Covenant Lawsuit and the Prophets. JBL, 78, 1959,

p. 286-295.
5 J. Harvey : Le a Rib-Pattern », réquisitoire prophétique sur la rupture de

l'alliance. Biblica, 43, 1962, p. 172-196.
6 F. Ch. Fensham : The Treaty between Solomon and Hiram and the Alalakh

Tablets, JBL, 79, i960, p. 59 s. ; Maledictions and Benedictions in Ancient
Near Eastern Vassal-Treaties and the Old Testament, ZAW, 74, 1962, p. 1-9 ;

Common Trends in Curses of the Near Eastern Treaties and Kudurru-Inscrip-
tions compared with Maledictions of Amos and Isaiah, ZAW, 75, 1963, p. 155-175.



98 ROBERT MARTIN-ACHARD

partir des traditions relatives à la berit et voit dans cet ensemble une
liturgie du renouvellement de l'aUiance ». Le ministère prophétique
apparaît alors comme étroitement lié à la berit, l'oracle de jugement
se fonde sur le droit de l'alliance, il dépend en définitive, comme
l'écrit H. B. Huffmon, du pacte conclu entre Yahvé et Israël au
Sinaï2.

G. M. Tucker veut distinguer mieux qu'on ne l'a fait jusqu'ici
l'alliance du contrat 3. M. Delcor étudie, à travers les témoignages
juridiques et prophétiques, l'expression : « prendre à témoin le ciel
et la terre », qui suppose un contexte d'alliance 4. G. E. Wright explique

le Cantique de Moïse (Deut. 32) à partir des formulaires d'alliance 5.

R. de Vaux fait appel aux traités de vassalité pour éclairer les
relations qui existent entre Yahvé et David, son vassal6. N. Lohfink
montre que la notion d'alhance a varié au sein même du Deutéronome

7. J. L'Hour, après un article sur l'alliance de Sichern, s'intéresse

à la morale de la berit, qu'il examine avec l'aide des éléments
principaux de la structure de l'alliance : le prologue historique souligne

l'antériorité absolue des bienfaits de Yahvé envers Israël, l'éthique
vétérotestamentaire sera donc une éthique de réponse, impliquant
la loyauté, la hberté et la justice. Les stipulations indiquent que
Yahvé réclame non seulement l'observance, mais encore l'obéissance

; les bénédictions et malédictions, conditionnelles, montrent
que l'homme participe avec Dieu à l'élaboration de l'histoire 8.

1 W. Brueggemann : Amos IV, 4-13 and Israel's Covenant Worship, VT,
15, 1965, p. 1-15.

2 W. Zimmerli déclare également que la prédication du jugement chez
les prophètes repose sur l'ancien droit de l'alliance (Das Gesetz im Alten Testament,

TLZ, 85, i960, col. 494 ; GS, 1963, p. 271).
3 G. M. Tucker : Covenant Forms and Contact Forms, VT, 15, 1965, p. 487-

5°3-
4 M. Delcor : Les attaches littéraires, l'origine et la signification de l'expression

biblique « Prendre à témoin le ciel et la terre », VT, 16, 1966, p. 8-25.
5 G. E. Wright : The Lawsuit of God : A Form-Critical Study of Deuteronomy

32, Israel's Prophetic Heritage, Essays in honor of James Muilenburg,
New York, 1962, p. 26-67.

6 R. de Vaux : Le roi d'Israël, vassal de Yahvé. Mélanges E. Tisserant, 1,
Vatican 1964, p. 119-163. R. de Vaux signale la parution récente de l'ouvrage
de P. J. Calderone qui traite du même sujet : Dynastie Oracle and Suzerainty
Treaty, II Samuel y : 8-16, Manille, 1966 (cf. RB 74, 1967, p. 286 s.).

7 N. Lohfink : Die Wandlung des Bundesbegriff im Buch Deuteronomiun :
Gott in der Welt, 1, Festschrift Karl Rahner, Freiburg, 1964, p. 423-444.
Nous devons à N. Lohfink d'autres travaux sur le thème de l'alliance. Avec
L. Moran : The Ancient Near Eastern Background of the Love of God in
Deuteronomy, CBQ, 25, 1963, p. 77-87, il a relevé le sens juridique des termes aimer
et haïr, en particulier dans le Deutéronome.

8 Nous avons insisté sur l'ouvrage de J. L'Hour parce qu'il représente
une excellente synthèse des études antérieures, inspirées par les articles de
G. E. Mendenhall ; il en montre, sur un point particulier, les fruits mais aussi
les dangers.



LA SIGNIFICATION DE L ALLIANCE DANS LA. T. 99

Cette enumeration est loin d'être complète, elle vise seulement
à montrer l'importance et la variété des recherches qui s'appuient
sur les traités du Proche-Orient ancien pour expliquer les textes
bibliques ».

Mais cette abondance de travaux laisse apparaître le danger de
la méthode comparatiste. Les conclusions nuancées des spécialistes,
qui maintenaient ouvertes certaines questions, deviennent des
affirmations péremptoires sous d'autres plumes. La haute antiquité de
l'alliance sinaïtique est admise comme une vérité indiscutable, et on
fait dépendre de celle-ci tout à la fois le droit, la loi, le culte israélite

et même le prophétisme. La tentation est grande de chercher et
de... trouver de plus en plus d'allusions aux formulaires d'alhance
dans la tradition vétérotestamentaire.

Des bibhstes réagissent aujourd'hui contre un emploi massif de la
méthode inaugurée par G. E. Mendenhall, ils reviennent sur des

problèmes qu'une présentation trop schématique avait escamotés
et leurs objections méritent de retenir notre attention 2.

C. F. Whitley conteste la mosaïcité du décalogue et, faisant état
du silence des prophètes du VIIIe siècle à l'égard de la berit, estime

que l'emploi de cette notion au sens théologique du terme est d'origine

deutéronomiste 3. A. Jepsen soutient également que l'aUiance
entre Yahvé et Israël joue peu de rôle avant l'exil ; dans une étude
consacrée à la formule d'alliance : Yahvé le Dieu d'Israël et Israël,
le peuple de Yahvé, et à ses diverses expressions au sein de l'Ancien
Testament, R. Smend constate que celle-ci prend une importance
particulière autour de l'exil 4. E. Gerstenberger rattache le droit
israélite à la sagesse plutôt qu'aux traités de vassalité 5. F. Nòtscher
et G. Fohrer reprennent et prolongent ces critiques dans des articles
récents qui concluent par la négative à la possibilité d'une explication

de la berit vétérotestamentaire à partir des formulaires d'alhance,
Selon eux, le décalogue n'a rien à voir avec ces derniers ; déjà la
formule d'introduction « Je suis Yahvé, ton Dieu... » se différencie

1 Cf. la bibliographie dans l'exposé de D. J. Mac Carthy mentionné à
la note i, page 88.

2 On notera déjà les nuances des auteurs comme Kl. Baltzer et D. J. Mac
Carthy, et les réserves de ce dernier dans son étude bibliographique. Cf. aussi
P. Buis, op. cit., p. 396 ss.

3 C. F. Whitley : Covenant and Commandment in Israel, JNES, 22, 1963,
P- 37-48.

4 A. Jepsen, op. cit., p. 161 ss ; R. Smend : Die Bundesformel, Th.St. 68,
Zurich, 1962.

5 Cf. en particulier : Covenant and Commandment, JBL, 84, 1965, p. 38-51.



100 ROBERT MARTIN-ACHARD

du préambule du protocole hittite : « Ainsi parle le Soleil, Mursil, le
grand roi... » Les menaces que les prophètes adressent à un Israël
coupable ne dérivent pas des traités d'alhance, eUes viennent d'un
genre plus ancien, d'origine magique sans doute, l'exécration.

Les analogies constatées entre les protocoles d'alliance et certains
passages de l'Ancien Testament peuvent s'expliquer non par un recours
direct à des textes hittites ou assyriens, mais par le fait que dans des
situations plus ou moins similaires, les hommes emploient un même
langage. Sur le plan historique, il n'est nullement établi qu'il ait
existé un lien quelconque entre la cour de Hatti en Asie-Mineure et
les tribus nomades séjournant près du Sinai » ; il est frappant de
constater que le formulaire d'alliance qui jouerait un si grand rôle
sur le plan religieux ne se retrouve pas en Israël dans le domaine
pohtique. Le but des traités de vassalité est d'ailleurs tout différent
de celui de la berit que Yahvé conclut avec Israël ; dans le premier
cas, comme le remarque F. Nötscher, le souci majeur, pour ne pas
dire exclusif, du grand roi est d'assurer sa propre sécurité, le vassal
doit donc servir aux intérêts de l'empire, alors que Dieu vise le bien
de son peuple 2.

Ces remarques ne nous obhgent pas à écarter complètement
« l'hypothèse du traité », comme le voudrait G. Fohrer, mais eUes

nous invitent à rouvrir le débat sur des questions que certains
croyaient résolues. Le formulaire d'alliance n'est pas une sorte de
formule passe-partout qui permettrait de rendre compte d'une
multitude de péricopes vétérotestamentaires et de construire à coup
sûr une doctrine du droit, du culte et du prophétisme dans l'ancien
Israël ; il n'est souvent qu'un moyen d'explication parmi d'autres
qu'il serait faux d'employer d'une façon constante et exclusive.

Le problème capital de la mosaïcité du décalogue et de la
signification de l'alliance sinaïtique subsiste. Il ne peut être éclairé par
le seul recours aux traités hittites, comme le suggérait G. E. Menden-
haU ; il exige un examen détaillé des diverses traditions qui s'y
rapportent. On ne peut donc considérer comme acquis grâce à la comparaison

avec les protocoles d'alliance que le droit israélite se soit, dès
le temps du Sinaï, fondé sur l'histoire du salut. Il est sans doute
possible, même naturel, qu'il existe un lien entre ce que Yahvé a fait

1 W. Zimmerli reconnaît cette difficulté dans Das Gesetz im Alten Testament

(op. cit., col. 493 ou p. 269). W. Eichrodt la signale également (Bund
und Gesetz, op. cit., p. 37). P. Buis estime que « l'époque la plus vraisemblable
pour l'introduction du formulaire hittite serait les règnes de David et de Salomon,

puisque c'est seulement à ce moment qu'Israël a été introduit dans le
monde de la diplomatie orientale» (op. cit., p. 409).

2 F. Nötscher : Bundesformular und « Amtsschimmel ti, Bib. Zeitschrift, 9,
1965, p. 182-214 • G. Fohrer : op. cit., à la note 1, p. 88.



LA SIGNIFICATION DE L ALLIANCE DANS L A. T. IOI

pour les siens et ce qu'il attend d'eux, mais celui-ci peut être sans
relations avec les pactes de vassalité.

Certains auteurs parlent de l'alliance comme d'une réalité statique.

A les en croire, la berit entre Yahvé et Israël n'a pas varié durant
toute la période vétérotestamentaire ; sa signification aurait été la
même à l'époque du désert avant la conquête de Canaan, sous la
royauté de Juda et d'Israël, et après l'exil pendant la domination
perse. Or comme toute notion de l'Ancien Testament (la royauté de

Yahvé, la création du monde par le Dieu d'Israël, l'élection d'Israël,
etc)., l'aUiance a une histoire dont il faut tenir compte dans une
élaboration théologique ».

Au terme de sa critique de G. E. MendenhaU, G. Fohrer essaie

précisément de retracer la destinée de la berit entre Yahvé et Israël
dans le cadre de l'Ancien Testament ; son exposé mérite d'être
brièvement rappelé. On peut distinguer, selon lui, quatre périodes : i) la
première se situe aux origines du peuple de Yahvé, la berit, attestée

par les traditions abrahamiques et sinaïtiques les plus anciennes,
exprime alors, dans le cadre sociologique du désert, la parenté qui
existe entre le Dieu du groupe et le clan qui lui est hé. Yahvé est le

parent de celui qu'il appeUe son cam (peuple). 2) Dans le pays de Canaan

qui suppose un tout autre niveau culturel, la berit perd de son importance,

elle ne joue donc que peu de rôle au temps des Juges et des
débuts de la royauté. Le silence des prophètes du VIIIe siècle s'explique

donc non pas par une intention polémique, comme l'admet
W. Eichrodt, mais par le fait qu'à leur époque la berit n'est pas une
donnée théologique de premier plan 2. 3) Au temps du Deutéronome et
de Jérémie, la situation change comme l'attestent les fréquentes
mentions de l'alliance dans le cinquième livre de Moïse, la littérature

qui en dépend et les témoignages des prophètes du VIe siècle.
Alors commence vraiment une théologie de l'Alliance, selon laqueUe
la berit est constitutive d'Israël, en tant que celui-ci est le peuple de
Yahvé. Des influences politiques ont pu jouer leur rôle à ce propos,
estime G. Fohrer qui cite l'étude de R. Frankena, établissant une
certaine relation entre Deut. 28, 20-57 et les traités de vassahté
d'Assarhaddon 3, et qui pense également que l'attitude du roi de

Juda vis-à-vis de ses sujets, celle de Josias en particulier, a pu contri-

1 Ce point n'a pas échappé à W. Eichrodt, mais il a peut-être donné trop
d'importance à l'alliance sinaïtique, si bien que tout paraît dit avec elle.
J. L'Hour présente dans La morale de l'alliance une synthèse qui ne fait pas
une place assez grande à l'histoire.

2 Rappelons que la berit n'est pas la seule notion qu'Israël ait eue à sa
disposition pour exprimer sa relation avec Dieu.

3 Op. cit., col. 900, qui renvoie à OTS, 14, 1965, p. 122-154.



102 ROBERT MARTIN-ACHARD

buer au développement de l'idée théocratique ». 4) Enfin, la réflexion
théologique sur la berit atteint son sommet avec la tradition
sacerdotale P) qui voit toute l'histoire de l'Univers, de l'humanité et
d'Israël à travers les aUiances de la création, de Noé, d'Abraham et
de Moïse. La notion de parenté impliquée jadis par la berit fait place
alors à ceUe de souveraineté ».

Cette reconstitution a le mérite de prendre au sérieux le fait
que le message vétérotestamentaire participe à l'histoire du peuple
de Yahvé. On pourra sans doute discuter l'interprétation de G. Fohrer
à l'égard de tel passage de l'Ancien Testament relatif à la berit et
en particuher ce qu'il dit au sujet de la tradition sinaïtique ; mais
on reconnaîtra avec lui que le VIe siècle qui a vu la disparition du
royaume de Juda se montre sur le plan théologique extraordinai-
rement riche. Les responsables du mouvement deutéronomiste et les

prophètes de ce temps n'ont certes pas créé de toutes pièces une
théologie de la berit ; ils ont recueilli d'anciennes traditions et ont su
les penser en fonction de leur temps 3. Il n'est pas impossible qu'ils
aient eu alors recours d'une façon qu'il sera peut-être possible de

préciser un jour aux formulaires d'alliance que l'antiquité a connus
et que les archéologues nous permettent de relire aujourd'hui ; c'est
en tous les cas avec les textes en relation avec le courant deutéronomiste

(au sens large) que la comparaison entre l'Ancien Testament
et les traités d'alliance du Proche-Orient s'avère la plus sûre et la
plus féconde 4.

Robert Martin-Achard.

1 G. Fohrer rappelle son étude sur Der Vertrag zwischen König und Volk
in Israel, ZAW, 71, 1959, p. 1-22. P. Buis estime que «la prédication
deutéronomique s'enracine dans une tradition vivante, celle de la prédication non
liturgique, qui continuait dans le Royaume du Nord la tradition catéchétique
de la liturgie de rénovation» (op. cit., p. 409).

2 G. Fohrer, op. cit., col. 901.
3 On peut faire les mêmes remarques pour la notion de l'élection d'Israël,

par exemple. G. Fohrer nous invite à reprendre, partiellement du moins, les
conclusions de J. J. P. Valeton jr. ou de R. Kraetzschmar.

4 P. Buis constate que les textes d'alliance « relèvent presque tous de la
strate élohiste, du Deutéronome, de l'Ecole deutéronomiste et du Chroniste...
le yahviste ignora ces formes et, semble-t-il, jusqu'à la notion d'une alliance
entre Dieu et Israël ». Ces formes pourraient provenir, selon lui, des prophètes
du Nord (op. cit., p. 410).

Signalons encore quatre importantes études parues ces derniers mois :

E. Kutsch : Gesetz und Gnade, ZAW, 79, 1967, p. 18-35 ; J- Wijngaards :
Death and Resurrection in Covenantal Context (Hos. VI, 2), VT, 17, 1967, p. 226-
239 ; F. Ch. Fensham : Covenant, Promise and Expectation in the Bible, ThZ,
23, 1967, p. 305-322 ; E. Kutsch : Der Begriff rVIH in vordeuteronomischer

Zeit, dans < Das Ferne und Nahe Wort », Festschrift Leonhard Rost, BZAW,
1967, p. 133-143.

Vu l'intérêt des travaux récents sur la berit, il faudra poursuivre cette
rubrique.


	La signification de l'alliance dans l'ancien testament : d'après quelques récents travaux

