Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 2

Artikel: La signification de l'alliance dans I'ancien testament : d'aprés quelques
récents travaux

Autor: Martin-Achard, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380894

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380894
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SIGNIFICATION DE L’ALLIANCE
DANS L’ANCIEN TESTAMENT

D’APRES QUELQUES RECENTS TRAVAUX T

Nul ne conteste 'importance de la notion d’alliance dans la révé-
lation biblique et donc dans la théologie chrétienne. L’orthodoxie
réformée, en particulier avec Coccejus 2, a méme tenté jadis d’expo-
ser I'ensemble des données scripturaires en élaborant une doctrine
des alliances de Dieu avec les hommes, une théologie fédérale, qui repre-
nait et développait une réflexion amorcée dés Irénée et dont les
¢léments se trouvent déja dans le Pentateuque, notamment dans la
tradition sacerdotale 3. La théologie de « I'histoire du salut », si répan-

I On trouvera une abondante bibliographie dans DENNIs J. Mac CARTHY
S.J.: Der Gottesbund im Alten Testament. Ein Bericht tiber die Forschung der
letzten Jahre. Stuttgarter Bibelstudien, 13, Stuttgart, 1966. Cet exposé reprend
et compléte un article précédemment paru en anglais dans The Catholic Biblical
Quarterly (CBQ), 27, 1965, p. 217-240. Il est regrettable que les travaux du
professeur A. DUPONT-SOMMER, et notamment son ouvrage sur Les inscriptions
araméennes de Sfiré (Stéles 1 et 11), Mémoires présentés par divers savants i
I’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 15, 1958, ne soient pas men-
tionnés. Sur ce méme sujet de l'alliance, cf. tout récemment GEORG FOHRER :
Altes Testament — « Amphiktyonie » und « Bund » ? TLZ, 91, 1966, col. 8oI-
816 et 893-904.

2 JEaN CADIER : Les alliances de Dieu, ETR, 31, 1956, p. 10-30, renvoie a
G. SCHRENK : Gottesreich und Bund im dlieren Protestantismus, vornehmlich bei
Johannes Cocceius, Beitrige z. Forderung Chr. Theologie, 5, 1923. Cf. aussi
P. Jaxos, dans RGG, 3¢ édition, tome 1, col. 1518 ss. Sur la relation entre
les deux Testaments chez Calvin, cf. HaNs HEINRICH WOLF : Die Einheit des
Bundes, Beitrage z. Geschichte u. Lehre d. Reformierten Kirche, 10, 1958 ;
sur la théologie de K. Barth, J. L. ScorT: The Covenant in the Theology of
Karl Barth, Scott. Journ. Theology, 17, 1964, p. 182-198, etc.

3 J. Wellhausen voyait dans le récit sacerdotal (= P) le Liber quattuor
foederum, comme le rappelle W. ZiMMERLI dans : Sinaibund und Abrahambund.
Ein Beitrag zum Verstindnis der Priesterschrift, Festgabe f. Walther Eichrodt
z. 70. Geburtstag, TZ, 16, 1960, p. 268. Cf. encore le titre significatif du para-
graphe intitulé : « La théologie de I'alliance divise en périodes I'histoire cano-
nique du salut», dans GERHARD VON RaAD : Théologie de I’ Ancien Testament,
t. 1, 1963, p. 118 de l'édition francaise (p. 135 de la 2¢ édition allemande).



LA SIGNIFICATION DE L’ALLIANCE DANS L’A.T. 89

due de nos jours, ne fait a certains égards que prolonger cette ligne
de pensée.

Plusieurs disciplines théologiques sont directement intéressées par
les recherches sur 1’alliance dans 1’Ancien Testament et comme les
é¢tudes dans ce domaine ont été nombreuses ces derniéres années, nous
désirons, dans les lignes qui suivent, rappeler quelques-uns des pro-
blémes abordés par les biblistes. Bien que certaines hypothéses avan-
cées a ce propos doivent étre contestées et que plusieurs questions
restent ouvertes, nous constatons que le persévérant effort des spé-
cialistes nous permet de mieux comprendre ce que représente I'al-
liance au sein de I’Ancien Testament.

Nous envisagerons d’abord les points traités habituellement dans
une enquéte sur cette notion ; un deuxiéme paragraphe sera consa-
cré aux multiples travaux qui se fondent sur une comparaison entre
les formulaires d’alliance du premier ou du deuxiéme millénaire et
les textes vétérotestamentaires ; dans une troisiéme partie nous exa-
minerons les objections qui ont été soulevées a ce sujet et nous ten-
terons de tirer un bilan provisoire de l’ensemble de cette recher-

che.

*
* *

Plusieurs savants se sont intéressés a I'étymologie de berif, que
Pon traduit généralement par alliance, sans parvenir d’ailleurs a faire
I'unanimité sur ce point. Parmi les explications proposées, il faut
retenir soit celle de L. Ké&hler, adoptée par E. Jacob, qui estime que
berit dérive du verbe barah (= manger) et marque ainsi la relation
qui existe entre manger ensemble et conclure un pacte, soit celle de
O. Loretz, qui a récemment repris une ancienne hypothése en la
modifiant quelque peu: selon lui, berif, en hébreu, correspond a
I'akkadien bi/ertu(m) et a l'assyrien berittu et son sens primitif est
«lien ». Enfin rappelons que M. Noth, a partir de textes de Mari,
pense que berit provient d'une préposition birit (= entre), devenue
adverbe, puis substantif 1. La portée de berit dépend d’ailleurs moins
de son étymologie que de son emploi dans un contexte donné.

La traduction de ce terme dans une langue moderne souléve des
difficultés. Certains biblistes contestent les mots d’alliance, de Bund
ou de Covenant usuellement employés ; ils remarquent que la Septante
a préféré a suntheke (= alliance) diatheke qui équivaut a « disposition »,

1 L. KOHLER, dans L. KOHLER-W. BAUMGARTNER : Lexicon in Veleris
Testamenti Libros, Leiden, 1953, p. 152, et JSS, 1.1956, p. 6s.; ED. Jacos:
Théologie de I’ Ancien Testament, Paris-Neuchatel, 1955, p. 1708. ; O. LorETZ :
Berit-« Band-Bund », VT, 16, 1966, p. 239-241 ; M. NotH : Das alttestamentliche
Bundschliessen tm Lichte eines Mari-Textes, 1955, reproduit dans Gesammelte
Studien z. A.T. Miinchen, 1957, p. 147 s.



90 ROBERT MARTIN-ACHARD

comme la Vulgate 'a compris (festamentum) . La berit serait donc
moins un contrat qu'une ordonnance ; elle dépendrait plus de la
décision unilatérale d'un des partenaires que de pourparlers en vue
de I'établissement d'un pacte 2. S’il n’est guére possible de recons-
tituer 1'évolution sémantique de berif, comme J. Begrich I’a tenté 3,
il faut cependant admettre que ce vocable n’a pas toujours eu le
méme sens a travers toute la période vétérotestamentaire 4 et que
la traduction « alliance », que nous conservons, faute de mieux, n’est
qu’approximative.

I1 est difficile de se faire une idée précise du rituel qui accompa-
gnait la conclusion d’une berif ; les indications de I’Ancien Testament
a ce sujet sont rares et disparates. Les textes parlent surtout de
sacrifices, de repas et de dons. Le fait de manger ensemble semble avoir
euune importance particuliére (Gen.26: 28 ss;36,46,54; Jos.9: 14,etc.),
sans doute parce que, comme I’écrit P. van Imschoot, «1’absorption
d’une méme nourriture crée une unité entre les commensaux»4. On

1 Article diatheke, Th.W.NT. 1935, t. 2, p. 106ss (Quell.-Behm). Selon
L. K6HLER (Lexicon), on trouve berit 286 fois dans I'’A.T. et diatheke 275 fois
dans la version grecque. diatheke, précise QUELL, op. cit., p. 106s., traduit
parfois d’autres mots hébreux tels que loi (Daniel g : 13), parole (Deut. g : 5), etc.

2 A propos de bertt, P. GRELOT écrit, dans Sens chrétien de I’ Ancien Testa-
ment, 20 édit., Paris, 1962, p. 137 : « Ce terme désigne essentiellement une
« disposition » juridique... l'alliance en question n’est pas un contrat (ou un
pacte) qui laisserait ses deux partenaires sur pied d’égalité. Dieu impose les
clauses, et il exige de son peuple qu'il « observe l’alliance » (Gen. 17:9; 19: 5) ;
quant a lui, il ne s’engage que par promesse.» On notera a ce propos qu’a
coté de I'expression habituelle karat berit (conclure, litt. couper [immoler une
victime en vue de l'alliance] une alliance) on rencontre notamment dans les
textes sacerdotaux des formules comme wafan berit (accorder une alliance)
(Gen. 17 : 2) et heqim berit (instaurer une alliance) (Gen. 6:18; 9:9, 11), etc.,
qui soulignent le fait que la berif est due a une initiative divine en faveur de
I'humanité ou d’Israél.

3 J. BEGRICH : Berit. Ein Beitrag z. Erfassung einer alttestamentlichen
Denkform, ZAW, 60, 1944, p. 1I-11, a tenté de montrer que la berif, comprise
d’abord comme une décision unilatérale de Yahvé envers son peuple, serait
devenue peu a peu une alliance bilatérale et finalement 1'équivalent de fora ;
A. JEPSEN : Berith. Ein Beitrag z. Theologie der Exilszeit, dans « Verbannung
und Heimkehr ». W. RuporpH Festschrift, Tiibingen, 1961, p. 161-179, a
contesté ce point de vue avec raison. Alliances unilatérales et bilatérales ont
existé des les temps anciens. Cf. encore: H. W. WoLFF: Jahwe als Bundes-
vermiltler, VT, 6, 1956, p. 316-320.

4 Remarquons ici que, selon L. KOHLER (Lexicon), berit se trouve surtout
dans les traditions historiques et législatives (Genése : 27 fois ; Deutéronome :
27 fois ; Josué: 22 fois ; Chroniques : 29 fois, etc.) ; elle est rarissime dans les
textes sapientiaux (4 fois), peu fréquente dans les Psaumes (21 fois). Les pro-
phétes avant le VII® si¢ccle ne l'ont guére utilisée (3 fois dans des passages
contestés chez Esaie, 1 fois chez Amos, 5 fois chez Osée) ; on la rencontre
plus fréquemment chez Jérémie (23 fois, dont 14 dans Jér. 31 ss), chez Ezéchiel
(18 fois) et a la fin du livre d’Esaie (8 fois).

4 P. vaN ImscHooT : Théologie de V' Ancien Testament, Paris, t. 1, 1954,
P- 24I1.



LA SIGNIFICATION DE L’ALLIANCE DANS L’A.T. oI

notera ici que, dans 1'un des récits sur 'alliance sinaitique, Moise et
les anciens « mangérent et burent » en présence (faut-il aller jusqu’a
dire : en compagnie ?) de Dieu (Ex. 24:1s., g-11) %

La conclusion d’'un pacte est liée a l'immolation d’animaux.
M. Noth a montré que «tuer un ane» est, & Mari, une expression
technique pour sceller une alliance 2. Cet acte rituel, évoqué dans
la formule karat berit (couper, immoler... une alliance) qui a des
équivalents en grec et en latin, repose sur la pensée que partager
le méme sang ou I’échanger, c’est devenir une méme ame, participer
a une méme vie. Dans Ex. 24 : 3-8, autre tradition sur l'alliance sinai-
tique, Moise asperge I'autel, signe de la présence divine, puis le peuple
avec le sang des victimes en pronongant les paroles : « Ceci est le sang
de l'alliance que Yahvé a conclue avec vous...» (v. 8b) 3.

Les indications d’ailleurs peu explicites de Gen, 15:9s., 175s. et
de Jér. 34 : 18 s. conduisent a une autre interprétation de cet usage
du sang. Il s’agit alors d’un rite d’'imprécation : le contractant s’engage
sous peine de mort a observer scrupuleusement les clauses du traité ;
en cas de défaillance, en effet, il connaitra le sort de la béte immolée.
On connait divers exemples de ce geste rituel, ainsi celui que rapporte
P. van Imschoot :

Devant un bouc coupé en morceaux, Mati’ilu prononce la malédic-
tion suivante lors de la conclusion d’un pacte avec le souverain assy-
rien : « Si Mati'ilu péche contre le serment : de méme que ce bouc
a été enlevé de son parc... ainsi Mati’ilu sera enlevé avec ses fils et
ses filles... Cette téte n’est pas celle du bouc, mais celle de Mati'ilu,
la téte de ses fils... Si Mati'ilu est parjure, comme la téte de ce bouc
est abattue, ainsi sera tranchée la téte de Mati’ilu. » 4

1 Cf. les commentaires. M. BUBER écrit a ce propos : « (Dieu) a invité les
anciens chez lui & un repas... », laissant entendre par la que ce repas d’alliance
s’est déroulé devant, si ce n'est avec Dieu lui-méme (Moise, coll. Sinai, Paris,
1957, P- 144).

2 M. NotH, op. cit., p. 144 s.; P. Buis: Les formulaives d'alliance, VT,
16, 1966, p. 396-411I.

3 Cf. les commentaires. G. Auzou parle a ce propos de dépecage symbolique.
écrit dans De la servitude au service (Etude du livre de I’Exode, Paris, 1961,
p. 271): « Partager en quelque maniére un méme sang, le sang des mémes
victimes immolées, c’est prendre part & une méme vie, se rendre vitalement
solidaires... Moise asperge de sang l'autel, qui représente Dieu (20: 24) et du
méme sang, « le sang de l'alliance », il asperge le peuple. Les « alliés » sont unis
dans une méme vie, pour une vie ensemble. »

4 P. vaAN IMscHOOT, op. cit., p. 243, ou, avec une traduction quelque peu
différente, P. Buis, op. cit., p. 399. Il existe d’autres paralléles, anciens et
récents de ce rituel, qui n’a d’ailleurs pas toujours le méme sens. Cf.,, par
exemple, le traité de Barga'ayah, roi de KTK avec Mati’el, roi d’Arpad, dans
A. DUPONT-SOMMER, op. c¢it.,, p. 216s. ; H. DoNNER-W. ROLLIG : Kanaan. u.
Aramdische Inschriften. Wiesbaden, 1964, t. 2, p. 240.



92 ROBERT MARTIN-ACHARD

Jérémie rappelle ce rite pour justifier la sentence de mort qu’il
prononce contre les Jérusalémites (Jér. 34) ; sa mention dans Gen. 15,
sert a souligner le caractére sacré et du méme coup irrévocable de
I’engagement pris par Yahvé envers Abraham 1.

Les quelques annotations ainsi recueillies dans I’Ancien Testament
sont insuffisantes pour reconstituer un ou des rituels de la berit et ne
nous éclairent guére sur le déroulement d’'une féte de I’alliance ou du
renouvellement de 1’alliance sur laquelle certains auteurs ont attiré
I'attention, mais dont bien des éléments nous échappent 2.

Plusieurs travaux ont tenté d’élucider la question des relations
qui existent entre les diverses alliances dont parlent les écrits bibliques,
en particulier entre I'alliance mosaique et 1'alliance davidique ou
entre 1’ancienne et la nouvelle alliance. Nous ne faisons que men-
tionner ici ce point qui, & lui seul, mériterait un long développe-
ment 3.

Mais c’est de la signification théologique de la berit et de sa place
dans le cadre vétérotestamentaire que 1'on a surtout discuté. C’est
ainsi qu’on a affirmé ou contesté le caractére juridique de la notion
vétérotestamentaire de l'alliance et son importance dans le cadre de

T A propos des sacrifices en relation avec l'alliance, R. pE VAUX note
que $elamim, traduit parfois par «sacrifice pacifique » ou « de salut », pourrait
étre appelé «sacrifice d’alliance », mais il préfére employer I'’expression « sacri-
fice de communion ». (Les sacrifices de I’ Ancien Testament, Cahiers de la Revue
biblique, 1, Paris, 1964, p. 28-48, spéc. p. 37).

2 S. MowiINCKEL estime que la grande féte de ’automne a Jérusalem a
été considérée comme une féte du renouvellement de 1’alliance (cf. Le Déca-
logue, Etudes d’Hist. ph. rel. 16, 1927, p. 114 ss) ; un peu dans le méme sens,
G. voN RaAD a rattaché la tradition sur le Sinai & une féte du méme type (cf.
Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch, BWANT, 26, 1938, p. 18ss
(= GS. 8, 1958, p. 28ss); Théologie, op. cit., tr. fr., p. 166ss). A. WEISER
a essayé¢ de reconstituer le culte ou la féte de l'alliance, & partir des Psaumes
(cf. son commentaire aux Psaumes, ATD, 14, 1950, etc.); cf. aussi P. Buis,
op. cit., p. 396 ss, etc.

3 Il s’agit d’abord de faire le dénombrement des alliances dans le cadre
de la révélation biblique. Irénée a parlé de quatre alliances, selon Adv. haereses,
Livre 111, XI, 11), la théologie calviniste de 5 ou de 7. Il faut ensuite situer
chacune d’entre elles (noachique, abrahamique, mosaique, davidique, lévitique)
par rapport aux autres et notamment par rapport a l'alliance scellée au Sinai ;
enfin on devra préciser les liens entre la nouvelle alliance, annoncée par Jérémie
et réalisée par le Christ, avec l'ancienne berif. Parmi les études sur ces pro-
blémes, signalons: L. RosT: Sinaibund wund Davidsbund, TLZ, 72, 1047,
col. 129 ss; M. SEKINE : Davidsbund und Sinaibund bei Jevemia, VT, 9, 1959,
P- 47-57; A. H. J. GUNNEWEG : Sinaibund und Davidsbund, VT, 10, 1960,
P- 335-341; H. GESE : Der Davidsbund und die Zionserwdhlung, ZThK, 61,
1962, p. 10-26, etc. ; W. ZIMMERLI : Sinaitbund und Abrahambund, 1950 (= GS.
1963, p. 205-216) ; R. MARTIN-ACHARD : La nouvelle alliance selon Jérémie,
R.Th.Ph. 12, 1962, p. 81-92 (avec bibliographie) ; J. CoPPENS : La mnouvelle
alliance en [érémie 31 : 31-34, CQB, 25, 1963, p. 12-21 ; J. L'HoUR : L’alliance
de Sichem, RB, 69, 1962, p. 58s; 16I ss; 350 ss, etc. (cf. la bibliographie dans
I'ouvrage de D. J. Mc. CARTHY mentionné a la note 1, p. 88).



LA SIGNIFICATION DE L’ALLIANCE DANS L’A.T. 03

la révélation de Yahvé a Israél. Dans sa Théologie, W. Eichrodt avait
insisté sur le fait que la berit entre Dieu et son peuple impliquait
une certaine réciprocité d’engagement. Elle liait Israél qui se devait
tout a Yahvé 1. A. Jepsen, a la suite de J. Begrich, a récemment
défendu une thése inverse : I’alliance n’a pas de caractére juridique ;
elle est une libre et gracieuse disposition de Dieu envers son peuple,
que celui-ci n’a qu’d accepter ; elle consiste avant tout dans une
promesse 2. W, Eichrodt lui a répondu en maintenant, avec raison
a notre sens, que la berit exigeait 1’obéissance d’Israél: l’alliance
suppose un lien étroit avec le commandement divin 3.

A la fin du siecle dernier, divers spécialistes ont prétendu que
la berit, au sens théologique du terme, était un theologoumenon
de création récente; aprés J. Wellhausen, J. J.P. Valeton jr. et
R. Kraetzschmar ont soutenu que I’alliance n’avait pris de signification
qu’apres 'intervention des prophétes et méme seulement a ’époque
du Deutéronome et de Jérémie 4. Tout au contraire W. Eichrodt a
déclaré, dans les premiéres pages de sa Théologie, que la berit, c.a.d.
I'alliance sinaitique, a joué dés les débuts de l'histoire d’Israél un
role décisif et qu’elle pouvait étre considérée comme la donnée cen-
trale de 1’Ancien Testament ; c’est A elle que les notions vétérotesta-
mentaires telles que celles de Dieu, du culte, du droit ou de ’escha-
tologie doivent leur spécificité s. Cette affirmation du professeur
balois a été en général bien accueillie, en particulier par les théolo-

1 W. EicHRODT : Theologie des Alten Testaments, 3¢ édit. Berlin, 1948, p. 6 s.
Cf. G. QUELL, op. cit., p. 109 sS.

2 A. JEPSEN : Berith, ein Beitrag z. Theologie der Exilszeit, Verbannung
und Heimkehr, Rudolph-Festschrift. Tiibingen, 1961, p. 161-179.

3 W. Ei1cHRODT : Bund und Gesetz, Erwigungen zur neueren Diskussion,
dans « Gottes Wort und Gottes Land », H. W. Hertzberg Festschrift, Got-
tingen, 1965, p. 30-49. Les articles de A. Jepsen et de W. Eichrodt illustrent
parfaitement le débat au sujet de la signification théologique de la berit ; cette
discussion souléve le probleme de la relation entre 1’alliance et la fora, et finale-
ment entre ’Evangile et la Loi; aussi des préoccupations dogmatiques ne
sont-elles pas toujours étrangéres aux prises de position des exégétes. Signalons
que W. Eichrodt fait sienne une suggestion de F. Hesse (Ev. Luth. Kirchen-
zeitung, 13, 1959, p. 117 ss) en proposant d’employer le terme de commande-
ment (Gebot) plutét que celui de loi (Gesetz) en relation avec la berit (op. cit.,
P. 41s.).

4 J. J. P. VALETON jr., dans ZAW, 12, 1892 et 13, 1893 ; R. KRAETZSCH-
MAR : Die Bundesvorstellung im Alien Testament in ihver geschichilichen Eni-
wicklung, 1896. Pour B. StaDE, comme le rappelle W. Eicaropt : Theologie,
op. cit., p. 6, Jérémie est le premier prophéte qui a compris les relations entre
Yahvé et Israél dans le cadre d'une berit.

5 Aprés avoir défini I'alliance et évoqué son destin dans 'histoire d’Israél,
W. EicHroODT traite successivement des ordonnances de l’alliance (Bundes-
satzungen), du nom et de la nature du Dieu de l'alliance (Bundesgott), des
organes de l'alliance (die Organe des Bundes) tels que le prétre, le prophéte,
le roi, etc.



94 ROBERT MARTIN-ACHARD

giens, heureux de découvrir que les textes de 1’Ancien Testament,
apparemment si disparates, s’ordonnaient autour d’un principe unique.
Cependant on lui a objecté le fait que les prophetes du VIII® siécle
— l'age classique de la prophétie — n’avaient guére parlé de la berzt.
Pour W. Eichrodt, ce silence est voulu : par son caractére juridique,
I'alliance pouvait en effet donner lieu a une mauvaise interprétation
des rapports entre Yahvé et Isra€l et favoriser un culte du style
« Do ut des»; ce contre quoi précisément les prophétes n’ont cessé
de lutter tout au long de leur ministere r. De toutes facons, I'étude
du professeur W. Eichrodt a & nouveau attiré ’attention des biblistes
sur une notion restée quelque peu dans I'ombre depuis le début du
siécle.

*
* *

Les articles de G. E. Mendenhall dans The Biblical Archaeologist
en 1954 marquent une nouvelle étape dans les recherches sur 1'alliance
dans I’Ancien Testament 2. E. G. Mendenhall est en effet le premier
a avoir utilisé 4 ce sujet les protocoles d’alliance hittites du deu-
xiéme millénaire, connus depuis quelques décennies et étudiés notam-
ment par V. KoroSec en 1931 déja 3. Son initiative allait se révéler
féconde, puisqu’elle devait étre suivie d'une série de travaux basés a
leur tour sur la comparaison entre divers passages del’Ancien Testa-
ment et des documents hittites (XVe-XIIIe siécle) et par la suite
aussi assyriens et araméens (VIIIe-VIIe siécle) 4.

Dans son exposé qui traite des caractéristiques du droit et de
I’alliance dans l'ancien Isra€l, de leur histoire et de leurs relations,
G. E. Mendenhall affirme que le droit israélite se fonde sur 'alliance
mosaique dont I’ancienneté ne fait aucun doute a ses yeux. Il s’appuie
a ce propos sur les paralléles qu’il constate entre la structure du

1 Theologie, op. cit., p. 14 s.

2 Publié par la suite en un volume : Law and Covenant in Israel and the
Ancient Near East, Pittsburg, 1955. Traduction allemande : Recht und Bund
in Israel und dem Alten Vordern Orient, Th.St. 64, Ziirich, 1960 ; cf. : peu apreés
J. MUILENBURG : The Form and Structuves of the Covemnantal Formulations,
VT, 9, 1959, p. 347-365.

3 Les documents hittites ont d’abord été présentés par E. F. WEIDNER
en 1923 dans Boghazkoi-Studien, Leipzig, et par J. FrRIEDRIcH, Leipzig, en
1926 et 1930. Cf. aussi V. KoRrROSEc : Hethitische Staatsvertrige, ein Beitrag
zu ihrer juristischen Wertung, Leipzig, 1931. Certains traités ont été traduits
en francais; cf. en annexe d’un article de J. PIRENNE, dans Revue interna-
tionale des droits de 1’Antiquité, 3¢ série, t. III, 1956, p. 23-39 et 34 ss; cf.
encore J. NOUGAYROL : Le palais voyal d’Ugarit, IV, Paris, 1956, p. 48 ss.

4 Pour les textes araméens, cf. I'ouvrage de A. DUPONT-SOMMER, signalé
a la note 1, p. 88, et encore du méme auteur: Une inscription araméenne
inédite de Sfiré, Bulletin du Musée de Beyrouth, 1956, 13, p. 23 ss. Pour les
textes assyriens, cf. en particulier D. J. WisEmMaN : The Vassal Treaties of
Esarhaddon, London, 1958 ; E. WEIDNER, dans Archiv fiir Orientforschung,

1932/33, 8, p. 24 ss.



LA SIGNIFICATION DE L’ALLIANCE DANS L’A.T. 95

décalogue (Ex. 20, cf. aussi Jos. 24) et le schéma d’alliance attesté
chez les Hittites jusqu’au XIIIe siécle.

Un peu plus tard, Kl. Baltzer publie une enquéte sur le formulaire
d’alliance tel qu’il apparait dans les textes hittites, puis vétérotes-
tamentaires et enfin juifs et chrétiens. Il retrace ainsi le développe-
ment d’un genre littéraire particulier et met en évidence son role
dans les passages ol il est question de l'établissement de la berit,
de son renouvellement ou de sa confirmation *. D. J. Mac Carthy
reprend en 1963 l'examen de l'ensemble des protocoles d’alliance
connus jusqu’ici dans l’ancien Proche-Orient (du début du deuxiéme
millénaire jusqu’au VIII® siécle), reconnait I'unité de base de ces
différents traités sans nier pour autant certaines diversités qui s’expli-
quent fort bien pour des raisons d’ordre historique ; enfin il étudie
a la lumiére de ce « pattern » plusieurs textes de I’Ancien Testament
et notamment le Deutéronome 2.

La plupart des traités dont font état les documents retrouvés
dans le Proche-Orient sont des traités de vassalité, qui mettent en
présence deux souverains de rang inégal, le plus puissant dictant plus
ou moins ses conditions & son vassal. Les protocoles d’alliance qui
nous les font connaitre ont, nous 1'avons vu, généralement la méme
structure ; ils s’ouvrent par un préambdule qui donne le nom et le
titre du monarque hittite. On notera la formule : « Ainsi parle X, le
Soleil, le grand roi, le héros, le roi de Hatti, fils de... » 3 Aprés cette
présentation vient le prologue historigue qui prend une place impor-
tante dans les traités hittites et consiste dans le rappel des événe-
ments qui ont précédé la conclusion du pacte ; il insiste sur les rela-
tions qui ont existé jusqu’ici entre le suzerain et son allié, en mettant
I’accent sur ce que ce dernier doit au grand roi. Le but du prologue
qui est souvent longuement développé, est de justifier 1’alliance et
les conditions qui sont faites a la plus faible des parties en présence 4.
Suivent les stipulations. On distingue parfois la stipulation de base

! Ki. BALTZER : Das Bundesformular, WMANT, 4, 1960, Neukirche Kreis
Moers. L’auteur s’arréte d’abord a Josué z4, a Ex. 19 et 24, au Deutéronome,
puis, dans le cadre du renouvellement d’alliance, a Ex. 34, Néh. 9 s., Esdras 9 s.,
etc., ou de la confirmation de la berif, Josué 23, I Sam. 12. Il poursuit son
enquéte au-dela des passages canoniques, et interroge la Régle de la Commu-
nauté de Qumran, I’Ecrit de Damas, le Testament des douze Patriarches,
I’épitre de Barnabas, la Didaché.

2 D. J. Mac Carthy a bien montré ce que les divers traités avaient en
commun et ce qui les différenciait les uns des autres ; ensuite il s’est intéressé
a Deut. 4:41-11:32; 26-28, a4 la structure générale du cinquiéme livre de
Moise, a I Sam. 12, Josué 24, etc.

3 J. PIRENNE, op. cit., p. 32. Cf. aussi: « Ainsi parle le Soleil Mursil, le
Grand Roi, le roi du pays de Hatti, le favori du dieu Orage, le fils de... » (idem,

. 23):
B 4 TFait remarquable et significatif, le prologue manque dans les traités
assyriens et araméens.



96 ROBERT MARTIN-ACHARD

qui indique d’'une fagon générale ce que le souverain attend de son
vassal : une parfaite loyauté, une stricte fidélité. Celui-ci adoptera donc
pour ligne de conduite l'attitude de Nigmadu, roi d'Ugarit, envers
Suppiluliuma: « Je suis le serviteur du Soleil, le Grand Roi, mon maitre.
Avec I'ennemi de mon maitre, je suis ennemi, et avec 1’ami de mon
maitre, ami»; il prendra au sérieux cette interdiction : « Tu ne tour-
neras pas les yeux vers un autre (roi). » * Les stipulations particuliéres
traitent de problémes concrets: attitude a prendre vis-a-vis des
fugitifs, relations entre vassaux, question de frontiéres, tribut annuel,
visite a la cour, etc 2. Un allié siir peut compter sur la protection de
son suzerain. Le protocole contient souvent une clause concernant
sa preservation et sa lecture, et se continue par un appel aux
témoins qui ne sont autres que les divinités des souverains engagés
par le pacte et les forces de la nature divinisées, montagnes, fleuves,
mer, nuages, et en particulier le couple ciel et terre 3. Ces dieux invo-
qués lors de la conclusion d’une alliance en sont également les garants;
ils ne manqueront pas de déchainer les pires catastrophes contre le
vassal déloyal. Aussi les traités mentionnent-ils pour terminer une
série de malédictions et parfois aussi des bénédictions a 1'adresse de
I’allié du grand roi 4.

Or la berit entre Yahvé et Israél unit également des partenaires
inégaux, et plus d’'un passage de 1’Ancien Testament évoque les
initiatives gracieuses de Dieu envers son peuple, I'obéissance que le
premier attend du second en contrepartie, les promesses et les mena-
ces qui concernent un Israél dévoué ou parjure. Aussi de nombreux
exégetes estiment-ils, 4 la lumiére des textes proche-orientaux, que
ces divers éléments sont étroitement liés et relévent d'un méme genre
littéraire : le formulaire d’alliance. La comparaison avec les protocoles
d’alliance de l’Antiquité permet ainsi non seulement d’interpréter
telle ou telle péricope de 1’Ecriture Sainte, mais de donner leur véri-
table signification théologique aux mentions de 1’histoire du salut
(= prologue historique), aux commandements divins réunis dans
divers codes, qui constituent en définitive la Loi (= stipulations) et
a I'ensemble bénédictions-malédictions.

Les chapitres qui ont surtout retenu I'attention des spécialistes
sont ceux qui ont trait a I’alliance sinaitique (Ex. 19-24 et 34), au pacte

t J. NOUGAYROL, op. cit., p. 48 ss; J. PIRENNE, op. cif., p. 25 ss.

2 ¢« Si quelqu’un cherche a te tuer, toi, ou ton fils, et qu’il fuit et vient
en Hatti, alors de méme qu’il est ton ennemi, il est aussi I'’ennemi du Soleil »
(J. PIRENNE, op. cif., p. 29).

3 Les traités d’Assarhaddon, trouvés a Nimrud en 1955, ne mentionnent
que les dieux assyriens, montrant par la le c6té unilatéral des dispositions
prises par le roi assyrien.

4 Encore une variante significative : les traités araméens et assyriens insis-
tent sur les malédictions et omettent les bénédictions.



LA SIGNIFICATION DE L’ALLIANCE DANS L’A.T. 97

de Sichem (Jos. 24), et le Deutéronome 1. Un des textes les plus
remarquables a cet égard est Josué 24 : nous retrouvons dans ce récit
le préambule (v. 2), le prologue historique (v. 2-13), la stipulation
générale (v. 14, introduite par : « et maintenant »), une allusion aux
stipulations particuliéres (v. 25), la mention d’un document et d’'une
stele témoin (v. 26 s.), un avertissement (v. 19s.), écho atténué de
la malédiction 2. On discerne également ces mémes éléments dans cer-
taines parties du Deutéronome : Deut. 1-4 ; 5-11 ; 28 ss; le livre lui-
méme présente une structure caractéristique: il s’ouvre par unrappelde
I'histoire du salut (1-11), se poursuit par le code deutéronomique (12-
26) et continue avec le théme des bénédictions et malédictions (27 ss)3.

Mais les biblistes ne s’en sont pas tenus 13, comme 1’attestent les
nombreux articles qu’ils ont consacrés aux formulaires d’alliance,
ainsi qu’en témoigne une rapide enquéte dans les revues spécialisées
Vetus Testamentum, The Journal of Biblical Literature et la Zeit-
schrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft de ces derniéres années.

H. B. Huffmon a, un des premiers, tenté de tirer parti du tra-
vail de G. E. Mendenhall pour expliquer le message prophétique.
Il retrouve dans les oracles que les prophétes prononcent contre
leur peuple I'invocation du ciel et de la terre (Es. 1:2; Michée 6 : 2 ;
Jér. 2: 12 ; cf. encore Deut. 32:1; Ps. 50: 1, 4, etc.), expression
caractéristique des traités d’alliance ; il en déduit que le «Sitz im
Leben » des paroles de jugement prophétiques est la berit 4. J. Harvey
relie également le genre littéraire du proces a l'alliance et au droit
qui en dépend, dans une étude sur le « Rib-Pattern, réquisitoire
prophétique sur la rupture d’alliance»s. F.Ch. Fensham consacre
diverses études aux problémes de 1'alliance et notamment des malé-
dictions et bénédictions dans les traités de vassalité et dans 1’Ancien
Testament, il note les liens étroits qui existent entre les déclarations
d’Amos et d’Esaie a ce sujet et les formules utilisées dans les proto-
coles du Proche-Orient 6. W. Brueggemann interpréte Amos 4 : 4-13 a

1 On trouvera un catalogue des textes d’alliance dans les études de
Kvr. Bavtzer, de J. L'HouRr: La morale de Palliance, Cahiers de la Revue
Biblique, 5, 1966, de P. Buis, op. cit.,, p. 397 ss.

2 Cf. en particulier KL. BALTZER, op. cit., p. 29-37 ; cf. également J. L’HoUR:
L’alliance de Sichem, RB, 69, 1962.

3 Cf. en particulier D. J. Mac CARTHY, op. cif., p. 109-140.

4 H. B. HurFMON : The Covenant Lawsuit and the Prophets. JBL, 78, 1959,
p. 286-295.

5 J. HARVEY : Le « Rib-Pattern », réquisitoive prophétique sur la rupturve de
Valliance. Biblica, 43, 1962, p. 172-196.

6 F. CH. FENsHAM : The Treaty between Solomon and Hivam and the Alalakh
Tablets, JBL, 79, 1960, p. 59s.; Maledictions and Benedictions in Ancient
Near Easteyn Vassal-Treaties and the Old Testament, ZAW, 74, 1962, p. 1I-9;
Common Trends in Curses of the Near Eastern Treaties and Kudurvu-Inscrip-
tions compared with Maledictions of Amos and Isaiah, ZAW, 75, 1963, p. 155-175.



98 ROBERT MARTIN-ACHARD

partir des traditions relatives a la berif et voit dans cet ensemble une
liturgie du renouvellement de 1’alliance *. Le ministére prophétique
apparait alors comme étroitement lié a la berit, 'oracle de jugement
se fonde sur le droit de l’alliance, il dépend en définitive, comme
Iécrit H. B. Huffmon, du pacte conclu entre Yahvé et Israél au
Sinaf 2.

G. M. Tucker veut distinguer mieux qu’on ne l'a fait jusqu’ici
I'alliance du contrat 3. M. Delcor étudie, a travers les témoignages
juridiques et prophétiques, l'expression : « prendre a témoin le ciel
et la terre », qui suppose un contexte d’alliance 4. G. E. Wright expli-
que le Cantique de Moise (Deut. 32) & partir des formulaires d’alliance 5.
R. de Vaux fait appel aux traités de vassalité pour éclairer les rela-
tions qui existent entre Yahvé et David, son vassal . N. Lohfink
montre que la notion d’alliance a varié au sein méme du Deutéro-
nome 7. J. L’'Hour, aprés un article sur I'alliance de Sichem, s’inté-
resse a la morale de la berit, qu’'il examine avec l'aide des éléments
principaux de la structure de I’alliance : le prologue historique souli-
gne 'antériorité absolue des bienfaits de Yahvé envers Israél, I’éthique
vétérotestamentaire sera donc une éthique de réponse, impliquant
la loyauté, la liberté et la justice. Les stipulations indiquent que
Yahvé réclame non seulement 1'observance, mais encore 1'obéis-
sance ; les bénédictions et malédictions, conditionnelles, montrent
que I’homme participe avec Dieu a 1’élaboration de 1'histoire 8.

* W. BRUEGGEMANN : Amos IV, 4-13 and Israel’'s Covenant Worship, VT,
15, 1965, p. I-I5.

2 'W. ZiMMERLI déclare également que la prédication du jugement chez
les prophétes repose sur 'ancien droit de 1'alliance (Das Gesetz im Alten Testa-
ment, TLZ, 85, 1960, col. 494 ; GS, 1963, p. 27I).

3 G. M. TuckeRr : Covenant Forms and Contact Forms, VT, 15, 1965, p. 487-
503.

4 M. DELCOR : Les attaches littévaives, l'ovigine et la signification de I'expres-
sion bibliqgue « Prendre a témoin le ciel et la terve», VT, 16, 1966, p. 8-25.

5 G. E. WRiGHT : The Lawsuit of God : A Form-Critical Study of Deutero-
nomy 32, Israel’s Prophetic Heritage, Essays in honor of James Muilenburg,
New York, 1962, p. 26-67.

6 R. pE VAUX : Le roi d’'Israél, vassal de Yahvé. Mélanges E. Tisserant, 1,
Vatican 1964, p. 119-163. R. de Vaux signale la parution récente de I'ouvrage
de P. J. CALDERONE qui traite du méme sujet : Dynastic Oracle and Suzerainty
Treaty, II Samuel 7 :8-16, Manille, 1966 (cf. RB 74, 1967, p. 286 s.).

7 N. LoHFINK : Die Wandlung des Bundesbegriff im Buch Deuteronomiun :
Gott in der Welt, 1, Festschrift Karl Rahner, Freiburg, 1964, p. 423-444.
Nous devons a N. Lohfink d’autres travaux sur le théme de l’alliance. Avec
L. MoRrAN : The Ancient Near Eastern Background of the Love of God in Deu-
teronomy, CBQ, 25, 1963, p. 77-87, il a relevé le sens juridique des termes aimer
et hair, en particulier dans le Deutéronome.

8 Nous avons insisté sur l'ouvrage de ]J. L'Hour parce qu’il représente
une excellente synthése des études antérieures, inspirées par les articles de
G. E. Mendenhall ; il en montre, sur un point particulier, les fruits mais aussi
les dangers.



LA SIGNIFICATION DE L’ALLIANCE DANS L’A. T. 99

Cette énumération est loin d’étre compléte, elle vise seulement
a montrer 'importance et la variété des recherches qui s’appuient
sur les traités du Proche-Orient ancien pour expliquer les textes
bibliques 1.

*
* *

Mais cette abondance de travaux laisse apparaitre le danger de
la méthode comparatiste. Les conclusions nuancées des spécialistes,
qui maintenaient ouvertes certaines questions, deviennent des affir-
mations péremptoires sous d’autres plumes. La haute antiquité de
I'alliance sinaitique est admise comme une vérité indiscutable, et on
fait dépendre de celle-ci tout a la fois le droit, la loi, le culte israé-
lite et méme le prophétisme. La tentation est grande de chercher et
de... trouver de plus en plus d’allusions aux formulaires d’alliance
dans la tradition vétérotestamentaire.

Des biblistes réagissent aujourd’hui contre un emploi massif de la
méthode inaugurée par G. E. Mendenhall, ils reviennent sur des
problémes qu'une présentation trop schématique avait escamotés
et leurs objections meéritent de retenir notre attention 2.

C. F. Whitley conteste la mosaicité du décalogue et, faisant état
du silence des prophétes du VIII® siécle a 1'égard de la berit, estime
que '’emploi de cette notion au sens théologique du terme est d’ori-
gine deutéronomiste 3. A. Jepsen soutient également que I'alliance
entre Yahvé et Israél joue peu de role avant l'exil ; dans une étude
consacrée a la formule d’alliance : Yahvé le Dieu d’Israél et Israél,
le peuple de Yahvé, et a ses diverses expressions au sein de 1’Ancien
Testament, R. Smend constate que celle-ci prend une importance
particuliére autour de l'exil4. E. Gerstenberger rattache le droit
israélite 4 la sagesse plutot qu’aux traités de vassalité 5. F. Notscher
et G. Fohrer reprennent et prolongent ces critiques dans des articles
récents qui concluent par la négative a la possibilité d'une explica-
tion de la berit vétérotestamentaire a partir des formulaires d’alliance,
Selon eux, le décalogue n’a rien a voir avec ces derniers; déja la
formule d’introduction « Je suis Yahvé, ton Dieu...» se différencie

1 Cf. la bibliographie dans l'exposé de D. J. Mac CARTHY mentionné a
la note 1, page 88.

z On notera déja les nuances des auteurs comme KrL. BALTZER et D. J. Mac
CARrTHY, et les réserves de ce dernier dans son étude bibliographique. Cf. aussi
P. Buis, op. cif., p. 396 ss.

3 C. F. WHITLEY : Covenant and Commandment in Israel, JNES, 22, 1963,

. 37-48.
P 347 A. JEPSEN, op. cit.,, p. 161 ss; R. SMEND : Die Bundesformel, Th.St. 68,
Zurich, 1962.
5 Cf. en particulier : Covenant and Commandment, JBL, 84, 1965, p. 38-51.



I00 ROBERT MARTIN-ACHARD

du préambule du protocole hittite : « Ainsi parle le Soleil, Mursil, le
grand roi...» Les menaces que les prophétes adressent a un Israél
coupable ne dérivent pas des traités d’alliance, elles viennent d’un
genre plus ancien, d’origine magique sans doute, I'exécration.

Les analogies constatées entre les protocoles d’alliance et certains
passages de 1’Ancien Testament peuvent s’expliquer non par un recours
direct a des textes hittites ou assyriens, mais par le fait que dans des
situations plus ou moins similaires, les hommes emploient un méme
langage. Sur le plan historique, il n’est nullement établi qu’il ait
existé un lien quelconque entre la cour de Hatti en Asie-Mineure et
les tribus nomades séjournant prés du Sinai?; il est frappant de
constater que le formulaire d’alliance qui jouerait un si grand réle
sur le plan religieux ne se retrouve pas en Israél dans le domaine
politique. Le but des traités de vassalité est d’ailleurs tout différent
de celui de la berit que Yahvé conclut avec Israél ; dans le premier
cas, comme le remarque F. Nétscher, le souci majeur, pour ne pas
dire exclusif, du grand roi est d’assurer sa propre sécurité, le vassal
doit donc servir aux intéréts de I'empire, alors que Dieu vise le bien
de son peuple 2.

Ces remarques ne nous obligent pas a écarter complétement
« 'hypothése du traité », comme le voudrait G. Fohrer, mais elles
nous invitent a rouvrir le débat sur des questions que certains
croyaient résolues. Le formulaire d’alliance n’est pas une sorte de
formule passe-partout qui permettrait de rendre compte d’une
multitude de péricopes vétérotestamentaires et de construire & coup
stir une doctrine du droit, du culte et du prophétisme dans I’ancien
Israél ; il n’est souvent qu'un moyen d’explication parmi d’autres
qu’il serait faux d’employer d'une facon constante et exclusive.

Le probléme capital de la mosaicité du décalogue et de la signi-
fication de l'alliance sinaitique subsiste. Il ne peut étre éclairé par
le seul recours aux traités hittites, comme le suggérait G. E. Menden-
hall ; il exige un examen détaillé des diverses traditions qui s’y rap-
portent. On ne peut donc considérer comme acquis grace a la compa-
raison avec les protocoles d’alliance que le droit israélite se soit, dés
le temps du Sinai, fondé sur I'histoire du salut. Il est sans doute
possible, méme naturel, qu'il existe un lien entre ce que Yahvé a fait

1 'W. ZiMmMERLI reconnait cette difficulté dans Das Gesetz im Alten Testa-
ment (op. cit., col. 493 ou p. 269). W. EIcHRODT la signale également (Bund
und Gesetz, op. cit., p. 37). P. Buis estime que «1’époque la plus vraisemblable
pour l'introduction du formulaire hittite serait les réegnes de David et de Salo-
mon, puisque c’est seulement a ce moment qu’Israél a été introduit dans le
monde de la diplomatie orientale » (op. cit., p. 409).

2 F. NOTSCHER : Bundesformular und « Amisschimmel », Bib. Zeitschrift, o,
1965, p. 182-214 ; G. FOHRER: 0p. cit., a la note 1, p. 88.



LA SIGNIFICATION DE L’ALLIANCE DANS L’A. T. 101

pour les siens et ce qu’il attend d’eux, mais celui-ci peut étre sans
relations avec les pactes de vassalité.

Certains auteurs parlent de l’alliance comme d’une réalité stati-
que. A les en croire, la berit entre Yahveé et Israél n’a pas varié durant
toute la période vétérotestamentaire ; sa signification aurait été la
méme a 1'époque du désert avant la conquéte de Canaan, sous la
royauté de Juda et d’Israél, et aprés l'exil pendant la domination
perse. Or comme toute notion de 1’Ancien Testament (la royauté de
Yahvé, la création du monde par le Dieu d’Israél, I’élection d’Israél,
etc)., I'alliance a une histoire dont il faut tenir compte dans une
élaboration théologique *.

Au terme de sa critique de G. E. Mendenhall, G. Fohrer essaie
précisément de retracer la destinée de la berit entre Yahveé et Israél
dans le cadre de I’Ancien Testament ; son exposé mérite d’étre brie-
vement rappelé. On peut distinguer, selon lui, quatre périodes : 1) la
premiére se situe aux origines du peuple de Yahvé, la berit, attestée
par les traditions abrahamiques et sinaitiques les plus anciennes,
exprime alors, dans le cadre sociologique du désert, la parenté qui
existe entre le Dieu du groupe et le clan qui lui est lié. Yahvé est le
parent de celui qu’il appelle son cam (peuple). 2) Dans le pays de Canaan
qui suppose un tout autre niveau culturel, la berif perd de son impor-
tance, elle ne joue donc que peu de rdle au temps des Juges et des
débuts de la royauté. Le silence des prophétes du VIIIe siécle s’expli-
que donc non pas par une intention polémique, comme 1'admet
W. Eichrodt, mais par le fait qu’a leur époque la berit n’est pas une
donnée théologique de premier plan 2. 3) Au temps du Deutéronome et
de Jérémie, la situation change comme l'attestent les fréquentes
mentions de l'alliance dans le cinquiéme livre de Moise, la littéra-
ture qui en dépend et les témoignages des prophétes du VIe siécle.
Alors commence vraiment une théologie de I’Alliance, selon laquelle
la berit est constitutive d’Israél, en tant que celui-ci est le peuple de
Yahvé. Des influences politiques ont pu jouer leur role a ce propos,
estime G. Fohrer qui cite 1’étude de R. Frankena, établissant une
certaine relation entre Deut. 28, 20-57 et les traités de vassalité
d’Assarhaddon 3, et qui pense également que l'attitude du roi de
Juda vis-a-vis de ses sujets, celle de Josias en particulier, a pu contri-

1 Ce point n’a pas échappé a W. Eichrodt, mais il a peut-étre donné trop
d’importance a l'alliance sinaitique, si bien que tout parait dit avec elle.
J. L'Hour présente dans La morale de I’alliance une synthése qui ne fait pas
une place assez grande a l’histoire.

2 Rappelons que la berit n’est pas la seule notion qu’lsraél ait eue a sa
disposition pour exprimer sa relation avec Dieu.

3 Op. cit., col. goo, qui renvoie a OTS, 14, 1965, p. 122-154.



102 ROBERT MARTIN-ACHARD

buer au développement de I'idée théocratique . 4) Enfin, la réflexion
théologique sur la berit atteint son sommet avec la tradition sacer-
dotale (= P) qui voit toute I'histoire de I'Univers, de I’humanité et
d’Israél a travers les alliances de la création, de Noé, d’Abraham et
de Moise. La notion de parenté impliquée jadis par la ber:t fait place
alors a celle de souveraineté 2.

Cette reconstitution a le mérite de prendre au sérieux le fait
que le message vétérotestamentaire participe a I'histoire du peuple
de Yahvé. On pourra sans doute discuter I'interprétation de G. Fohrer
a I'égard de tel passage de I’Ancien Testament relatif a la berit et
en particulier ce qu’il dit au sujet de la tradition sinaitique ; mais
on reconnaitra avec lui que le VIe siécle qui a vu la disparition du
royaume de Juda se montre sur le plan théologique extraordinai-
rement riche. Les responsables du mouvement deutéronomiste et les
prophétes de ce temps n’ont certes pas créé de toutes pi¢ces une
théologie de la berit; ils ont recueilli d’anciennes traditions et ont su
les penser en fonction de leur temps 3. Il n’est pas impossible qu’ils
aient eu alors recours d’une fagon qu’il sera peut-étre possible de
préciser un jour aux formulaires d’alliance que I'antiquité a connus
et que les archéologues nous permettent de relire aujourd’hui ; c’est
en tous les cas avec les textes en relation avec le courant deutérono-
miste (au sens large) que la comparaison entre 1’Ancien Testament
et les traités d’alliance du Proche-Orient s’avére la plus sfire et la
plus féconde 4.

ROBERT MARTIN-ACHARD.

1 G. FoHRER rappelle son étude sur Der Vertrag zwischen Konig und Volk
in Isvael, ZAW, 71, 1959, p. 1-22. P. Buls estime que «la prédication deuté-
ronomique s’enracine dans une tradition vivante, celle de la prédication non
liturgique, qui continuait dans le Royaume du Nord la tradition catéchétique
de la liturgie de rénovation» (op. cit., p. 409).

3 G. FOHRER, 0p. cif., col. gor.

3 On peut faire les mémes remarques pour la notion de I’élection d’Israél,
par exemple. G. Fohrer nous invite a reprendre, partiellement du moins, les
conclusions de J. J. P. Valeton jr. ou de R. Kraetzschmar.

4 P. Buis constate que les textes d’alliance « relévent presque tous de la
strate élohiste, du Deutéronome, de I’Ecole deutéronomiste et du Chroniste...
le yahviste ignora ces formes et, semble-t-il, jusqu’a la notion d’une alliance
entre Dieu et Israél ». Ces formes pourraient provenir, selon lui, des prophétes
du Nord (op. cit., p. 410).

Signalons encore quatre importantes études parues ces derniers mois:
E. KurtscH : Gesetz und Gnade, ZAW, 79, 1967, p. 18-35; J. WIJNGAARDS :
Death and Resurrection in Covenantal Context (Hos. VI, 2), VT, 17, 1967, p. 226~
239 ; F. CH. FENsHAM : Covenant, Promise and Expectation in the Bible, ThZ,
23, 1967, p. 305-322 ; E. KutscH: Der Begriff NM2 in vordeuteronomischer

Zeit, dans « Das Ferne und Nahe Wort », Festschrift ‘Leonhard Rost, BZAW,

1967, p. 133-143.
Vu l'intérét des travaux récents sur la beri?, il faudra poursuivre cette
rubrique.



	La signification de l'alliance dans l'ancien testament : d'après quelques récents travaux

