Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 1

Nachruf: Otto Weber (1902-1966)
Autor: Thévenaz, Jean-Pierre

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

+ OTTO WEBER
(xgoz - 1966)

L’article qu’Otto Weber publia dans le numéro de la Revue de
théologie et de philosophie consacré au quatriéme centenaire de 1'Uni-
versité de Genéve * est peut-étre, pour bien des lecteurs de langue
francaise, leur seul contact avec I'ceuvre du professeur de Geettingue.
Ils auront pu rencontrer 1a un connaisseur de la pensée de Calvin et
des Eglises réformées ; mais leur attention n’aura-t-elle pas été
retenue par un paragraphe ? Il trahit que derriére cet historien se
cache avant tout un théologien :

« Le concept d’articles fondamentaux devait faire une carriére tra-
gique dans les disputes confesssionnelles... On ne réussit naturellement
pas a formuler ces articles. Mais, si Calvin ne prit pas la peine d’en
établir une liste exhaustive, n’est-ce pas un signe d’intelligence théo-
logique ? Car un catalogue achevé, inattaquable, d’articles fonda-
mentaux aurait inévitablement fait ce que la dogmatique, avec ses
oppositions et sa diversité, ne pouvait heureusement pas faire: il
aurait remplacé le Christ vivant et les vivantes Ecritures par une
doctrine » (p. 163).

Certains lecteurs connaissent peut-étre un autre élément de cette
ceuvre principalement consacrée a la théologie de confession réformée,
I'Introduction a la Dogmatique de Karl Barth?. Eventuellement
savent-ils que l'auteur doit beaucoup a Barth sur le plan théolo-
gique. Son originalité serait-elle donc celle de I'historien, de l'inter-
préte de la pensée d’autrui ?

Sans doute ; mais pour rendre aujourd’hui hommage a Otto Weber,
décéde il y a un peu plus d'un an, ce n’est pourtant pas & un histo-
rien des Eglises réformées que la Revue a fait appel; il est a croire

1 « L’unité de I'Eglise chez Calvin», RTP 1959 - 1I, p. 153 ss.

2 Einfiihvender Bevicht in Karl Barths Kirchliche Dogmatik, 5° éd., 1963.
Trad. fr. : Labor et Fides, Geneve, 1954. A de rares exceptions prés, que nous
signalerons, tous les ouvrages d’Otto Weber ont été édités par le Verlag der
Buchhandlung des Erziehungsvereins, Neukirchen (Kr. Moers). Cette méme
maison prépare actuellement la publication en deux volumes des articles d’Otto
Weber ; le premier est paru.



48 JEAN-PIERRE THEVENAZ

qu'un autre aspect de la personnalité du professeur devait étre mis
en relief : si un étudiant en théologie, qui travailla a Geettingue en
1964/1965, est chargé de formuler sa reconnaissance et sa dette a
I'égard d’Otto Weber, il laissera dans l'ombre I’historien qu’il fut
et parlera du professeur de théologie systématique. Car c’est comme
tel qu’il s’imposait, c’est en tant que tel qu’il se faisait interpreéte
des autres théologiens.

Né le 4 juin 1902 a Cologne, il enseigna a I’Ecole de théologie
d’Elberfeld aprés avoir achevé ses études & Bonn et 4 Tubingue, et
il fut appelé en 1934 a étre le premier titulaire de la chaire de théo-
logie systématique de confession réformée de 1'Université de Geettin-
gue. Le 19 octobre 1966, la mort vint mettre un terme a une fidé-
lité de plus de 30 ans, qui prouve que sa place était bien celle d’un
professeur de théologie.

Professeur de théologie : par cette expression, nous voulons tenter
de dépasser les deux jugements partiels évoqués au début. Nous ne
mettrons pas en évidence sa contribution historique originale ni sa
tradition barthienne non originale, car nous entendons montrer une
originalité tout autre, qui passe facilement inapercue: ce profes-
seur savait transmettre la théologie.

Cette expression, certes un peu forcée, vise a respecter précisé-
ment la legon regue d’Otto Weber : gui est 'homme ? Est-ce le sujet
original et ses Lumiéres rationnelles, ou est-ce I'objet non original
déterminé par autrui, par le monde, et peut-étre méme par Dieu ?
N’est-ce pas plutdt, au-dela d'une opposition sujet-objet encore toute
teintée de métaphysique I, celui a qui une parole est adressée et qui,
y répondant, s’en porte responsable a 1'égard d’autrui, la transmet ?

*
& ES

La responsabilité de cette transmission est ce qui frappe le plus
dans l'ceuvre tant dogmatique que pratique, tant ecclésiastique
qu’académique, du professeur Weber. Présente d’abord dans son acti-
vité de prédicateur, elle lui a valu une notoriété dans ce domaine ;
de nombreux étudiants affrontaient 1’architecture baroque du temple
réformé de Geettingue lorsqu’il y préchait. Avant la guerre, il avait
occupé, en plus de sa propre chaire, celle de théologie pratique ; et
encore récemment, bien que ce ne fiit plus officiellement de son res-
sort, il lui arrivait d’offrir a ses étudiants un séminaire privé d’homi-
létique, ou leurs prédications étaient écoutées et critiquées avec soin ;

! La critique du schéma sujet-objet, Otto Weber la reprend en particulier
de Rudolf Bultmann (cf. aussi F. Gogarten, des disciples de Bultmann, et
les précédant tous, le philosophe M. Heidegger).



T OTTO WEBER 49

leur principal défaut, disait-il, était de rester d’excellentes médita-
tions préparatoires, mais de ne pas encore avoir pris la forme de
prédications.

Cette méme responsabilité se manifeste aussi — un étudiant ne
peut que le pressentir — dans sa participation a divers conseils
de V'Eglise, tout particuliérement lorsqu’il fut membre de conseils
de ’Eglise du III® Reich, puis doyen de la Faculté de théologie de
Geettingue pendant toutes les années de guerre. Quoi de plus impor-
tant, en cette époque comme en toute autre, que de se laisser habiter
par un autre souci que celui de I'idéologie dominante ? Un autre souci :
étre une Eglise qui, libre parce que soumise a son Seigneur, sache
transmettre 'Evangile a tous les hommes et ne les laisse pas s’em-
porter dans leur folie de grandeur.

En 1949, participant a sa maniére a la reconstruction d’une nou-
velle culture allemande, Otto Weber consacrait une brochure a la
liberté chrétienne et I'homme autonome *; posant déja, mais autre-
ment, la question effleurée ci-dessus — qui est ’homme ? —, il voyait
notre existence placée devant deux possibilités extrémes : les Lumie-
res qui nous inspirent depuis le XVIIIe siécle une volonté de liberté,
et la mythologie qui, partout et toujours, et jusqu’au III® Reich
lui-méme, a asservi '’homme a des puissances plus ou moins occultes.
L’homme du XXe siécle n’a pas la possibilité de se reporter en réve
ou en illusion dans la mythologie d'un monde passé; Otto Weber
le rappelle a ses contemporains, non sans leur faire voir aussi la
fragilité de 'homme des Lumiéres et de la liberté qu’il se postule : « La
voie qu’indique le message chrétien passe — aujourd’hui comme de
tout temps — entre mythologie et Lumiéres, elle traverse au milieu.
Le message chrétien ne peut donc pas amener 'homme du temps
des Lumiéres a rebrousser chemin, mais seulement & prendre le
«chemin étroit» de la foi, o I'homme, lié & Jésus-Christ, recoit la
liberté, une liberté qui ne conduit pas & nouveau a la tyrannie comme
notre autonomie d’aujourd’hui » (p. 21).

Les lumiéres de la culture ne doivent inspirer ni peur, ni mépris,
ni adoration non plus ; elles font simplement aussi partie de ce que
nous pouvons transmettre, et Otto Weber a pris sa part de cette
tiche : recteur de 1'Université de Geettingue en 1958/1959, il fut
en outre chargé de la fondation d'une nouvelle université a Bréme,
dont il fut le premier recteur de 1964 a 1966.

Il fallait d’autre part donner a I’'Eglise un instrument lui per-
mettant d’aborder les problémes pratiques de notre civilisation, ainsi
que les questions théologiques: nous disposons aujourd’hui d’'un

1 Die chvistliche Freiheit und der autonome Mensch (collection « Theolo-
gische Existenz heute », nouvelle série, n°® 16), Chr. Kaiser, Munich, 1949.



50 JEAN-PIERRE THEVENAZ

dictionnaire en trois volumes, I'Evangelisches Kirchenlexikon *, dont
le professeur Weber dirigea la publication. Dans ce méme contexte,
nous pouvons également évoquer tout le travail accompli par ce
théologien réformé pour ranimer et transmettre la tradition parti-
culiere de sa confession. Premiérement, il a traduit en allemand
UInstitution de la religion chrétienne, de Calvin 2, qu’il cite d’ailleurs
fréquemment dans ses ouvrages comme dans ses cours de dogmatique;
mais un second pas devait suivre : I'interprétation, le commentaire,
que la mort I'a empéché de réaliser, alors qu’il était I'un des plus
compétents pour le faire. Un autre projet est resté en suspens : 'édi-
tion des confessions de foi réformées. Dans la méme ligne encore,
mentionnons des articles sur le catéchisme de Heidelberg, parus en
1963 a l'occasion de son quatriéme centenaire, 1'Introduction a la
Dogmatique de Karl Barth et la traduction du Fondement théolo-
gique du droit de J. Ellul 3.

Transmettre une tradition, ce n’est pas la répéter sans 1’affron-
ter aux mises en question extérieures, ce n’est pas s’isoler en elle du
reste du monde et des autres pensées. Otto Weber savait trop que
la tentation de I'homme est de s’enfermer dans son propre point de
vue, d’ignorer qu'une position diamétralement opposée est également
possible et que la vérité n’est ni dans I'une ni dans l'autre : « Wahr-
heit als Begegnung», la vérité vient a la rencontre de I’homme tout
entier, de cet homme ambigu, écartelé entre des choix extrémes ;
elle lui rappelle sa condition équivoque, a laquelle la dogmatique
elle-méme, «avec ses oppositions et sa diversité» (RTP 1950, loc. cit.),
n’échappe pas. On ne pourra exposer un théme avec «intelligence
théologique » (ibid.) qu’en commencgant par mettre face a face les
solutions divergentes qui lui ont été données dans I’histoire ; on
renoncera a I’hégémonie de sa propre tradition pour écouter la vérité
de l'autre, avant de hasarder une formulation nouvelle qui soit fide-
lement la réponse d’'un homme du XXe¢ siecle au « Christ vivant »
(ibid.).

C’est 1a la méthode constante d’Otto Weber : elle fait de ses deux
volumes de Grundlagen der Dogmatik 4, destinés d’abord a ses étu-

I Vandenhoeck & Ruprecht, Goeettingue, 2¢ éd., 1962, édité par Heinz
Brunotte et Otto Weber.

2 JouanNEs CALVIN : Unlervicht in der christlichen Religion, 2¢ éd., 1963.
O. Weber a également édité a Neukirchen des commentaires bibliques de
Calvin traduits par d’autres que lui.

3 Chr. Kaiser, Munich, 1948.

4 Vol. 1, 1955, vol. II, 1962.



1 OTTO WEBER 51

diants, une présentation a la fois des fondements théologiques (pré-
cision du point de départ et de référence, critére christologique et
scripturaire, le langage a employer et son rapport au langage bibli-
que...) et des fondements historiques (oppositions des courants et
tendances, théologie biblique, histoire de la théologie, influence de
la pensée ambiante a chaque époque, critiques réciproques...) sur
lesquels peuvent étre baties aujourd’hui une pensée et une parole
chrétiennes.

Otto Weber a participé a une importante discussion ott Luthériens
et Réformés cherchérent précisément a relativiser et & dépasser leurs
oppositions traditionnelles ; on repensa les deux conceptions de la
présence du Christ a la Sainte Céne en fonction des fondements
théologiques et exégétiques nouvellement remis en lumiére. Sa signa-
ture se trouve au bas des Theses d’ Arnoldshain qui furent le résultat
de ces débats.

Il en va de méme de l'influence décisive que Karl Barth exerca
sur Otto Weber : elle ne signifie pas du tout que les préoccupations
d’autres théologiens, de Rudolf Bultmann en particulier, soient
éliminées du champ de sa réflexion dogmatique. Et c’est pourquoi
nous avons os¢ dire avec quelque hardiesse que le dogmaticien de
Geettingue savait transmettre et nous avait transmis /a théologie;
certes sa théologie est ume théologie, mais elle se maintient en
constante référence a ce qui la dépasse, I’englobe et la détermine :
I'ensemble de la tiache théologique de 1'Eglise — c’est-a-dire non
seulement les autres théologies, mais aussi le sens et la portée de
Iactivité théologique en général. En réponse au message regu, le
dogmaticien précise le sens et la portée, le but et la méthode de son
travail, et ainsi sa théologie se trouve relativisée ; chez Otto Weber,
elle 'est de telle maniére qu’en elle nous découvrons /a théologie.
Nous ne la rencontrons d’ailleurs pas comme une fin en soi, car
— notre premiére citation, choisie pour cette raison, le laissait enten-
dre — Otto Weber partage 1'« intelligence théologique » de Calvin et
ne cherche pas a faire ce que la dogmatique ne peut pas faire:
«remplacer le Christ vivant et les vivantes Ecritures par une doc-
trine ».

Les vivantes Ecritures : ne manquons pas de faire ici une allusion
a l'important travail exégétique et biblique d’Otto Weber. Il est
présent, et trés explicitement, dans I'exposé de chaque théme dogma-
tique, car la théologie biblique est le premier de ces fondements his-
toriques sur lesquels repose notre foi et son expression. Certaines
analyses sont tout a fait originales, d’autres prouvent que l'auteur
se tenait parfaitement au courant de l'exégeése moderne. On lui doit
méme une présentation en 380 pages de I’Ancien Testament, destinée
a en faciliter la lecture, qui a déja été maintes fois rééditée : la Bibel-



52 JEAN-PIERRE THEVENAZ

kunde des Alten Testaments 1. Si nous considérons donc qu’il est non
seulement prédicateur, historien et dogmaticien, mais aussi « bibliste »,
Otto Weber apparait comme «1'un des derniers grands théologiens
universels qui pouvaient, en exégese, histoire, systématique et ques-
tions actuelles, manifester I'unité de la théologie » (Jiirgen Moltmann,
in « Kirche in der Zeit » 11/1966, p. 485).

*
* *

Quel est donc le vrai probléme dogmatique ? Jusqu'a présent,
notre présentation s’est beaucoup attachée a I'anthropologie ; Otto
Weber n’en fait pourtant pas, comme d’autres, le centre de sa pensée
— bien au contraire. Si cet aspect a retenu notre attention, c’est
parce qu’il est corrélatif du seul vrai probléme dogmatique, lequel
peut se formuler ainsi: comment celui qui nous /libére parce qu’il
reste extra nos se transmet-il & nous pour devenir celui qui nous libére
en étant pro nobis ? Cette théologie qu’Otto Weber savait transmettre
est elle-méme une théologie de la transmission ; elle refuse aussi bien
de se figer en « positivisme de la révélation » que de s’évanouir en
existentialisme.

Son point de départ est I’événement de la Croix et de la Résur-
rection de Jésus-Christ. Elle doit donc préciser d'une part ce qui la
distingue de la métaphysique et de la religion, d’autre part sa compré-
hension de I'histoire. Alors que 'objet de la théologie est le pro de
la transmission, la métaphysique, elle, peut se contenter d’opposer
Dieu et I'homme, en deux pdles, considérés chacun « en soi», jouant
alternativement le rdle de sujet et celui d’objet; elle peut essayer
par la de se hisser au-dessus de la contingence banale d’une histoire
qui constamment s’écoule et que marque le signe de la mort, mais
jamais elle ne libérera effectivement 1'homme de cette condition ambi-
gué ou il oscille, espérant ou désespérant, entre la réalité de la
mort et ’essai de s’ancrer dans une autre réalité qui soit celle de la
vie, de I’absolu, de la liberté.

Est-ce une telle tentative d’évasion que nous rencontrons dans
Paffirmation chrétienne de la Résurrection de Jésus-Christ ? Il est
impossible de prouver qu’il soit faux de le prétendre, car les arguments
que I'on devrait employer feraient partie de la réalité mortelle dont
précisément la Résurrection vient briser le cercle vicieux. Et pourtant,

1 Furche, Hambourg, 1o0€ éd., 1964. Il faut y ajouter un résumé de docu-
mentation biblique, le Grundriss der Bibelkunde, Vandenhoeck & Ruprecht,
Geettingue, 7€ éd., 1962. D’autre part, O. Weber dirigeait, avec H. Gollwitzer
et H. J. Kraus, la collection de petites brochures bibliques « Biblische Studien »,
éditée a Neukirchen.



T OTTO WEBER 53

le prétendre, ce serait oublier que cette affirmation #’est que réponse
a un événement. Mais dans quelle histoire la Résurrection peut-elle
prendre place comme événement ? Dans cette histoire qui s’écoule
et finit a la mort (« Todesgeschichte », « Verlaufszeit ») ? Non, car elle
fait éclater cette histoire, elle est I'irruption d'une vie nouvelle, d'une
espérance et d'une liberté nouvelle r: il apparait ainsi que notre
histoire banale elle-méme « n’est pas seulement le lieu ol tout s’écoule,
mais que, puisque le Créateur 1'a prise en charge, c’est en elle —
non pas cependant & partir d’elle — que la vie vient a nous, la vie
ausens de la nouvelle création... «Passé» — ce pourrait étre 1 la
marque de toute histoire (Historie). Mais le Jésus qui nous appelle,
qui dans I'histoire (Geschichte) nous appelle, n’est pas « passé ». »
(Grundlagen der Dogmatik 11, p. 114 s.)

Cette conception propose donc une double lecture de I'histoire :
il y a «’histoire sous I’aspect de la mort », et il y a « ’histoire sous
I'aspect de la vie », présence cachée de '« eschaton », « histoire escha-
tologique ». Mais c’est la méme histoire, oli I'on ne sépare pas une
« histoire sainte » surnaturelle de I'histoire profane naturelle. L’effa-
cement de la dimension eschatologique dans la théologie tradi-
tionnelle a contribué a faire surgir de semblables faux problémes,
que critique Otto Weber. Sa distinction, étant assez fidele a I'oppo-
sition biblique entre les deux « éons», permet de résoudre les vraies
questions que pose a la théologie le rapport entre ’Evangile et I'his-
toire (par ex., outre l'historicité de la Résurrection, le sens de termes
comme « vie éternelle », « fin du monde », « prédestination éternelle »...).
La principale de ces questions, nous 1’avons dit, est celle de la trans-
mission : comment cet événement peut-il étre pro nobis, pour nous
hommes — hommes du XXe¢ si¢cle méme ? Il le peut parce qu’il
releve de «l’histoire eschatologique» libre a I'égard de I'histoire
mortelle, il nous est destiné, transmis et approprié par I'action
du Saint-Esprit. Otto Weber reprend la tradition calvinienne du
« témoignage intérieur du Saint-Esprit »; il n'y voit pas du surna-
turel, car il définit I'ceuvre du Saint-Esprit par le méme paradoxe
qui sous-tend la christologie: c’est 'action vraiment humaine de
I'Esprit du vrai Dieu. On ne peut autoriser plus de docétisme en
pneumatologie qu’en christologie !

Le docétisme est en effet un des ennemis qu’Otto Weber pour-
chasse a travers toute sa dogmatique : il ne faut pas manquer « I’homme
réel », car on l'isolerait; il ne faut pas isoler « ’homme réel », car on
le manquerait ; la théologie de la transmission échouerait si elle ne

I Cette réflexion est poursuivie aujourd’hui par Jiirgen Moltmann, sauf
erreur ancien étudiant d’Otto Weber, dont la Tkéologie de I'Espérance a été
présentée dans la RTP 1967 -1V, p. 242 ss.



54 JEAN-PIERRE THEVENAZ

savait pas dire « Dieu pour I’homme » et « 'homme devant Diew ». Tel
est son grand souci, qui lui fait percevoir la nécessité de cette cri-
tique pratique : « Aujourd’hui, ce dont souffrent les prédications, ce
n’est pas au premier chef de n’étre pas assez fidéles a leur objet, mais
de ce que le prédicateur n’est pas assez fidéle aux hommes. Il y a
presque partout une effrayante justesse, mais rarement de 1’huma-
nité. Rarement, semble-t-il, le prédicateur se double d’un pasteur, se
double d’'un connaisseur des hommes, d'un «ami des hommes». Que
les théologiens se fassent hommes, c’est un miracle que 1'on a encore
a attendre. » 1

Otto Weber a le mérite (il refuserait ce terme...) d’avoir fait place
a ce souci non seulement au cceur de son existence, mais au cceur de
sa dogmatique ; en méme temps, il faisait une place a la probléma-
tique bultmannienne de 'interprétation, évitant a ses étudiants d’étre
écartelés entre trois soucis qui doivent concorder, celui de la dogma-
tique, celui de l'interprétation et celui de l’éthique. En effet, dans
les Grundlagen der Dogmatik, «la question de l’intelligibilité du
message chrétien» n’est pas évoquée au seul paragraphe portant
ce titre; déja I'un des chapitres d'introduction était consacré au
«langage de 1'Eglise»: comment parler quand on ne peut pas
employer un code secret ecclésiastique et qu'on ne veut pas aban-
donner 1’Evangile & un langage humain qui le déformerait ou
provoquerait des malentendus ? La liberté de parler quand méme
nous est donnée, parce qu’'en acceptant de vivre dans notre monde
et dans notre histoire, Dieu a aussi accepté de s’exposer a notre
et méme a nos langages; la tiche de la dogmatique, qui, telle
qu’Otto Weber nous I'a transmise, n’est pas un monstre inhumain, est
alors d’éviter ces déformations et malentendus, se faisant 1’écho de ce
qui la fonde et qu’elle ne saurait remplacer : « le Christ vivant et les
vivantes Ecritures » (RTP, 1959, loc. cit.). Et ce qu’il reste a dire, c’est
que «de la part de ['homme, la prédication est une entreprise hasar-
deuse que l'on ne pourrait hasarder. Mais ou régne la réalité de la
promesse, 'entreprise hasardeuse est la seule possibilitée qui nous soit
donnée, I'insécurité quant a la réussite la seule garantie qu’elle porte
des fruits. » (Gr. d. Dogm. 1, p. 214) « Cela peut et doit nous suffire. »
(IL, p. 759, derniers mots !)

1 « Vom Text zur Predigt », in : Der euch bevufen hat. Predigten und Erwi-
gungen zur Predigt, 1960, p. 44. Repris dans un autre recueil de prédications,
posthume : Wort und Antwort, 1966.



} OTTO WEBER 55

« Cela peut et doit nous suffire » : 'ceuvre qui s’achéve sur ces
mots est une dogmatique mesurée, mesurée a l’exacte dimension de
ce qui nous a été donné et de ce que nous pouvons recevoir — et, de
plus, consciente d’étre inadéquate, parce que I’homme ne dispose ni
d'un langage ni de catégories intellectuelles lui permettant d’atteindre
a 'adéquation.

Mesurée, cette théologie I’était dans sa présentation orale au grand
amphithéatre de I'Université de Geettingue, ou I'ironie ne manquait
pas non plus ; et elle le demeure dans ces volumes et ces articles ol
nous parle encore le professeur Weber. Sa vie aussi fut mesurée :
64 ans, c’était toét, et combien aurait-il encore pu nous donner !
Nous avons tenté de dire aujourd’hui notre reconnaissance, car ce
qu’il nous a effectivement donné, « cela peut et doit nous suffire. »

JEAN-PIERRE THEVENAZ.



	Otto Weber (1902-1966)

