
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 1

Nachruf: Otto Weber (1902-1966)

Autor: Thévenaz, Jean-Pierre

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


t OTTO WEBER

(1902 -1966)

L'article qu'Otto Weber publia dans le numéro de la Revue de

théologie et de philosophie consacré au quatrième centenaire de
l'Université de Genève ' est peut-être, pour bien des lecteurs de langue
française, leur seul contact avec l'œuvre du professeur de Gœttingue.
Ils auront pu rencontrer là un connaisseur de la pensée de Calvin et
des Eglises réformées ; mais leur attention n'aura-t-elle pas été
retenue par un paragraphe Il trahit que derrière cet historien se
cache avant tout un théologien :

« Le concept d'articles fondamentaux devait faire une carrière
tragique dans les disputes confesssionnelles... On ne réussit naturellement
pas à formuler ces articles. Mais, si Calvin ne prit pas la peine d'en
établir une liste exhaustive, n'est-ce pas un signe d'intelligence
théologique Car un catalogue achevé, inattaquable, d'articles
fondamentaux aurait inévitablement fait ce que la dogmatique, avec ses

oppositions et sa diversité, ne pouvait heureusement pas faire : il
aurait remplacé le Christ vivant et les vivantes Ecritures par une
doctrine » (p. 163).

Certains lecteurs connaissent peut-être un autre élément de cette
œuvre principalement consacrée à la théologie de confession réformée,
l'Introduction à la Dogmatique de Karl Barth2. Eventuellement
savent-ils que l'auteur doit beaucoup à Barth sur le plan théologique.

Son originalité serait-elle donc celle de l'historien, de l'interprète

de la pensée d'autrui
Sans doute ; mais pour rendre aujourd'hui hommage à Otto Weber,

décédé il y a un peu plus d'un an, ce n'est pourtant pas à un historien

des Eglises réformées que la Revue a fait appel ; il est à croire

1 « L'unité de l'Eglise chez Calvin », RTP 1959 - II, p. 153 ss.
2 Einführender Bericht in Karl Barths Kirchliche Dogmatik, 5e éd., 1963.

Trad. fr. : Labor et Fides, Genève, 1954. A de rares exceptions près, que nous
signalerons, tous les ouvrages d'Otto Weber ont été édités par le Verlag der
Buchhandlung des Erziehungsvereins, Neukirchen (Kr. Moers). Cette même
maison prépare actuellement la publication en deux volumes des articles d'Otto
Weber ; le premier est paru.



48 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

qu'un autre aspect de la personnalité du professeur devait être mis
en relief : si un étudiant en théologie, qui travaiUa à Gœttingue en
1964/1965, est chargé de formuler sa reconnaissance et sa dette à

l'égard d'Otto Weber, il laissera dans l'ombre l'historien qu'il fut
et parlera du professeur de théologie systématique. Car c'est comme
tel qu'il s'imposait, c'est en tant que tel qu'il se faisait interprète
des autres théologiens.

Né le 4 juin 1902 à Cologne, il enseigna à l'Ecole de théologie
d'Elberfeld après avoir achevé ses études à Bonn et à Tubingue, et
il fut appelé en 1934 à être le premier titulaire de la chaire de théologie

systématique de confession réformée de l'Université de Gœttingue.

Le 19 octobre 1966, la mort vint mettre un terme à une fidélité

de plus de 30 ans, qui prouve que sa place était bien ceUe d'un
professeur de théologie.

Professeur de théologie : par cette expression, nous voulons tenter
de dépasser les deux jugements partiels évoqués au début. Nous ne
mettrons pas en évidence sa contribution historique originale ni sa
tradition barthienne non originale, car nous entendons montrer une
originalité tout autre, qui passe facilement inaperçue : ce professeur

savait transmettre la théologie.
Cette expression, certes un peu forcée, vise à respecter précisément

la leçon reçue d'Otto Weber : qui est l'homme Est-ce le sujet
original et ses Lumières rationnelles, ou est-ce l'objet non original
déterminé par autrui, par le monde, et peut-être même par Dieu
N'est-ce pas plutôt, au-delà d'une opposition sujet-objet encore toute
teintée de métaphysique ", celui à qui une parole est adressée et qui,
y répondant, s'en porte responsable à l'égard d'autrui, la transmet

La responsabilité de cette transmission est ce qui frappe le plus
dans l'œuvre tant dogmatique que pratique, tant ecclésiastique
qu'académique, du professeur Weber. Présente d'abord dans son activité

de prédicateur, elle lui a valu une notoriété dans ce domaine ;

de nombreux étudiants affrontaient l'architecture baroque du temple
réformé de Gœttingue lorsqu'il y prêchait. Avant la guerre, il avait
occupé, en plus de sa propre chaire, celle de théologie pratique ; et
encore récemment, bien que ce ne fût plus officiellement de son
ressort, il lui arrivait d'offrir à ses étudiants un séminaire privé d'homilétique,

où leurs prédications étaient écoutées et critiquées avec soin ;

1 La critique du schéma sujet-objet, Otto Weber la reprend en particulier
de Rudolf Bultmann (cf. aussi F. Gogarten, des disciples de Bultmann, et
les précédant tous, le philosophe M. Heidegger).



t otto weber 49

leur principal défaut, disait-il, était de rester d'excellentes méditations

préparatoires, mais de ne pas encore avoir pris la forme de

prédications.
Cette même responsabilité se manifeste aussi — un étudiant ne

peut que le pressentir — dans sa participation à divers conseils
de l'Eglise, tout particulièrement lorsqu'il fut membre de conseils
de l'Eglise du IIIe Reich, puis doyen de la Faculté de théologie de

Gœttingue pendant toutes les années de guerre. Quoi de plus important,

en cette époque comme en toute autre, que de se laisser habiter
par un autre souci que celui de l'idéologie dominante Un autre souci :

être une Eglise qui, Ubre parce que soumise à son Seigneur, sache
transmettre l'Evangile à tous les hommes et ne les laisse pas
s'emporter dans leur folie de grandeur.

En 1949, participant à sa manière à la reconstruction d'une
nouvelle culture allemande, Otto Weber consacrait une brochure à la
liberté chrétienne et l'homme autonome 1 ; posant déjà, mais autrement,

la question effleurée ci-dessus — qui est l'homme —, il voyait
notre existence placée devant deux possibilités extrêmes : les Lumières

qui nous inspirent depuis le XVIIIe siècle une volonté de liberté,
et la mythologie qui, partout et toujours, et jusqu'au IIIe Reich
lui-même, a asservi l'homme à des puissances plus ou moins occultes.
L'homme du XXe siècle n'a pas la possibilité de se reporter en rêve
ou en illusion dans la mythologie d'un monde passé ; Otto Weber
le rappelle à ses contemporains, non sans leur faire voir aussi la
fragilité de l'homme des Lumières et de la liberté qu'il se postule : « La
voie qu'indique le message chrétien passe —¦ aujourd'hui comme de

tout temps — entre mythologie et Lumières, elle traverse au milieu.
Le message chrétien ne peut donc pas amener l'homme du temps
des Lumières à rebrousser chemin, mais seulement à prendre le
«chemin étroit» de la foi, où l'homme, lié à Jésus-Christ, reçoit la
liberté, une liberté qui ne conduit pas à nouveau à la tyrannie comme
notre autonomie d'aujourd'hui » (p. 21).

Les lumières de la culture ne doivent inspirer ni peur, ni mépris,
ni adoration non plus ; elles font simplement aussi partie de ce que
nous pouvons transmettre, et Otto Weber a pris sa part de cette
tâche : recteur de l'Université de Gœttingue en 1958/1959, il fut
en outre chargé de la fondation d'une nouvelle université à Brème,
dont il fut le premier recteur de 1964 à 1966.

Il faUait d'autre part donner à l'Eglise un instrument lui
permettant d'aborder les problèmes pratiques de notre civilisation, ainsi

que les questions théologiques : nous disposons aujourd'hui d'un

1 Die christliche Freiheit und der autonome Mensch (collection « Theologische

Existenz heute », nouvelle série, n° 16), Chr. Kaiser, Munich, 1949.



50 JEAN-PIERRE THEVENAZ

dictionnaire en trois volumes, YEvangelisches Kirchenlexikon «, dont
le professeur Weber dirigea la publication. Dans ce même contexte,
nous pouvons également évoquer tout le travail accompli par ce

théologien réformé pour ranimer et transmettre la tradition
particulière de sa confession. Premièrement, il a traduit en allemand
l'Institution de la religion chrétienne, de Calvin 2, qu'il cite d'ailleurs
fréquemment dans ses ouvrages comme dans ses cours de dogmatique;
mais un second pas devait suivre : l'interprétation, le commentaire,
que la mort l'a empêché de réaliser, alors qu'il était l'un des plus
compétents pour le faire. Un autre projet est resté en suspens : l'édition

des confessions de foi réformées. Dans la même ligne encore,
mentionnons des articles sur le catéchisme de Heidelberg, parus en
1963 à l'occasion de son quatrième centenaire, l'Introduction à la
Dogmatique de Karl Barth et la traduction du Fondement théologique

du droit de J. Ellul 3.

Transmettre une tradition, ce n'est pas la répéter sans l'affronter

aux mises en question extérieures, ce n'est pas s'isoler en elle du
reste du monde et des autres pensées. Otto Weber savait trop que
la tentation de l'homme est de s'enfermer dans son propre point de

vue, d'ignorer qu'une position diamétralement opposée est également
possible et que la vérité n'est ni dans l'une ni dans l'autre : « Wahrheit

als Begegnung », la vérité vient à la rencontre de l'homme tout
entier, de cet homme ambigu, écartelé entre des choix extrêmes ;

elle lui rappelle sa condition équivoque, à laquelle la dogmatique
elle-même, «avec ses oppositions et sa diversité» (RTP 1959, loc. cit.),
n'échappe pas. On ne pourra exposer un thème avec « intelligence
théologique » (ibid.) qu'en commençant par mettre face à face les

solutions divergentes qui lui ont été données dans l'histoire ; on
renoncera à l'hégémonie de sa propre tradition pour écouter la vérité
de l'autre, avant de hasarder une formulation nouvelle qui soit
fidèlement la réponse d'un homme du XXe siècle au « Christ vivant »

(ibid.).
C'est là la méthode constante d'Otto Weber : elle fait de ses deux

volumes de Grundlagen der Dogmatik 4, destinés d'abord à ses étu-

1 Vandenhoeck & Ruprecht, Gœttingue, 2e éd., 1962, édité par Heinz
Brunotte et Otto Weber.

* Johannes Calvin : Unterricht in der christlichen Religion, 2e éd., 1963.
O. Weber a également édité à Neukirchen des commentaires bibliques de
Calvin traduits par d'autres que lui.

3 Chr. Kaiser, Munich, 1948.
4 Vol. I, 1955, vol. II, 1962.



t OTTO WEBER 51

diants, une présentation à la fois des fondements théologiques
(précision du point de départ et de référence, critère christologique et
scripturaire, le langage à employer et son rapport au langage
biblique...) et des fondements historiques (oppositions des courants et
tendances, théologie biblique, histoire de la théologie, influence de
la pensée ambiante à chaque époque, critiques réciproques...) sur
lesquels peuvent être bâties aujourd'hui une pensée et une parole
chrétiennes.

Otto Weber a participé à une importante discussion où Luthériens
et Réformés cherchèrent précisément à relativiser et à dépasser leurs
oppositions traditionnelles ; on repensa les deux conceptions de la
présence du Christ à la Sainte Cène en fonction des fondements
théologiques et exégétiques nouvellement remis en lumière. Sa signature

se trouve au bas des Thèses d'Arnoldshain qui furent le résultat
de ces débats.

Il en va de même de l'influence décisive que Karl Barth exerça
sur Otto Weber : elle ne signifie pas du tout que les préoccupations
d'autres théologiens, de Rudolf Bultmann en particulier, soient
éliminées du champ de sa réflexion dogmatique. Et c'est pourquoi
nous avons osé dire avec quelque hardiesse que le dogmaticien de
Gœttingue savait transmettre et nous avait transmis la théologie;
certes sa théologie est une théologie, mais elle se maintient en
constante référence à ce qui la dépasse, l'englobe et la détermine :

l'ensemble de la tâche théologique de l'Eglise — c'est-à-dire non
seulement les autres théologies, mais aussi le sens et la portée de

l'activité théologique en général. En réponse au message reçu, le
dogmaticien précise le sens et la portée, le but et la méthode de son
travail, et ainsi sa théologie se trouve relativisée ; chez Otto Weber,
elle l'est de telle manière qu'en elle nous découvrons la théologie.
Nous ne la rencontrons d'ailleurs pas comme une fin en soi, car
— notre première citation, choisie pour cette raison, le laissait entendre

— Otto Weber partage 1'« intelligence théologique » de Calvin et
ne cherche pas à faire ce que la dogmatique ne peut pas faire :

« remplacer le Christ vivant et les vivantes Ecritures par une
doctrine ».

Les vivantes Ecritures : ne manquons pas de faire ici une allusion
à l'important travail exégétique et biblique d'Otto Weber. Il est
présent, et très explicitement, dans l'exposé de chaque thème dogmatique,

car la théologie biblique est le premier de ces fondements
historiques sur lesquels repose notre foi et son expression. Certaines
analyses sont tout à fait originales, d'autres prouvent que l'auteur
se tenait parfaitement au courant de l'exégèse moderne. On lui doit
même une présentation en 380 pages de l'Ancien Testament, destinée
à en faciliter la lecture, qui a déjà été maintes fois rééditée : la Bibel-



52 JEAN-PIERRE THÉVENAZ

künde des Alten Testaments l. Si nous considérons donc qu'il est non
seulement prédicateur, historien et dogmaticien, mais aussi « bibliste »,

Otto Weber apparaît comme « l'un des derniers grands théologiens
universels qui pouvaient, en exégèse, histoire, systématique et questions

actuelles, manifester l'unité de la théologie » (Jürgen Moltmann,
in « Kirche in der Zeit » 11/1966, p. 485).

Quel est donc le vrai problème dogmatique Jusqu'à présent,
notre présentation s'est beaucoup attachée à l'anthropologie ; Otto
Weber n'en fait pourtant pas, comme d'autres, le centre de sa pensée
— bien au contraire. Si cet aspect a retenu notre attention, c'est

parce qu'il est corrélatif du seul vrai problème dogmatique, lequel
peut se formuler ainsi : comment celui qui nous libère parce qu'il
reste extra nos se transmet-il à nous pour devenir celui qui nous libère
en étant pro nobis Cette théologie qu'Otto Weber savait transmettre
est eUe-même une théologie de la transmission ; elle refuse aussi bien
de se figer en « positivisme de la révélation » que de s'évanouir en
existentialisme.

Son point de départ est l'événement de la Croix et de la
Résurrection de Jésus-Christ. Elle doit donc préciser d'une part ce qui la
distingue de la métaphysique et de la religion, d'autre part sa compréhension

de l'histoire. Alors que l'objet de la théologie est le pro de
la transmission, la métaphysique, elle, peut se contenter d'opposer
Dieu et l'homme, en deux pôles, considérés chacun « en soi », jouant
alternativement le rôle de sujet et celui d'objet ; eUe peut essayer
par là de se hisser au-dessus de la contingence banale d'une histoire
qui constamment s'écoule et que marque le signe de la mort, mais
jamais elle ne libérera effectivement l'homme de cette condition ambiguë

où il oscille, espérant ou désespérant, entre la réalité de la
mort et l'essai de s'ancrer dans une autre réaUté qui soit celle de la
vie, de l'absolu, de la Uberté.

Est-ce une telle tentative d'évasion que nous rencontrons dans
l'affirmation chrétienne de la Résurrection de Jésus-Christ Il est
impossible de prouver qu'il soit faux de le prétendre, car les arguments
que l'on devrait employer feraient partie de la réalité mortelle dont
précisément la Résurrection vient briser le cercle vicieux. Et pourtant,

1 Furche, Hambourg, 10e éd., 1964. Il faut y ajouter un résumé de
documentation biblique, le Grundriss der Bibelkunde, Vandenhoeck & Ruprecht,
Gœttingue, 7e éd., 1962. D'autre part, O. Weber dirigeait, avec H. Gollwitzer
et H. J. Kraus, la collection de petites brochures bibliques « Biblische Studien »,

éditée à Neukirchen.



t OTTO WEBER 53

le prétendre, ce serait oubUer que cette affirmation n'est que réponse
à un événement. Mais dans queUe histoire la Résurrection peut-eUe
prendre place comme événement Dans cette histoire qui s'écoule
et finit à la mort (« Todesgeschichte », « Verlaufszeit ») Non, car eUe

fait éclater cette histoire, eUe est l'irruption d'une vie nouveUe, d'une
espérance et d'une liberté nouvelle " : il apparaît ainsi que notre
histoire banale eUe-même « n'est pas seulement le Ueu où tout s'écoule,
mais que, puisque le Créateur l'a prise en charge, c'est en elle —
non pas cependant à partir d'elle —¦ que la vie vient à nous, la vie
au sens de la nouvelle création... «Passé» — ce pourrait être là la
marque de toute histoire (Historie). Mais le Jésus qui nous appelle,
qui dans l'histoire Geschichte) nous appelle, n'est pas « passé ». »

(Grundlagen der Dogmatik II, p. 114 s.)
Cette conception propose donc une double lecture de l'histoire :

il y a « l'histoire sous l'aspect de la mort », et il y a « l'histoire sous
l'aspect de la vie », présence cachée de 1'« eschaton », « histoire
eschatologique ». Mais c'est la même histoire, où l'on ne sépare pas une
« histoire sainte » surnaturelle de l'histoire profane naturelle.
L'effacement de la dimension eschatologique dans la théologie
traditionnelle a contribué à faire surgir de semblables faux problèmes,
que critique Otto Weber. Sa distinction, étant assez fidèle à l'opposition

biblique entre les deux « éons », permet de résoudre les vraies
questions que pose à la théologie le rapport entre l'Evangile et l'histoire

(par ex., outre l'historicité de la Résurrection, le sens de termes
comme « vie éternelle », « fin du monde », « prédestination éterneUe »...).
La principale de ces questions, nous l'avons dit, est celle de la
transmission : comment cet événement peut-il être pro nobis, pour nous
hommes — hommes du XXe siècle même Il le peut parce qu'il
relève de « l'histoire eschatologique » hbre à l'égard de l'histoire
mortelle, il nous est destiné, transmis et approprié par l'action
du Saint-Esprit. Otto Weber reprend la tradition calvinienne du
« témoignage intérieur du Saint-Esprit » ; il n'y voit pas du surnaturel,

car il définit l'œuvre du Saint-Esprit par le même paradoxe
qui sous-tend la christologie : c'est l'action vraiment humaine de

l'Esprit du vrai Dieu. On ne peut autoriser plus de docétisme en
pneumatologie qu'en christologie

Le docétisme est en effet un des ennemis qu'Otto Weber
pourchasse à travers toute sa dogmatique : il ne faut pas manquer « l'homme
réel », car on l'isolerait ; il ne faut pas isoler « l'homme réel », car on
le manquerait ; la théologie de la transmission échouerait si eUe ne

1 Cette réflexion est poursuivie aujourd'hui par Jürgen Moltmann, sauf
erreur ancien étudiant d'Otto Weber, dont la Théologie de l'Espérance a été
présentée dans la RTP 1967 - IV, p. 242 ss.



54 JEAN-PIERRE THEVENAZ

savait pas dire « Dieu pour l'homme » et « l'homme devant Dieu ». Tel
est son grand souci, qui lui fait percevoir la nécessité de cette
critique pratique : « Aujourd'hui, ce dont souffrent les prédications, ce
n'est pas au premier chef de n'être pas assez fidèles à leur objet, mais
de ce que le prédicateur n'est pas assez fidèle aux hommes. Il y a

presque partout une effrayante justesse, mais rarement de l'humanité.

Rarement, semble-t-il, le prédicateur se double d'un pasteur, se

double d'un connaisseur des hommes, d'un «ami des hommes». Que
les théologiens se fassent hommes, c'est un miracle que l'on a encore
à attendre. » J

Otto Weber a le mérite (il refuserait ce terme...) d'avoir fait place
à ce souci non seulement au cœur de son existence, mais au cœur de

sa dogmatique ; en même temps, il faisait une place à la problématique

bultmannienne de l'interprétation, évitant à ses étudiants d'être
écartelés entre trois soucis qui doivent concorder, celui de la dogmatique,

celui de l'interprétation et celui de l'éthique. En effet, dans
les Grundlagen der Dogmatik, « la question de l'intelligibilité du
message chrétien » n'est pas évoquée au seul paragraphe portant
ce titre ; déjà l'un des chapitres d'introduction était consacré au
« langage de l'Eglise » : comment parler quand on ne peut pas
employer un code secret ecclésiastique et qu'on ne veut pas
abandonner l'Evangile à un langage humain qui le déformerait ou
provoquerait des malentendus La liberté de parler quand même

nous est donnée, parce qu'en acceptant de vivre dans notre monde
et dans notre histoire, Dieu a aussi accepté de s'exposer à notre
et même à nos langages ; la tâche de la dogmatique, qui, teUe

qu'Otto Weber nous l'a transmise, n'est pas un monstre inhumain, est
alors d'éviter ces déformations et malentendus, se faisant l'écho de ce

qui la fonde et qu'elle ne saurait remplacer : « le Christ vivant et les

vivantes Ecritures » (RTP, 1959, loc. cit.). Et ce qu'il reste à dire, c'est
que « de la part de l'homme, la prédication est une entreprise hasardeuse

que l'on ne pourrait hasarder. Mais où règne la réalité de la
promesse, l'entreprise hasardeuse est la seule possibilité qui nous soit
donnée, l'insécurité quant à la réussite la seule garantie qu'elle porte
des fruits. » (Gr. d. Dogm. I, p. 214) « Cela peut et doit nous suffire. »

(II, p. 759, derniers mots

1 « Vom Text zur Predigt », in : Der euch berufen hat. Predigten und
Erwägungen zur Predigt, i960, p. 44. Repris dans un autre recueil de prédications,
posthume : Wort und Antwort, 1966.



t OTTO WEBER 55

« Cela peut et doit nous suffire » : l'œuvre qui s'achève sur ces
mots est une dogmatique mesurée, mesurée à l'exacte dimension de

ce qui nous a été donné et de ce que nous pouvons recevoir — et, de

plus, consciente d'être inadéquate, parce que l'homme ne dispose ni
d'un langage ni de catégories intellectuelles lui permettant d'atteindre
à l'adéquation.

Mesurée, cette théologie l'était dans sa présentation orale au grand
amphithéâtre de l'Université de Gœttingue, où l'ironie ne manquait
pas non plus ; et elle le demeure dans ces volumes et ces articles où
nous parle encore le professeur Weber. Sa vie aussi fut mesurée :

64 ans, c'était tôt, et combien aurait-il encore pu nous donner
Nous avons tenté de dire aujourd'hui notre reconnaissance, car ce

qu'il nous a effectivement donné, « cela peut et doit nous suffire. »

Jean-Pierre Thévenaz.


	Otto Weber (1902-1966)

