
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 1

Artikel: Modernité de la méthode théologique de Calvin

Autor: Rist, Gilbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MODERNITÉ DE LA MÉTHODE THÉOLOGIQUE

DE CALVIN

A une époque où théologiens et pasteurs s'interrogent sur le sens
de la théologie et sur les raisons pour lesquelles l'Eglise peut — ou
ne peut pas — avoir prise sur le monde, comment ne pas être ému à

jalousie par l'extraordinaire influence de la théologie au moment de
la réforme Certes, on peut penser que le XVIe siècle était «

naturellement » mieux disposé que le nôtre à l'égard des problèmes
religieux : les luttes confessionnelles et les guerres de religion semblent
bien fournir la preuve que cette recherche passionnée de la vérité
était le fait de tous.

Mais il se pourrait aussi qu'une lecture moins ecclésiastique de
l'histoire mette en lumière le caractère politique, économique ou
social de ces événements d'apparence religieuse. A Genève la réforme
a été, dès le début, liée aux victoires du parti anti-savoyard des

Eidguenots ; en Suisse alémanique, l'opposition de Zwingli au service
mercenaire a entraîné sans aucun doute un grand nombre de « conversions

», et ce n'est pas un hasard si Zurich adopta la réforme
immédiatement après la défaite de François Ier et des Suisses à Pavie.
Il est clair que l'on pourrait multiplier les exemples de ce type.

C'est pourquoi le succès de la prédication réformée ne peut être
attribué sans autre à une disposition naturelle des esprits pas plus
qu'il ne peut être expliqué uniquement par les circonstances socio-

politiques. Le croire serait se priver de toute espérance pour la
théologie aujourd'hui.

Cette étude tentera donc de faire apparaître l'objet et la méthode
de la théologie chez Calvin, pour discerner comment celui-ci a su à
la fois proclamer l'Evangile comme un message radicalement
nouveau et libérant et expliciter cette bonne nouvelle pour les hommes
de son temps. Pour cela, il s'agira d'abord de dire ce qu'est, pour
Calvin, la théologie, puis de montrer en quoi l'Ecriture et le Saint-

N. B. — Cette étude est tirée d'une thèse de licence en théologie de
l'Université de Genève, intitulée Objet et méthode de la théologie d'après saint Anselme,
saint Bernard, saint Thomas, Calvin et Karl Barth, qui a valu à son auteur le
Prix Edouard Frommel, décerné par la Société académique de Genève. Cette
contribution précise l'intention générale du travail, dont les grandes lignes ont
été exposées dans les Cahiers protestants, 1967, n° 2, p. 11-22, sous le titre
« Histoire et actualité de la théologie ».



20 GILBERT RIST

Esprit en constituent les fondements. L'examen de la méthode
proprement dite et du rôle qu'y joue la raison sera illustré par la place
qu'occupe désormais la théologie au milieu des sciences profanes.
C'est alors qu'apparaîtra la modernité de la théologie calvinienne dont
il faudra dire le sens et les limites.

i. Définition de la théologie

Au regard de la tranquiUe synthèse des grandes sommes médiévales,

la théologie de Calvin apparaît d'emblée comme un phénomène

original, et cela pour trois raisons principales. Tout d'abord
elle est écrite à la fois en latin et en français '. Elle s'adresse non
seulement aux clercs, aux « gens d'estude », mais à l'ensemble de « notre
Nation Françoise »2. Chose impossible avant l'invention de l'imprimerie,

la théologie va maintenant se vulgariser ; elle sera rédigée
dans la langue du « vulgus » et pour lui : par la force des choses, le lieu
d'élaboration et d'expression de la théologie réformée sera le monde.

Deuxièmement, elle s'élabore en constante référence à la doctrine
romaine, contre laquelle elle lutte, s'acharne et s'emporte, avec une
violence bien compréhensible à une époque où l'Europe ne pouvait
pas savoir ce que signifiait la « tolérance religieuse ».

Enfin, ce qui est plus remarquable encore, la place que cette
théologie 3 tient par rapport aux commentaires et aux sermons est
extrêmement faible. En effet, mise à part l'Institution de la Religion
Chrestienne, les catéchismes et quelques petits traités, les cinquante-
huit volumes des « Opera Calvini » contiennent fort peu de théologie
présentée sous forme systématique. Cette dernière constatation permet

de situer la théologie calvinienne entre le texte biblique et la
prédication. A première vue, il n'y a rien là de bien nouveau, par
rapport à la théologie thomiste par exemple. Pourtant, il faut bien
reconnaître que, chez Calvin, l'effort théologique n'a pas de valeur
dernière, U s'efface devant ce qui le précède et ce qui le suit ; il n'est
que la charnière qui permet à la prédication de s'enraciner dans
l'Ecriture sainte 4, il n'est qu'une « clef », qu'une ouverture, qu'une
« entrée à bien proffiter en la lecture tant du vieil que du nouveau
Testament » 5. La théologie s'affirme donc comme un service à l'égard
de tous et non pas comme un but en soi, intelligible aux seuls clercs.

1 A part la première et la deuxième édition de l'Institution en latin (1536
et 1539), on notera la simultanéité des versions françaises et latines dès 1541.

2 Préface à l'édition de 1541 de l'Institution.
3 Considérée comme mise en forme de « questions » théologiques ou comme

réflexion sur un « donné » révélé.
4 Cette affirmation trouve une confirmation évidente dans la forme des

sermons de Calvin : il ne s'agit pas de « Themapredigt », mais d'homélies.
5 Préface à VInstitution (1541).



MODERNITÉ DE LA MÉTHODE THÉOLOGIQUE DE CALVIN 21

La doctrine est contenue dans la sainte Ecriture, non dans la dogmatique,

et c'est pourquoi la théologie ne peut que faire écho au texte
bibhque, y renvoyer constamment, sans pouvoir rien y ajouter. En
un sens, la théologie calvinienne se réduit (presque à une herméneutique

; c'est là une force en même temps qu'une faiblesse. C'est en
tout cas une option fondamentale qu'il convient de signaler d'emblée
puisqu'elle conditionne le fond, la forme et la méthode de l'œuvre du
réformateur.

La théologie n'est donc que la charnière qui rend possible
l'articulation de la prédication sur le texte biblique ; voilà qui montre bien
et son importance et son humilité. En effet, Calvin n'est pas dupe de
la prétendue « clarté » de l'Ecriture. Il sait bien qu'on peut lui faire
subir de multiples « cavillations » ; c'est pourquoi la théologie a
comme première fonction de guider la lecture du texte biblique, en
lui permettant de « tenir le bon chemin et droit sans choper » '. Voilà
qui nous fait entrer de plain-pied dans le problème herméneutique :

pour sa part, Calvin semble bien affirmer que la lecture du texte
sacré doit être éclairée par la théologie, pour autant que celle-ci soit
elle-même une mise en ordre de la doctrine incluse dans le texte.

Car ie pense avoir tellement compris la somme de la religion Chrestienne
en toutes ses parties, & l'avoir digérée en tel ordre, que celuy qui aura bien
compris la forme d'enseigner que i'ay suivye, pourra aisément iuger & se
résoudre de ce qu'il doit chercher en l'Escriture, & à quel but il faut
rapporter le contenu d'icelle.

Préface à l'Institution (1560).

Aussi, s'il est vrai que toute la substance de la théologie
chrétienne est contenue dans l'Ecriture, cela ne signifie pas que celle-ci
doive être lue comme un « corpus doctrinarum » car il faut encore
savoir ce qu'il y faut chercher et à quel but en rapporter le contenu ;

or, Calvin ne veut pas se borner à transmettre à ses lecteurs un
certain nombre de vérités religieuses qui soient comme une grille
pour déchiffrer le texte bibhque, mais il veut les conduire directement

à Jésus-Christ2.

1 Préface à l'Institution (1560).
2 « Seulement mon propos estoit d'enseigner quelques rudimens, par

lesquels ceux qui seroyent touchez d'aucune bonne affection de Dieu, fussent
instruit à la vraye piété. Et principalement vouloye par ce mien labeur servir
à noz François, desquels i'en voyoye plusieurs avoir faim et soif de Iesus Christ,
et bien peu qui en eussent receu droite cognoissance. » Epître au Roy, ou encore :

« Quare omnis extra Christum theologia non modo confusa est ac inanis, sed
etiam delira, fallax et adulterina. Nam etsi philosophis praeclarae interdum
voces effluant, nihil tamen habent nisi evanidum et perversis etiam erroribus
implicitum. » Comment, in Johanneum, c. XIV, v. 6 ; O. C, t. 47, 324-25 ; cf.
enfin Vischer, Wilhelm : « Calvin, exégète de l'Ancien Testament » in La
Revue Réformée n° 69, 1967, p. 1-20.



22 GILBERT RIST

Parce qu'elle n'est qu'une introduction à Jésus-Christ, cette
théologie ne peut plus se présenter comme une somme, comme un
ensemble de vérités ordonnant le donné révélé de manière exhaustive
et progressant dans la connaissance des mystères de Dieu à l'aide de
la raison. EUe n'est qu'une « Institution » (le mot signifie « traité »,

«instruction», «manuel»), c'est-à-dire une sorte de «catéchisme»
supérieur, comme l'appelait déjà Marc Bertschi dans une lettre à
Vadian du 28 mars 1563 I. La véritable « théologie », la parole
prononcée sur Dieu, c'est l'Ecriture elle-même, dans laquelle Dieu rend
témoignage de lui-même.

Quelque « moderne » qu'elle puisse paraître, cette théologie-
herméneutique n'est cependant pas sans risques et l'on peut se
demander sérieusement si la doctrine de la double prédestination
n'est pas, précisément, le résultat fâcheux d'une absence de réflexion
systématique. Or, si Calvin a fait ce choix-là, c'est sans doute que,
pour lui, la théologie est trop importante pour être garantie par une
méthode particulière, fût-elle hypothético-déductive 2. Alerté par les
abus évidents des « sophistes » du XVe siècle, il va abandonner le
secours d'Aristote pour revenir — conformément à la ligne augustinienne

et aux travaux de l'humanisme — à l'étude du texte ; en effet,
pour rester fidèle à son objet, la réflexion dogmatique doit s'exercer
au sein de la Parole de Dieu, à laquelle l'Ecriture rend témoignage ;

elle cherchera donc à s'y conformer, non pas pour pénétrer les mystères

de Dieu, mais pour rendre compte de son mouvement interne
qui est message, interpellation de l'homme, vocation. Car l'homme
de Calvin n'est pas d'abord un « intellectus » qui reçoit et accueille
une vérité ; ü est bien plutôt un homme qui vit avec son sorps et ses
mains et qui ordonne son travail en fonction de son Seigneur : 3

c'est que nous soyons advertiz de ne point vaguer en l'Escriture,
circuissant d'un costé et d'autre, sans iamais parvenir au poinct de vraye
science. Pour ce faire, gardons nous d'y chercher des spéculations oysives,
ou de nous amuser à questions frivoles, qui ne peuvent servir qu'à contentions

et debatz, comme diet sainct Paul : ou bien ne sont que tormens
d'esprit, ou soubz apparence de subtilité le transportent en l'air, le retirant

1 Cf. A. L. Herminjard : Correspondance des Réformateurs, t. IV, p. 23-24,
n° 9. Remarquons aussi que les quatre livres de l'Institution correspondent
exactement aux quatre parties que Calvin distingue dans le Catéchisme de
Genève (cf. 3e section).

2 « Calvin rejette toute théologie spéculative, toute prétention d'explorer
curieusement cet abîme divin dont le péché originel nous interdit l'intelligence
et nous dissimule l'approche. » Gilbert Mury, in : L'homme chrétien, l'homme
marxiste, Paris-Genève, La Palatine, 1964, p. 197.

3 Sur le rapport entre la notion de « nature » et l'aristotélisme et son opposition
à la notion biblique de vocation, cf. Andre Dumas : « Loi naturelle et

irruption évangélique », in La Vie spirituelle, supplément, n° 18, mai 1967,
p. 230-250.



MODERNITÉ DE LA MÉTHODE THÉOLOGIQUE DE CALVIN 23

du fondement solide. Car l'Escriture ne nous est pas donnée pour contenter
nostre curiosité foie, ou servir à nostre ambition ; mais elle est utile, dit
sainct Paul : et comment A nous instruire en bonne doctrine, nous consoler,

nous exhorter et nous rendre parfaictz en toute bonne œuvre.
Préface des anciennes Bibles genevoises, O. C, t. 9, 825.

Connaissance existentielle de Dieu, telle est la caractéristique de
la théologie calvinienne ; car Dieu ne peut pas être connu en dehors
de la foi et de l'obéissance. Il n'y a donc pas de « science » théologique
possible, mais seulement une « sagesse » '. Par là, Calvin rejoint une
longue tradition médiévale, illustrée par saint Augustin, saint Anselme
et saint Bernard ; mais il ne fait pas que suivre aveuglément le courant

augustinien : la critique de l'ontologie aristotélicienne l'obüge à

repenser radicalement le problème de la connaissance de Dieu. Désormais,

l'homme n'est plus considéré d'abord dans sa « nature », en
fonction de la nécessaire disposition de foi qui doit l'habiter pour
connaître Dieu ; mais il est envisagé dans son histoire, dans son vécu
et son faire. Non pas toutefois comme l'insinuait une certaine
tendance de l'époque qui eût voulu que l'homme fût ce qu'il faisait ;

car ce serait réintroduire une théologie des œuvres chez le réformateur,

la formule est au contraire renversée : l'homme fait ce qu'il est,
mais il ne peut s'empêcher de « faire ». L'acte de connaissance de

Dieu, la théologie, n'est plus une satisfaction de l'intelligence, il la
déborde nécessairement. C'est là un problème que nous retrouverons
dans la dernière partie de ce travail.

De même que la théologie ne constitue pas un but en soi, ainsi la
connaissance de Dieu n'a de valeur qu'en fonction du salut qu'elle
apporte. L'homme ne connaît pas d'abord qu'il y a un Dieu et ensuite

que ce Dieu nous a sauvé en Jésus-Christ ; il connaît simplement et
d'un coup —¦ grâce à l'Ecriture éclairée par le Saint-Esprit, et non
par le « bon sens » cartésien — que le Dieu qui s'est incarné a une
certaine volonté à son égard. Le théologien ne cherche donc pas à
connaître Dieu pour lui-même, mais il s'enquiert auprès de lui seulement

de ce qui est « expédient », c'est-à-dire de ce qui concourt à la
gloire de Dieu et au salut de l'homme2.

Alors que le théologien du moyen âge élaborait sa réflexion en
posant des questions sur Dieu, Calvin se laisse mettre en question

1 Cf. Institution I, 1 : 1 ; et ce texte : « Sit ergo scientia mediocris cognitio :

sapientia vero revelationes magis arcanas et sublimes contineat. » Commentaire

in I Co 12 : 8. O. C, t. 49, 500.
2 « Mesmes de quoy servira-t-il de cognoistre un Dieu avec lequel nous

n'ayons que faire Plustost la cognoissance que nous avons de luy doit en
premier lieu nous instruire à le craindre et révérer ; puis nous enseigner et
conduire à chercher de luy tous biens, et luy en rendre la louange. » Institution

I, 2:2.



24 GILBERT RIST

par ce que Dieu dit de lui-même ; en dehors de cette révélation, il ne
peut ni ne veut rien savoir, car ce serait curiosité vaine que de chercher

à savoir au sujet de Dieu plus que celui-ci n'a résolu d'en faire
connaître. La théologie n'a pas pour but d'enseigner un certain
nombre de propositions concernant Dieu — même si celles-ci sont
vraies — mais seulement de faire connaître le Dieu sauveur. Elle
ne doit donc pas seulement être fidèle à la révélation (c'est-à-dire ne
traiter que du Dieu révélé), elle doit l'être encore à l'intention de cette
révélation : tout ce qui n'est point relié au salut de l'homme n'est que
« vain gazouillis » qui ne fait qu'éloigner de Dieu *.

2. L'Ecriture et le Saint-Esprit, fondements de la théologie

Avant de montrer l'absolue nécessité, mais aussi la seule

suffisance, de l'Ecriture éclairée par le témoignage du Saint-Esprit pour
connaître Dieu, il faut dégager la signification de deux notions que
l'on a parfois cherché à mettre à la base de la connaissance de Dieu
chez Calvin : la théologie naturelle et l'expérience.

Dans la question très controversée de savoir s'il existe chez Calvin
une certaine théologie natureUe ou non, nous pensons pouvoir trancher

en faveur de son impossibilité dans l'œuvre du réformateur. La
thèse de Gloede 2 n'est pas convaincante, car il est trop facile de
sortir certains passages de Calvin hors de leur contexte pour les tirer
à soi. Et d'ailleurs, comment deux options aussi fondamentalement
différentes auraient-elles pu cohabiter dans le même esprit

Certes, Calvin parle de « quelques flammettes » qui étincellent au
cœur de l'homme 3, il reconnaît aussi que « toutes les créatures despuis
le firmament iusque au centre de la terre, pourroient être tesmoings
et messagiers de sa gloire à tous hommes » 4, mais cela n'autorise pas
à fonder sur ces passages une certaine théologie naturelle. A les relire
dans leur contexte il est évident que Calvin n'a jamais songé que
l'homme pût, de son propre mouvement, parvenir à la connaissance
de Dieu. La Confession de foi, dite de La RocheUe — rédigée par

1 « Les hommes pourront bien tracasser çà et là, voire ils pourront beaucoup

courir, iusques à se rompre le corps et l'ame. Qu'auront-ils profité Se
seront-ils advancez pourtant Nenni : sinon qu'ils auront couru par les champs.
C'est comme si ie vouloye aller à Lauzanne, et que i'allasse courir par les
montagnes, tirant droit à Colonges. Et ainsi en font tous ceux qui suyvent leurs
phantasies, et qui veulent estre maistres pour se gouverner : tant s'en faut
qu'ils approchent de Dieu, qu'ils s'en eslonguent et s'en reculent de plus en
plus. » Sermo XII in I Tim. O. C, t. 53, 146 ; cf. Institution I, 14 : 4.

2 Gunter Gloede : Theologia naturalis bei Calvin, Stuttgart, Kohlhammer,
1935, 355 P-

3 Institution, II, 2 : 12.
4 Epistre aux fidèles montrant comment Christ est la fin de la Loy. O. C, t. 9,

793-



MODERNITE DE LA METHODE THEOLOGIQUE DE CALVIN 25

Calvin — résume sans aucun doute possible la position constante
qu'il a affirmée dans ce domaine :

Nous croyons que l'homme, ayant esté créé pur et entier et conforme à

l'image de Dieu, est par sa propre faute decheu de la grace qu'il avoit
receue : et ainsi s'est aliéné de Dieu qui est la fontaine de iustice et de tous
biens : en sorte que sa nature est du tout corrompue. Et estant aveuglé en
son esprit et dépravé en son cœur, a perdu toute intégrité sans en avoir
rien de résidu. Et combien qu'il ait encores quelque discretion du bien
et du mal, toutes fois nous disons que ce qu'il ha de clarté se convertit en
ténèbres quand il est question de chercher Dieu, tellement qu'il n'en peut
nullement approcher par son intelligence et raison.

Art. V (nouvelle rédaction, art. IX), O. C, t. 9, 743.

Il faut cependant distinguer entre l'impossibilité où nous sommes
de connaître Dieu en considérant la nature et la manifestation objective

de la gloire de Dieu dans cette nature, laquelle « nous est comme
un miroir dans lequel nous pouvons le contempler ». Pour reprendre
l'expression de NieselI, « Kundgebung ist real » mais « Erkenntnis ist
unreal ». C'est faute d'avoir tenu compte du signe négatif — qui,
pour Calvin, allait de soi — du « nisi fefeUit Adam », placé devant
toute affirmation relative à la possibilité de connaître Dieu en dehors
de l'Ecriture, que l'on a souvent si mal compris Calvin, ou saint Paul :

car si Dieu est manifeste dans ses œuvres, cela ne peut que nous
rendre inexcusables, et démontrer ainsi notre péché 2.

Cette dernière remarque vient d'ailleurs appuyer l'interprétation
qu'il faut donner au terme « expérience » chez Calvin. Il serait en
effet tentant d'imaginer que Calvin se fût emparé de cette notion
qui allait faire la fortune des sciences naturelles pour élaborer une
théorie de la connaissance de Dieu à partir de l'expérience rehgieuse.

Une rapide recension des passages de l'Institution où apparaît le
terme « expérience » montre que celle-ci a le plus souvent pour fonction

de mettre en évidence la misère et la corruption de l'homme, et
non pas d'exalter une hypothétique faculté que l'homme posséderait
de connaître Dieu indépendamment de l'Ecriture3.

Cependant ie n'ay pas oublié ce que i'ay dit cy dessus, et dont la mémoire
nous est refraichie sans fin et sans cesse par expérience : c'est que la foy

1 Wilhelm Niesel : Die Theologie Calvins, zweite, überarbeitete Auflage,
München, Kaiser-Verlag, 1957, p. 42-44.

2 « Verum est enim, hunc mundum theatri instar esse, in quo nobis Dominus

conspicuam gloriae suae figuram exhibet : nos tamen, quum tale spectacu-
lum nobis ante oculos pateat, caecutimus, non quia obscura sit revelatio, sed
quia nos mente alienati sumus : nec voluntas tantum, sed facultas etiam ad
earn rem nos deficit. » Commentaire in I Co, 1 : 21 ; O. C, t. 49, 326.

3 En plus des textes cités, cf. Institution II, 2 : 25, 8 : 3 ; III, 2:4, 8:2,
21 : 7, 24 : 6, 24 : io.



26 GILBERT RIST

est agitée de beaucoup de doutes, solicitudes et destresses, en sorte que les
âmes des fidèles ne sont guères en repos.

Institution III, 2 : 27.

A part quelques passages où le mot est pris dans un sens particulier

*, 1'« expérience » n'a pour but que de confirmer le témoignage
de l'Ecriture et se situe ainsi à un niveau second par rapport à cette
dernière.

Ayant ainsi écarté la théologie naturelle et l'expérience religieuse
comme possibilité de connaître Dieu, Calvin fonde sa théologie sur
l'Ecriture dans laquelle est compris tout ce qui est nécessaire à notre
salut. Mais il faut compléter cette affirmation par une autre : l'Ecriture

comme telle n'est que lettre morte ; il faut donc, pour qu'elle
acquière sa véritable autorité, qu'elle soit scellée en nos cœurs par le

Saint-Esprit. De cette manière elle devient vraiment la Parole
vivante de Dieu, et n'est pas une doctrine scientifique ou une « autorité

» privilégiée au sens que les docteurs du moyen age donnaient à

ce terme.
Que l'on se garde donc de dire trop vite que la réforme se réduit

à la formule « sola scriptura », dont on ferait le résultat d'une exigence
très humaniste de relecture du texte original ; car dire que tout ce qui
est utile à notre salut est contenu dans l'Ecriture, c'est dire que celle-
ci renferme la Parole de Dieu, Jésus-Christ, qui est la fin de la loi
et de l'Ecriture tout entière 2. L'importance que Calvin accorde à

l'herméneutique fait de lui un théologien « moderne », mais il ne faut
pas oubher que son herméneutique est toujours pneumatologique
C'est là un point que les débats contemporains semblent négliger,
sans doute sous l'influence de l'école bultmanienne, rattachée à

Luther, chez qui le témoignage intérieur du Saint-Esprit ne joue pas
de rôle.

Reste le problème de l'autorité de l'Ecriture, que Calvin n'aborde
pas en établissant le catalogue des raisons qui pourraient justifier
l'inerrance de l'Ecriture, mais en affirmant simplement que celle-ci
tire son autorité de Dieu, et qu'elle est confirmée en nos cœurs par le
Saint-Esprit.

le tesmoignage du sainct Esprit est plus excellent que toute raison,
car combien que Dieu soit seul tesmoing suffisant de soy en sa parolle,
toutesfois ceste parolle n'obtiendra point foy au cœur des hommes si elle

1 Ainsi dans Institution II, 8:9 où « expérience » traduit le latin « exerci-
tatio 0 et dans Institution III, 20 : 12, où il signifie plutôt «habitude ».

2 « Et d'autant que Iesus Christ est la fin de la Loy et des Prophètes, et la
substance de l'Evangile, que nous ne tendions à autre but que de le cognoistre,
sachans qu'on ne peut s'en divertir si peu que ce soit, qu'on ne s'esgare. »

Préface des anciennes Bibles genevoises, O. C, t. 9, 825.



MODERNITE DE LA METHODE THEOLOGIQUE DE CALVIN 27

n'y est scellée par le tesmoignage intérieur de l'Esprit. Parquoy il est nécessaire

que le mesme Esprit qui a parlé par la bouche des Prophètes entre en
nos cœurs et les touche au vif pour les persuader que les Prophètes ont
fidèlement mis en avant ce qui leur estoit commandé d'enhaut.

Institution I, 7 : 4.

Cette autorité de l'Ecriture ne saurait donc se démontrer «

objectivement », comme dans le vide. Elle n'est vraie que pour celui qui
la reçoit par le témoignage intérieur du Saint-Esprit.

ExistentieUe, la théologie de Calvin ne l'est pas seulement dans
ses conclusions, mais encore dans son élaboration. Le théologien est

un homme situé « dialectiquement » entre la Parole et l'Esprit, ce

qui signifie qu'il est constamment renvoyé par l'Esprit à la Parole
et par la Parole à l'Esprit. Nul doute que cette dialectique n'ait un
sens polémique : contre les catholiques romains, Calvin affirme que
l'EgUse n'est pas maîtresse de l'Ecriture, car c'est l'Esprit saint qui
seul a pouvoir de l'interpréter correctement, et contre les anabaptistes

il défend la nécessité de l'Ecriture aux côtés de l'Esprit2.
La théologie s'élabore ainsi entre ces deux pôles, afin de nous

faire saisir Dieu tel qu'il a résolu de se donner à connaître aux hommes,
et cela seulement. L'Ecriture en effet contient la parole « essentielle » 3

de Dieu, c'est-à-dire Jésus-Christ, Dieu tel qu'il est pour les hommes,
Dieu fait homme ; quant au Saint-Esprit, troisième personne de la
Trinité, Dieu lui-même, il nous révèle qui est Jésus-Christ. Toute
théologie bien comprise n'est donc en définitive que l'élucidation par
Dieu lui-même de son propre mouvement à l'égard des hommes. Le
rôle du Saint-Esprit chez Calvin diffère de la théorie augustinienne de
l'illumination en ce qu'il ne constitue pas une condition préalable à

l'effort théologique, mais qu'il en est lui-même l'agent. Ce n'est plus
l'homme qui, en état de grâce ou dans la foi, cherche les raisons du
mystère divin, mais c'est Dieu lui-même qui vient s'expliquer, se
dévoiler, se révéler aux hommes pour les sauver. La théologie est
donc fondée sur l'Ecriture seule, c'est-à-dire non pas sur un texte nu,
mais sur le témoignage que Dieu donne de lui-même, et « qui porte
en soy-mesme sa créance ». On voit ainsi le changement radical que
Calvin fait subir à la théologie : au heu d'en faire une exphcation
humaine et discursive de Dieu propre à redarguer les impies et faire
saisir aux croyants l'intelligibilité de la révélation, il la fait pro-

1 Nous utilisons ici le mot « dialectique » pour rendre compte d'un mouvement

entre deux réalités non pas contradictoires, mais également nécessaires.
2 « Tuo igitur experimento disce, non minus importunum esse, spiritum

iactare sine verbo quam futurum est insulsum sine spiritu verbum ipsum
ostendere. » Ad Sadoleti epistulam, O. C, t. 5, 393-394.

3 Cf. Eric Fuchs : L'autorité de l'Ecriture sainte, Genève, thèse de la
Faculté de théologie n° 477, 1957 (multicopiée), p. 24.



28 GILBERT RIST

gresser dialectiquement entre l'Ecriture et le Saint-Esprit afin de
s'assurer qu'elle ne puisse rien dire d'autre que ce que Dieu lui-
même veut révéler pour notre salut.

Ce double fondement scripturaire et pneumatologique de la théologie

calvinienne signifie à la fois un rétrécissement et un
approfondissement de l'effort théologique. Rétrécissement dans l'objet d'abord
puisque toute affirmation extra-scripturaire doit être considérée

comme inintéressante ; en effet, eUe se situerait à l'extérieur du
motif profond de l'incarnation et ne pourrait nullement contribuer à

notre salut '. Mais approfondissement aussi puisque, à l'intérieur des
bornes qu'il se fixe, le théologien est assuré de ne rien dire qui ne soit
vraiment conforme à la volonté divine. Le théologien n'est plus tant
préoccupé des conditions subjectives qu'il doit remplir pour discerner
Dieu, car il s'efforce de n'être attentif qu'au témoignage que Dieu
se rend à lui-même par sa Parole. « De science humaine de Dieu »

qu'elle était au moyen âge, la théologie devient « attestation divine
du Dieu qui s'est fait homme » : de même que ce nouveau fondement

avait changé l'objet de la théologie, il devait aussi en modifier
la méthode.

3. La méthode théologique

Comme celle de ses prédécesseurs, la théologie de Calvin procède
par voie d'autorité, mais de toutes les « auctoritates » que citaient
abondamment les docteurs du moyen âge, Calvin n'en retient qu'une
seule : l'Ecriture. Mais, parce que le sens de la théologie a été
transformé, la méthode, elle aussi, sera tout autre. En effet, les
apparentes contradictions de l'Ecriture ne commandent pas une élaboration

théologique sous forme de « questions ». Les divergences, voire
les oppositions, que certains textes bibliques entretiennent entre eux,
se résolvent par le témoignage qu'ils rendent à Jésus-Christ.

Ainsi, la théologie calvinienne n'est qu'un témoignage dérivé de
celui que Dieu se rend à lui-même dans l'Ecriture. Comme telle, eUe

ne discute, ni ne questionne, ni n'argumente : eUe affirme, déclare et
annonce. Pour être bien certaine de ne point se laisser séduire par la
spéculation ou les vains babils de la philosophie, la théologie va rester
essentiellement biblique, c'est-à-dire qu'elle va intégrer la théologie
au commentaire et le commentaire à la théologie.

1 « Car nous saurons qu'estant sortis des limites de l'Escriture, nous
cheminerons hors du chemin et en ténèbres, et pourtant ne pourrons sinon errer,
trébuscher et nous achopper à chacun pas Si la curiosité de nostre
entendement nous solicite, ayons touiours ceste sentence en main pour la rabbatre :

« Comme manger beaucoup de miel n'est pas bon, aussi que de chercher la
gloire ne tournera pas à gloire aux curieux » (Prov. 25 : 27). Car c'est bien pour
nous déterrer de ceste audace, quand nous voyons qu'elle ne peut autre chose
faire, que nous précipiter en ruine. » Institution III, 21 : 2.



MODERNITE DE LA METHODE THEOLOGIQUE DE CALVIN 29

Formellement, on peut s'étonner que la place réservée à l'élaboration

systématique de questions particulières soit si mince par
rapport à l'importance du commentaire et de la prédication. Ce n'est pas
la légitimité de la réflexion théologique que Calvin met en cause, mais
simplement sa prétention à pouvoir s'exercer de façon autonome,
« objective », à partir d'un « donné » révélé. Il n'y aura donc jamais
chez lui de réflexion « pure », tout sera ordonné en fonction d'un
message (qu'il s'agisse du texte biblique ou de la prédication). C'est
en ce sens qu'il faut dire que, dans sa substance, la théologie
calvinienne est une théologie biblique et pratique *.

CeUe-ci est pourtant bien différente du biblicisme. Elle reste
toujours biblique parce qu'elle ne cherche pas à justifier ses conclusions
autrement que par le texte biblique, interprété en fonction de lui-
même. Le principe « scriptura interpres sui » ne confinait pas la
théologie à l'exégèse seulement, mais il assurait la théologie de
l'autorité scripturaire qu'elle avait toujours recherché au moyen âge.
Désormais, ce n'est plus telle ou teUe « auctoritas » (plus ou moins
équilibrée par la raison) qui fonde la proposition dogmatique, mais
c'est l'Ecriture tout entière, en tant qu'elle est Parole de Dieu2.
Quant à l'élaboration elle-même, elle consistera à rendre compte de
la substance de l'Ecriture, ordonnée selon le plan du catéchisme.

Il est alors évident que la raison ne peut pas jouer de rôle
autonome en théologie et que Calvin, à la différence des docteurs médiévaux,

ne sait rien d'une « ratio theologica » spécifique, exhaussée par
la foi et susceptible de pénétrer les mystères divins en spéculant 3 :

la théologie n'est plus l'œuvre du théologien, mais celle de Dieu lui-
même qui nous parle par l'Ecriture Si donc la raison a quelque
pouvoir, c'est uniquement en vue de nous aider à Ure le texte
biblique 4.

1 II est très significatif que, en 1536, Calvin ait été engagé par le Conseil de
Genève au titre de « Lecteur en la sainte Ecriture ». Cf. Wilhelm Vischer :

art. cit., p. 2.
2 « Voici donc un poinct résolu, que, pour estre esclairez et adressez en la

vraye religion, il nous faut commencer par la doctrine céleste, et que nul ne
peut avoir seulement un petit goust de saine doctrine pour savoir que c'est
que Dieu iusques à ce qu'il ait esté à cette escolle, pour estre enseigné par
l'Escriture sainte... » Institution I, 6 : 2.

3 Au sujet du soupçon fondamental de la théologie réformée à l'égard d'une
« recta ratio » (théologique qui, finalement, dévaloriserait la « ratio » tout
court, cf. André Dumas : art. cit., p. 232-233.

4 « Quand Dieu sera nostre maistre, et que nous l'escouterons parler, il est
puissant pour nous donner prudence et discretion pour comprendre sa doctrine,
et nous ne pourrons faillir en cela : mais quand nostre Seigneur aura la bouche
close, il faut aussi que nos sens soient fermez, et que nous les tenions captifs,
que nous ne prenions point cette licence pour dire ie voudroye savoir ceci, ie
voudroye savoir cela. » 43e sermon sur Job ; O. C, t. 33, 534.



30 GILBERT RIST

Bauke écrit donc avec raison que le rationaUsme calvinien n'est
qu'un rationalisme formel ', c'est-à-dire que la raison ne s'exerce
jamais sur le contenu de la théologie, mais seulement sur son ordonnance

et sa disposition 2. Il est d'ailleurs significatif à cet égard que
Calvin parle plus volontiers de la « prudence » du théologien que de

sa « raison ».

Enfin, et c'est là une marque certaine du génie de Calvin, on perçoit

chez lui le début de la méthode dialectique, au sens théologique
du terme. Sa démarche se situe en effet toujours entre deux « contraires

» et sa théologie avance à l'intérieur de ces prétendues oppositions

3. Ainsi en va-t-il de l'Ecriture et de l'Esprit par exemple :

entre eux s'étabht un lien dialectique qui permet à la théologie de se

développer, de progresser.
Ce qui est important et nouveau, c'est que les contraires ne se

disposent pas de manière à former une question à laquelle il faut
répondre de manière claire et univoque : le paradoxe fait partie
intégrante de la révélation ; que Dieu soit à la fois juste et miséricordieux,
saint et compagnon de l'homme, voilà qui ne gêne pas le théologien ;

c'est même au sein de cette apparente contradiction qu'il pense Dieu,
parce que c'est en ces termes que Dieu se manifeste à lui.

Cette « découverte » de la dialectique par Calvin est significative
de la transformation profonde du style théologique qui s'est opérée
à la réforme : en retrouvant — avec son époque — le sens de
l'histoire, Calvin ne peut plus considérer le texte biblique comme un
« donné » pas plus qu'il ne peut envisager l'homme ou Dieu comme
des « natures » intemporelles et objectives. Désormais les oppositions
ne sont plus figées mais se résolvent par leur mouvement, en fonction
du vécu dont elles témoignent. Du coup, le terme de « parole » peut
reprendre un sens proprement théologique : au sein même de la
fragilité des mots écrits, de la « lettre morte », la « parole » devient ; eUe

ne s'oppose plus à elle-même, mais elle raconte et est racontée, elle
ne se laisse plus prendre, elle surprend.

Un tel changement dans l'élaboration de la théologie ne pouvait
pas rester sans effet sur la manière dont celle-ci se situait par rapport

1 Herrmann Bauke : Die Probleme der Theologie Calvins, Leipzig, Hin-
richs'schen Buchhandlung, 1922, p. 14-16.

2 On remarquera à ce propos tout ce qui distingue Calvin du prétendu
calvinisme d'un Lecerf par exemple, qui n'hésite pas à écrire : « Nos théologiens

sont donc fondés à invoquer le témoignage des sens et l'autorité de la
raison contre le dogme de la transsubstantiation. » Introduction à la dogmatique

réformée, Paris, Je Sers, 1931, t. I, p. 117.
3 C'est ainsi d'ailleurs que s'ouvre VInstitution : « Toute la somme presque

de nostre sagesse, laquelle, à tout conter, mérite d'estre réputée vraye et entière
sagesse, est située en deux parties : c'est qu'en cognoissant Dieu, chacun de
nous aussi se cognoisse. »



MODERNITÉ DE LA MÉTHODE THÉOLOGIQUE DE CALVIN 3I

aux autres sciences. C'est donc ce qu'il convient d'examiner enfin pour
saisir toute la modernité de Calvin.

4. Théologie et sciences profanes

La théorie de la subalternation des sciences avait permis au
moyen âge d'accorder à chaque discipline sa place particulière ainsi
qu'une indépendance relative, tout en réservant à la théologie la place
d'honneur, ce qui satisfaisait chacun. Avec la réforme, cette situation
va changer radicalement : en même temps que les sciences profanes
devenaient autonomes, reposant non plus sur les « principia » reçus
des sciences supérieures, mais sur l'observation de leur objet propre,
la théologie abandonnait son titre de science pour devenir le message
de Dieu concernant les hommes.

Ainsi, la place suréminente que la théologie perdait dans la hiérarchie

des sciences, elle la récupérait au plan pratique ou anthropologique

'. Cette nouvelle conception des rapports inter-disciplinaires
favorisait donc la liberté de la recherche scientifique, mais elle ne
laissait pas d'être extrêmement inquiétante pour l'homme de science

qui se voyait désormais mis en question de l'extérieur, indépendamment

de sa recherche.
Subalternées autrefois à la théologie, les sciences sont maintenant

« subalternées » — ou plutôt soumises — à Dieu qui les oriente
conformément à sa volonté :

veuilles espandre sur moy ton sainct Esprit, l'Esprit, dy-ie de toute
intelligence, vérité, iugement, prudence, & doctrine : lequel me rende
capable de bien profiter, afin que la peine qu'on prendra à m'enseigner, ne
soit perdue. Et à quelque estude que ie m'applique, fay que je la réduise
à la vraye fin : c'est de te cognoistre en nostre Seigneur Iesus Christ, pour
avoir pleine fiance de salut & vie en ta seule grâce, & te servir droictement
& purement selon ton bon plaisir : tellement que tout ce que i'apprendray,
soit comme instrument pour me aider à cela.

Oraison pour dire avant que d'estudier sa leçon, O. C, t. 6, 139.

L'esprit scientifique peut être reçu comme un don de Dieu, lequel
nous aide à « comprendre de plus près les secrets de Dieu »2, mais il
peut aussi être détourné de sa vraie fin et donner à l'homme l'occasion

de pécher par l'orgueil de son savoir 3. Parce que la théologie est
fondée en christologie, le discours théologique atteint nécessairement

1 L'article, déjà cité, de Gilbert Mury, montre admirablement pourquoi
la théologie calvinienne débouche nécessairement dans la « praxis » et constitue
de ce fait une puissance de désaliénation de l'homme et de transformation du
monde.

2 Institution I, 5:2.
3 Sur ce problème de la science et de la technique, cf. André Biéler :

La pensée économique et sociale de Calvin, p. 440-442, Genève, Georg, 1959.



32 GILBERT RIST

l'homme, non seulement dans sa nature, mais encore dans l'ensemble
de ses actes quotidiens. Autant l'ancienne théorie de la subalternation
permettait une certaine séparation, un certain cloisonnement entre
les diverses disciplines — sans quoi la théologie n'eût pas été à l'abri
de l'intrusion de « corps étrangers » — autant la théologie réformée
abolit les barrières élevées entre les sciences profanes. C'est là le
reflet, bien conforme à l'esprit du temps, de la profanation de tout
le domaine autrefois dominé par l'Eglise (y compris une certaine
relativisation de l'institution ecclésiastique elle-même A la
sacralisation des choses, la réforme substitue la sanctification des
personnes : démarche propre à aider le monde à prendre conscience de

son autonomie et de sa maturité, et qui, à n'en point douter, a rendu
service aussi bien à la théologie qu'aux sciences profanes 1. Il suffit
de songer à la manière dont Calvin aborde les questions économiques
et, par exemple, celle du prêt à intérêt : d'une part il cherche à émanciper

le problème de la tutelle du dogme et de la philosophie aristotélicienne,

d'autre part il réinterprète les textes bibliques en tenant
compte de leur distance culturelle, car ce qui se justifiait dans une
société agricole ne tient plus dans une économie de marché. Or cette
révolution n'était possible qu'en prenant au sérieux les questions du
monde profane.

Du même coup éclate le système médiéval des « états » ou des

« ordres » hiérarchiques, remplacé par la notion de « vocation », que
l'on applique désormais aux emplois non-ecclésiastiques. La devise
monastique « ora et labora » est sécularisée, car la sainteté se vit
dans le monde. Il ne pouvait plus y avoir de métiers « impossibles »

aux croyants (le commerce et la banque par exemple, jusque-là
réservés aux juifs), de métiers «nobles » (parce que proches de la
théologie par leur méthode ou leur objet) ou de métiers « vils », de
vilains. Tous sont envisagés en fonction du service qu'ils rendent à
la communauté des hommes et de la manière dont ils rendent à Dieu
l'honneur qui lui est dû. Les disciplines humaines ne sont plus
« ancillae theologiae », mais les hommes qui les exercent sont «

ministri Dei hominumque ». Et pourquoi parce que la théologie n'est
plus une « science », un enseignement à l'usage de l'Eglise, mais un
message annoncé au monde et qui atteint les hommes.

La théologie calvinienne, connaissance existentielle de Dieu,
service rendu aux hommes qui vivent dans le monde, message qui atteint

1 Ibidem,, p 515-516 ; et aussi Herbert Luthy : Le passé présent, Monaco,
éd. du Rocher, 1965, p. 71-97.



MODERNITE DE LA METHODE THEOLOGIQUE DE CALVIN 33

l'homme dans le concret de son existence, obéissance à la volonté du
Dieu sauveur, orientation de l'activité terrestre, rapportée à sa vraie
fin qui est de connaître et de servir Dieu en Jésus-Christ, voilà qui ne
peut laisser personne indifférent. Ce nouveau type de théologie représente

une étape méthodologique nouvelle. Et c'est cette méthode
même qui constitue la modernité de l'entreprise théologique réformée.

En effet, en pénétrant le sens profond de la désacralisation de
la nature opérée par les sciences de son temps, Calvin rend l'homme
conscient de son historicité en même temps qu'il transforme radicalement

l'idée même de Dieu. Celui-ci n'est plus d'abord le premier
moteur d'un cosmos immobile, mais il est celui qui, en devenant
homme, est venu habiter notre histoire. Il n'est plus d'abord celui
qui juge, mais celui qui sauve, il n'est plus celui qui condamne, mais
celui qui libère parce qu'il parle.

Ce ne sont plus les textes qui parlent, ou les théologiens, mais Dieu
lui-même, et la théologie, en renonçant à être un discours sur Dieu
devient une simple introduction au discours de Dieu. Elle n'est
qu'une indication de la Parole de Dieu, elle ne fait que signaler ce

qui mérite d'être entendu, semblable au prophète qui s'efface après
avoir dit « ainsi parle l'Eternel ».

Modernité de Calvin enfin, parce que la théologie ne constitue plus
un but en soi, mais devient une manière de placer l'homme en situation

eschatologique, c'est-à-dire en situation révolutionnaire. Elle le
rend Ubre pour toutes les transgressions et toutes les profanations
de l'Evangile. Elle ouvre l'homme au monde pour qu'il en fasse

émerger le sens, pour qu'il y découvre le lieu de son histoire, et pour
qu'il y proteste (en prenant au sérieux les exigences de sa vie terrestre,
politique et économique) de la réconciliation opérée en Jésus-Christ.

Gilbert Rist.


	Modernité de la méthode théologique de Calvin

