Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 1

Artikel: Réflexions sur le théme "tradition et écriture"
Autor: Bouttier, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380890

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REFLEXIONS
SUR LE THEME « TRADITION ET ECRITURE »*®

Awu professewr Franz-]. Leenhardt

La dualité Tradition-Ecriture apparait comme le fruit de la durée
de I'histoire de I'Eglise. Elle nait avec le temps, et son issue dépend,
en fin de compte, de la conception que l'on se fera du temps de
I’Eglise. Aux origines du christianisme, tradition et écrits se recou-
vrent en effet ; en leur cceur, ils ont un méme contenu, le Christ
vivant, et en leur point de départ, une méme impulsion, la prédica-
tion apostolique. Cette prédication a été un témoignage public, rendu
par la communauté et les apdtres, qui s’est fondé sur 1’Ecriture de
I’Ancien Testament pour proclamer la venue, les paroles et les gestes,
la passion et la résurrection de Jésus de Nazareth. En lui, d'un
commun accord, les apotres ont reconnu le Messie et discerné a tra-
vers les événements qu’ils venaient de vivre le commencement d’un
monde nouveau.

Si la question a pu surgir au sein du Nouveau Testament, ce ne
peut étre évidemment qu’en rapport avec 1’Ancien, seule Ecriture
concevable pour les premiers chrétiens, et I'on a proposé, non sans
raison, de ramener le conflit qui a opposé Jésus lui-méme et les
chefs de son peuple a un conflit d’exégese, portant aussi bien sur la
loi, dans l'interprétation de la volonté de Dieu, que sur le plan de la
prophétie, dans l'interprétation de l'avénement des temps messia-
niques. Jésus n’est pas venu pour abolir, mais accomplir, c’est-a-dire
non plus entrer dans la chaine de la tradition comme l'un de ses
maillons, dans la succession des interprétes patentés de la loi, mais
il est apparu pour en donner le sens plénier et dernier du « Mais, moi,
je vous dis... »

Nous nous trouvons placés d’emblée face au paradoxe méme de
I'Evangile : la plus totale attention est portée a I’Ecriture, tant par
Jésus que par ses premiers témoins, mais c’est pour en proclamer,

1 Conférence destinée au grand public, ce texte écarte volontairement
toute référence et tout renvoi a ses sources. Notre reconnaissance n’en est
pas moins grande envers ceux qui trouveront ici I’écho de leurs travaux.



2 MICHEL BOUTTIER

en conflit avec tous les gardiens de la tradition, l'interprétation
décisive en méme temps que sa réalisation dans le Christ. La Torah
écrite, issue de Moise, transmise de génération en génération et
toujours réinterprétée, trouve son expression définitive en une per-
sonne, Jésus de Nazareth. Peu de passages nous livrent un apercu
plus significatif sur la « conscience messianique » de Jésus que ceux
précisément ou il appelle des hommes a le suivre. La Torah repré-
sentait pour Israél le chemin de salut, la source de vie. C’était elle la
révélation du Dieu vivant. L’attention vigilante et exigeante des
pharisiens s’était vouée a en tracer aussi scrupuleusement que pos-
sible les barriéres indicatrices. Les 614 prescriptions permettaient au
Juif de savoir quotidiennement, dans les petites comme dans les
grandes choses de I'existence, ol poser ses pieds sur ce chemin. Avec
Pautorité (c’est-a-dire la liberté en méme temps que le pouvoir
qualifié) qui frappe les foules d’étonnement et ouvre un sillage de joie,
Jésus tranche le filet complexe de la loi et de ses interprétations
pour ramener les innombrables exigences a la seule chose nécessaire :
suis-moi !

On pourrait multiplier les exemples offerts par le Nouveau Testa-
ment ol nous voyons, face a I'’enseignement des rabbins, la personne
de Jésus se substituer ainsi, sur le chemin du Royaume, au role joué
jusque-la par I’Ecriture. Le Sauveur n’a du reste pas manifesté un
seul instant le souci de transcrire par écrit son enseignement ; il I'a
vécu jusque dans la derniére exigence, a travers sa mort et sa victoire.
Ce n’est pas 1a le moindre miracle de son ministére. Avec des textes
de sa main, nous serions les plus malheureux des hommes. On constate
déja quelle peine ont les chrétiens a ne pas transformer son évangile
en doctrine et en loi : que serait-ce alors ? Jésus n’a rien écrit, il a été.
Il a été la Parole faite chair, entrée totalement dans une vie et une
mort d’homme. En venant dans le monde il déclare, si ’'on suit cet
étonnant passage de I'épitre aux Heébreux : « Tu n’as voulu ni sacri-
fice, ni oblation, mais tu m’as formé un corps... Alors j’ai dit : voici,
je viens, car c’est de moi qu’il est écrit dans le rouleau du livre, je
viens, 6 Dieu, pour faire ta volonté !» (Héb. 10:5). Jésus n’a rien
écrit, il n’a pas laissé derrieére lui des instructions que ses disciples
auraient a interpréter et commenter, comme les rabbins interpré-
taient la loi de Moise, mais il a choisi quelques hommes qu’il a pris
avec lui, quelques pécheurs galiléens, sur lesquels il a tout misé. Ce
sont eux qu’il envoie pour annoncer le Royaume par leurs paroles et
leurs gestes. De méme que Dieu est entré dans notre humanité et
nous a offert le reflet de sa personne et le rayonnement de son amour
sur le visage de Jésus de Nazareth, ainsi donne-t-il lui-méme sa
propre image sur le visage, sa propre parole, sur les levres de ses
disciples.



REFLEXIONS SUR LE THEME ¢ TRADITION ET ECRITURE » 3

Et lorsque I'heure de la croix et de la résurrection a sonné, lorsque
fut venu I'Esprit promis et que les disciples (ceux a qui il avait été
dit : viens !) devinrent les apodtres (ceux qui ont regu l'ordre: val),
lorsque la premiére communauté se rassemble, 14 encore elle ne dresse
aucun proces-verbal des événements. L’apotre Pierre proclame : « Ce
Jésus que vous avez crucifié, Dieu I’a ressuscité, nous en sommes les
témoins », et il invite les auditeurs a comprendre qu’'avec cet événe-
ment les derniers temps sont 1a.

L’évangile apostolique nous apparait ainsi en son principe une
transmission d'un genre nouveau par rapport a la tradition religieuse
de I'époque. Elle ne concerne point un texte sacré, des doctrines
¢sotériques, des mystéres apocalyptiques, mais il s’agit d'une puis-
sance de vie, I'Esprit, qui veut donner la vie et requiert pour cela
sans cesse de nouveaux relais, des vies d’hommes pour étre portée
plus loin ; malheur a qui cesserait d’étre ce relais de ’Evangile pour
devenir I'impasse.

Sans doute les apotres vont-ils a leur tour entrer en conflit avec
les Juifs au sujet des Ecritures. Ce ne sera, pas plus que Jésus, pour
en contester l'autorité, mais pour proclamer avec audace qu’elles
désignent Jésus comme le Christ d’Israél, et pour y puiser I'interpré-
tation des faits qu’ils annoncent. N’est-ce pas la premiére confession
de foi qui déclare : « Il est mort selon les Ecritures... Le troisiéme
jour, il est ressuscité selon les Ecritures » ? Il ne vient précisément a
I'idée d’aucun des apotres d’ajouter alors un second livre a 1’ancien.
Si la prédication apostolique se référe toujours a une histoire sécu-
laire, c’est pour révéler le caractére décisif d'un événement dérisoire,
et, plus grave encore, si l'on évoque les traditions religieuses de
I'époque, d’un événement tout récent. Il vient de se produire, mais
nous introduit dans les derniers temps.

Les chrétiens n’auront donc recours qu’a une prédication, une
prédication urgente, missionnaire et publique autour de laquelle s’est
constituée la «tradition » évangélique primitive. Sa formation est
complexe, difficile a analyser. Comme elle se veut annonce, en méme
temps qu’elle rapporte les faits et gestes du Christ, elle les interpréte.
Elle les éclaire pour ceux qui en sont les destinataires.

Les souvenirs, les traces d'un attachement personnel & Jésus de
Nazareth sont absolument imbriqués dans la foi au Ressuscité.

Nous ne trouvons aucun indice d’une tradition qui serait neutre,
purement objective, aucune formulation qui ne soit pas destinée a
quelqu'un de précis, 2 un milieu déterminé, comme si I'évangile de
Jésus pouvait étre un objet qu’'on se passe de main en main. Toutefois
I'on peut discerner un noyau autour duquel cette tradition va se
développer selon les circonstances et les nécessités de la mission. Il
gravite autour de la croix et autour de Paques, a la lumiére desquels



4 MICHEL BOUTTIER

sont apercus, et peu & peu amalgamés les paroles de Jésus et les
événements marquants de son ministére ; il utilise la prophétie de
I’Ancien Testament, rassemblée en quelques textes ; il est tendu vers
I’annonce de l’avénement en gloire ; il appelle a la repentance et a la
foi. Ce noyau remonte ainsi a Jésus et ses témoins immédiats d’une
maniére inséparable : nous sommes autant liés & lui pour les com-
prendre que liés & eux pour le connaitre. De sorte que I'apostolat se
trouve lui-méme moins fabricant de cette tradition que, des le départ,
son serviteur et son gardien. Nous constatons par exemple que vers
le milieu du Ier siécle, 'apotre Paul se considére a la fois comme
soumis a I'égard de cette tradition primitive, a la fois comme respon-
sable de sa transmission, appelé a veiller sur la maniére dont elle est
regue et vécue par les Eglises : « Pour moi, j’al recu du Seigneur ce
qu’a mon tour je vous ai transmis... », déclare-t-il aux Corinthiens.
La plus ancienne histoire de I'Eglise se confond presque avec celle de
la prodigieuse élaboration créatrice de cette tradition qui se diversifie
avec les régions et les cultures pour faire connaitre aux hommes la
portée de ce qui s’est passé sous Ponce-Pilate: on ne peut se contenter
de répéter un credo, mais il faut chaque fois chercher de nouvelles
expressions au service du méme message, dont le futur Nouveau
Testament nous reflete a la fois I'unité et la variété.

Les écrits ne vont surgir que peu a peu, et, du moins aux yeux de
I'historien, d’'une maniére accidentelle. Leur élaboration n’a jamais
été concertée, elle n’a point visé la constitution d'une autre Ecriture :
le Nouveau Testament est devenu Ecriture malgré lui. Paul envoie
une lettre A telle communauté parce qu’il ne peut se rendre aupreés
d’elle, au moment nécessaire. Mais sa lettre ne veut que poursuivre
sa prédication. Et lorsqu’un jour son apostolat était contesté, il ne
se réclamera pas de 'autorité de ses écrits. Il se tourne vers la com-
munauté de Corinthe : « Notre lettre de crédit, s’écrie-t-il, c’est vous ;
une lettre écrite en vos cceurs, connue et vue de tous les hommes.
Oui, vous étes manifestement une lettre du Christ rédigée par nos
soins, écrite non pas avec de l'encre, mais avec I'Esprit du Dieu
vivant, non sur des tables de pierre, mais sur des tables de chair ... »
N’est-ce pas ainsi que Jérémie avait salué de loin I’alliance nouvelle,
comme celle ou Dieu transcrirait sa loi non plus sur la pierre, mais
la graverait dans les cceurs frémissants, par son Esprit ?

Si nous songeons ensuite aux évangiles écrits, nous leur trouvons
une origine tout aussi occasionnelle. Sans doute au départ, une inten-
tion liturgique, dans I'élaboration du récit de la Passion tissé a partir
de 1’Ancien Testament pour le culte de la communauté. Puis la rédac-
tion d’éléments de catéchisme, de cantiques, de priéres. Selon son
dernier interpréte en date, Marc, en se mettant a I’ceuvre, cherche a
lancer les chrétiens dans une entreprise conquérante sur les pas



REFLEXIONS SUR LE THEME « TRADITION ET ECRITURE » 5

du Ressuscité, tout aussi proche que l'avait été Jésus de Nazareth.
Matthien, lui, instruit sa communauté aux prises avec la synagogue ;
il transcrit pour elle une version adaptée de la tradition évangélique,
il I’édifie ainsi avec vigilance pour la maintenir dans la ligne difficile
de I'accomplissement qui évite tout autant le légalisme renaissant
qu’elle respecte l'exigence radicale de Dieu... De toute maniére, on
ne peut que constater I'unité profonde de ce qui est transmis par
la prédication et de ce qui commence a étre rédigé : 'un et 'autre
traduisent 1'unique préoccupation apostolique. Dans cette vivante
transmission de I’Evangile, les apotres ont la conviction que le Sei-
gneur lui-méme est a l'ceuvre, et la puissance de 1'Esprit, le Christ
Jésus, en est a la fois le sujet et 'objet. La tradition des apotres, c’est
la tradition du Seigneur. Elle le concerne et il en est 'animateur a
travers la personne de ses témoins.

Cette unité profonde est possible parce qu’aucune distance ne s’est
creusée encore entre 'oral et 1'écrit : ils font corps ensemble. L’exem-
ple des lettres de Paul est 1a encore significatif, ou celui de I’évangile
de Matthieu. Ces lettres sont simultanément témoignage rendu au
Christ et interprétation de la signification de sa venue pour la vie de
I’Eglise de Corinthe, avec l'inspiration et 1'autorité de celui qui pose
I'unique fondement, 1'apdtre. Mais les années passent. La situation
évolue a Corinthe. Il arrive un jour ol cette bifurcation devient
inévitable : par fidélité a I'apotre, les chrétiens de Corinthe se trou-
veront dans 1'obligation d’appliquer ce que Paul leur écrivait lors de
circonstances toutes différentes ; une interprétation de sa lettre
devient nécessaire. Nous sommes sur le seuil de I'’exégese et de I'her-
méneutique, et, & ce moment méme, les messages d’abord commu-
niqués a l'assemblée, lus et relus au cours du culte, vont peu a peu
rejoindre les Ecritures !

Mais, du coup, les divergences d’interprétation vont surgir. Les
apotres ne seront plus la, bient6t, pour les résoudre par leur autorité
personnelle. Dans sa crise de croissance, le christianisme connaitra
en germe, telles les maladies de ’enfance, toutes les tentatives d’héré-
sies qui se manifesteront plus tard au cours des siécles. Pour préserver
unité et fidélité, les communautés cherchent alors le double appui des
écrits apostoliques qui constituent dés ce moment une amorce de
Nouveau Testament, et de la tradition apostolique dont les évéques
sont devenus, a leur tour, les serviteurs et les gardiens.

Nous ne pouvons trop nous attarder sur ce moment crucial qu’est
la formation du canon : c’est & partir de cette période que I'on pourra
parler d’Ecriture et de Tradition dans une perspective chrétienne.
Meliton de Sardes (t vers 19o) semble avoir usé le premier de l'ex-
pression de Nouveau Testament, ou plutoét de celle d’Ancien Testa-
ment, ce qui présuppose un second... La formule désignant une



6 MICHEL BOUTTIER

collection déterminée d’écrits apparait explicitement dans une lettre
d’Albercus Marcellus en 192, mais il est certain que déja auparavant
un Marcion aura joué un rdle déterminant et précipité les choses.
Méme s’il est, en un sens, contre nature pour la tradition évangélique
de se voir figée dans un canon écrit, la constitution d'une seconde
Ecriture, qui ne s’est pas fait sans tatonnement, a néanmoins sauvé
la tradition apostolique. D’une part, en effet, elle a fixé une fois pour
toutes, comme sur un film pris sur le vif, un moment capital de cette
tradition, se déroulant sur une cinquantaine d’années : toute tradition
ultérieure y trouvera désormais son lieu de référence aux origines
dont elle se réclame (le principe du canon est historique avant d’étre
dogmatique). D’autre part, et ceci est en général trop peu souligné,
la formation du canon a noué en une seule gerbe les courants divers,
les traditions multiples de la tradition qui tendaient déja a s’éloigner
suivant les régions et les circonstances, pour offrir a I'Eglise le cheeur
réuni des voix les plus anciennes. Désormais Jean ou Paul ou Mat-
thieu ne parleront plus I'un sans l'autre ; les voici liés a toujours ;
ils nous permettent de retrouver la pleine lumiére du Christ et non
plus le seul filet que laissait filtrer I'un des courants particuliers de
la tradition.

Rien n’est plus significatif pour comprendre l'importance du
canon que de comparer la pensée et les écrits du début du second
siécle, ot 'on sent si rapidement la tradition évangélique se ternir, se
muer en néo-légalisme, avec celle des écrivains de la fin de ce méme
siécle, qui, eux, sont entrés au bénéfice de la formation du canon. Ils
ne songent du reste nullement a I'opposer encore a la transmission
orale : Ecriture et tradition apostolique représentent pour eux les
deux faces d’'une méme réalité indissoluble. Les textes les plus beaux
se lisent ici chez saint I[rénée qui peut contempler encore avec sérénité
et reconnaissance un canon apostolique et une tradition unanimes :
« Telles sont les voix de I’Eglise, d’ol toute Eglise tire son origine... »
Comme I’Ecriture, la tradition est pour lui admirable dans son unité :
une dans son contenu, dans sa forme et ses caractéres, une dans sa
source, le Christ, une dans son fondement, les apotres, une dans sa
géographie, a travers I'’Eglise répandue dans le monde entier, une
dans son histoire a travers la succession ininterrompue des évéques.
Comme '’Ecriture, la tradition est apostolique, elle est prédication :
« Telle est la prédication de la vérité, et c’est la régle de notre salut.
Les prophétes I’ont annoncée. Le Christ I'a établie. Les apotres 1'ont
transmise, et, partout, I’'Eglise 1'offre a ses enfants. » Comme 1'Ecri-
ture, elle est fixée une fois pour toutes : « Cette tradition, tous les fils
de I'Eglise la possédent et en vivent, sans que celul qui est puissant
en parole puisse y rien ajouter, sans que celui qui est faible puisse
en rien l’amoindrir. » Elle est catholique, se manifestant en toute



REFLEXIONS SUR LE THEME ¢ TRADITION ET ECRITURE » 5

Eglise et formant un tout dont I’Eglise de Rome est la référence.
Chaque Eglise la posséde dans sa totalité, et chacune en particulier.
Elle est transmise publiquement par ceux que les apotres ont désigné
comme leurs successeurs.

Irénée pourrait étre, et a été, tour a tour sollicité par les catho-
liques et les protestants. Il soumet toute tradition au témoignage et
a la prédication apostolique, et il remet cette tradition en méme temps
entre les mains de I’Eglise : il lui faut laisser cette grice d’avoir pu
contempler une tradition totale dans I'Eglise totale, une dans I’Eglise
une. Ancienneté et wmversalité, tels sont bien les deux traits majeurs,
dans le déploiement de 1'Eglise a travers le temps et 1'espace, qui
caractérisent la conscience patristique... Quod wubique, quod semper,
quod ab omnibus creditum est!

Mais on ne s’étonnera pas de voir, avec le temps, un nouveau
palier se franchir. L’appel de ceux qui, comme Irénée, avaient connu
ceux qui avaient connu les apdtres, ou de ceux encore qui pouvaient
correspondre avec les Eglises du monde entier, devient de plus en
plus difficile a entendre. Il ne sera plus possible de monter sur le
belvédére d’olt 'on pouvait embrasser encore d'un regard le pano-
rama unique de la tradition, d’un bout a I'autre de son histoire, d'un
terme a l'autre de son extension. Le contact quasi physique avec les
apotres encore maintenu a travers deux ou trois générations va
cesser, et, treés vite aprés Irénée, la tradition va voir se dessiner,
puis s’accuser un double versant, celui de 1’Orient et celui de 1'Occi-
dent. Mais aussi contestations, hérésies, conflits, schismes vont sur-
venir ou fatalement les deux formes de la méme tradition évange-
lique, vues dans leur contenu, différentes dans leur fonction allaient
étre opposées 'une a l'autre.

Nous voyons les hérésies tantdt se réclamer de traditions préten-
dues plus anciennes, transmises par les apotres par des voies secrétes,
tantdt s’appuyer sur les Ecritures — on a souligné le réle de Basilide
dans le développement de I'exégeése. Sans doute les Péres opposent-ils
a ces innovations I'unanimité de I’Ecriture et de la tradition publique
de 'Eglise universelle, mais ces conflits, le fait qu’on joue sur les deux
tableaux, montrent la difficulté croissante de maintenir et surtout de
faire ressortir cet accord. C’est évidemment a ’heure de la Réforme
qu’en Occident il sera radicalement mis en question. Si les réforma-
teurs ont déclaré se fonder sur la scriptura sola, ce n’était certes pas
pour évincer toute idée de tradition, mais bien pour justifier, dans
le conflit qui les a opposés a l'institution hiérarchique, un retour a
la tradition ancienne des apotres. Les références aux Péres de I'Eglise
sont innombrables chez eux, mais & un moment exceptionnel, ils ont
éprouvé comme une contrainte déchirante le choix a faire entre la
voix vivante de 1’évangile du Christ qu’ils entendaient proclamée



8 MICHEL BOUTTIER

par I'Ecriture, et les impératifs d’une tradition ol ils ne reconnais-
saient plus les accents apostoliques, le reflet de ce qui avait été cru
depuis toujours et partout et par tous. L’infaillibilité de 1'Eglise,
c’est-a-dire la promesse de Dieu de ne pas la laisser faillir, exigeait
cet acte d’obéissance et cet appel prophétique, quoi qu’il en cofitat.
De la méme maniére, en Israél, la fidélité de Dieu avait imposé a
certains prophetes la terrible épreuve de se dresser face a tout le
peuple et a ses chefs, et, en une heure bien plus exceptionnelle encore,
le Christ lui-méme avait été placé en conflit crucifiant avec les auto-
rités et les traditions de son peuple.

Mais nous ne pouvons nous attarder a ce moment critique, malgré
Iintérét qu’il peut offrir & notre recherche. Nous avons essayé de
décrire plus longuement les origines pour en venir surtout aux aspects
actuels de la question. Le déchirement de la chrétienté a mis en
lumiére 1’acuité d’un probléme qui jusque-la n’avait pas été ressenti
dans toute son ampleur. On a pu croire méme a un moment donné
que le divorce Ecriture-tradition allait se consommer, comme s’était
consommeée la rupture de I’Eglise. Les polémiques qui ont suivi la
Réforme ont amené en effet les théologiens catholiques a insister
toujours davantage sur une tradition qui s’isole de 1’Ecriture pour
tendre a devenir en elle-méme source de révélation. Les discussions
qui ont suivi le Concile de Trente sont caractéristiques a cet égard.
Le Concile a évité in extremis, on le sait, la fameuse expression
partim-partim qui elit scindé les sources de la révélation — conflit
bien caractéristique d’'un siecle o, de part et d’autre, la foi chré-
tienne est de plus en plus considérée comme un ensemble de doctrines
révélées, effectivement susceptibles d’étre rangées dans les casiers
correspondants. Dans la méme lancée, les théologiens et les autorités
catholiques éprouvent en leur majorité une sorte de crainte panique
de la Bible, comme si la parole apostolique n’avait plus aucune force,
comme si la lecture de 1’Ecriture ne pouvait qu’enfanter des héré-
tiques. Il faudra attendre le XIXe siécle et le grand courant de
pensée incarné par Moelher et Kuhn en particulier pour que nous
sentions resurgir dans sa force l'inspiration patristique, pour que la
tradition soit de nouveau apercue dans son unité avec I'Ecriture, et
dans sa totalité. « Nous possédons tout par la tradition et nous conser-
vons tout par elle, écrit Moelher, car elle est I’Evangile vivant,
I’Evangile préché dans I'Eglise, avec tout ce qui reléve de sa prédica-
tion. » Totum in sacra scriptura et iterum totum in traditione.

De leur coté, les protestants se sont réfugiés dans un recours a
I’Ecriture qui tendait sans cesse davantage, malgré certaines voix
isolées, a bannir le témoignage des Péres, comme s’il y avait une
discontinuité radicale, ou plutét une interminable parenthése depuis
I’heure apostolique jusqu’au moment présent. L’Ecriture est entendue



REFLEXIONS SUR LE THEME (TRADITION ET ECRITURE » 9

de moins en moins comme la référence souveraine d’une tradition
ininterrompue, et considérée de plus en plus comme livre placé entre
les mains de chacun, grace auquel chacun aurait en son privé un acces
immeédiat & Dieu. Ici encore, une conviction qui est juste dans son
fondement se déforme en s’isolant. Une théologie de I'inspiration lit-
térale se développe, qui, si elle n’est revendiquée dans ses consé-
quences extrémes que par certains groupements fondamentalistes,
est, en fait, parfois inconsciemment, la position d'un tres grand
nombre de protestants. Le scriptura sola des réformateurs n’a été
formulé qu’en fonction de leur combat par excellence, celui de la
proclamation de I’Evangile, de la justification par la foi. Mais de 1a
on passe a «la Bible seule », qui devient un principe en soi — et c’est
tout autre chose ! Pour que cette position fat défendable, il faudrait
qu'une exégeése de 1'Ecriture devienne possible en dehors de toute
tradition, il faudrait que la méme interprétation s’imposat a tous.
Nombreux sont ceux qui prétendent lire la Bible directement, sans
a priori, mais n’est-ce pas la une illusion ? N’est-ce pas surtout
prendre 1'Ecriture pour ce qu’elle n’est pas, pour une parole intem-
porelle de Dieu, prononcée en dehors des contingences de I'histoire et
me rencontrant personnellement en dehors des circonstances de ma
propre histoire ? On en vient a des absurdités, comme celles qui
consistent a consulter le Nouveau Testament comme dictionnaire
apportant une réponse instantanée a nos problémes du XXe¢ siécle.
Au lieu d’étre le témoignage vivant rendu a la mort et a la résurrec-
tion de Jésus, I’Ecriture se trouve reléguée au rang de livre de recettes
de vie chrétienne...

Le divorce Ecriture-tradition n’est donc pas moins lourd de
conséquence pour les uns que pour les autres. Chacun voit s’altérer
ce qu’il entendait précisément conserver. La tradition cesse d’étre
cette tradition apostolique contemplée par Irénée pour recevoir les
caractéres mémes qui lui servaient a définir la tradition des héré-
tiques, et le Nouveau Testament cesse d’étre Parole vivante de Jésus-
Christ pour devenir un écrit et un code. Ce n’est pas le moindre fruit
du dialogue cecuménique que de nous aider & mieux percevoir cette
inévitable dégradation réciproque. L’erreur serait pourtant de cher-
cher reméde en une solution de panachage ol les uns ajouteraient
plus d’Ecriture & leur tradition, les autres plus de tradition a coté
de leur Ecriture. Le chemin de la vérité s’avere plus exigeant et je
pense que son issue est a chercher bien davantage pour les protestants
au terme d'une réflexion plus précise sur la nature de l'autorité
scripturaire, pour les catholiques sur la nature de la tradition eccleé-
siale — non pas donc en essayant d’emprunter a I'autre un peu de
ce qui nous manque, mais en allant jusqu’au bout de notre propre
fidélité. C’est dans ce sens en tout cas que nous voudrions formuler



IO MICHEL BOUTTIER

pour finir une série de remarques sur les aspects actuels de notre

probléme.

*
* *

Concluant une étude ou il recueillait les fruits d’'un immense
labeur consacré a ce théme, le P. Geiselmann notait ces quatre
points :

« 1) L’essence de la Parole de Dieu est annoncée aux hommes, et
c’est dans la prédication vivante de 1’Eglise que Dieu nous adresse
sa Parole.

» 2) Cette méme prédication nous rend présent le message aposto-
lique, interprété puis adapté a la mentalité des auditeurs.

» 3) L’Ecriture sainte est le témoignage opéré par I'Esprit du
message apostolique originel et vivant. Elle recouvre I'essentiel de son
contenu. Il n’est pas question que I’Ecriture ait un contenu incom-
plet, mais il y a nécessité de 'interpréter.

» 4) Cette interprétation, en ce qui regarde la foi et les mceurs,
existe en vue du bien de la communauté de foi confiée a 1'Eglise.
Elle interprete d’autorité, elle lie donc la communauté des croyants. »

Aprés ce qui vient d’étre dit, le lecteur sentira déja que, si nous
pouvons suivre le P. Geiselmann presque jusqu’au bout, il reste des
divergences dont on ne peut sous-estimer l'importance, et qui ne
relévent pas simplement de la joute théologique. La division des
chrétiens est trop grave pour qu’on ne puisse y consentir que devant
un péril spirituel jugé plus grave encore.

Nous ne nous arréterons pas sur une premiere remarque, non
parce qu’elle serait marginale (elle vise un point essentiel), mais parce
que beaucoup de catholiques la formuleraient également : cette inter-
prétation n’existe pas «en vue du bien de la communauté de foi
confiée & ’Eglise », mais, d’abord, en vue de la mission, de la prédi-
cation de I’Evangile a tous les hommes !

La question qui nous retiendra tourne évidemment autour du
quatriéme point. Nous avons reconnu que la tradition évangélique,
deés son origine, voulait elle-méme étre interprétation. Elle ne colporte
point un «donné » qu’on se passerait de génération en génération ;
elle transmet une parole qui, en donnant leur signification derniére
a des événements éphémeres, interpelle des hommes trés divers ; cha-
cun est appelé a son tour 4 comprendre et a faire comprendre. Méme
ceux qui prétendent n’en introduire aucune, les fondamentalistes,
lisent la Bible selon une certaine tradition interprétative. Nous ne
devons pas mépriser cette tradition qui a, elle aussi, ses valeurs : son
tort est de se renier elle-méme, ou plutét se confondre avec 1’Ecriture



REFLEXIONS SUR LE THEME « TRADITION ET ECRITURE » II

elle-méme. Si donc la nécessité d'une interprétation n’est pas mise
en doute, la maniére dont la théologie catholique prétend la régler
met en branle toute la contestation cecuménique (et réciproquement !).
Nous ne pouvons ici I'envisager dans son ampleur, mais nous avons
retenu quatre points qui nous paraissent faire probléme, les deux
premiers comme des questions posées a la théologie catholique, les
deux derniers comme des interpellations soumises a la réflexion pro-
testante.

1° « L’Eglise interpréte d’awtorité, elle lie la communauté des
croyants. » Nul ne s’étonnera que nous nous achoppions a ces der-
niéres lignes de Geiselmann. La constitution De: verbum est sans
doute plus nuancée, mais de toute maniére nous ne pouvons échapper
au probléme majeur : quel sera le critére de cette tradition ?

Aussi divergentes, et apparemment irréductibles — du moins
pour le moment — que soient nos tentatives de résoudre le probléme,
je voudrais commencer par souligner que l'intention derniére de la
théologie catholique, comme celle de la théologie protestante sont
analogues. Il s’agit de signifier, a travers le temps, la souveraineté du
Christ sur I’Eglise qui lui est étroitement unie et a travers laquelle,
si je puis dire, il poursuit sa route parmi les hommes. Pour un catho-
lique, cette altérité dans l'unité s’exprime dans la relation irréversible
sacerdoce-peuple de Dieu. Devant les risques permanents d'une main-
mise des hommes sur la Parole de Dieu qu’ils transmettent, devant
les dangers d’une interprétation fallacieuse, il faut une garantie stire
qui préserve la liberté et la sainteté du Seigneur, qui sauvegarde la
véritable tradition apostolique.

Pour un protestant, ce choix implique un risque inadmissible : la
mise en tutelle de I'Evangile par 1'Eglise chargée de 'annoncer. Pour
lui aussi, la souveraineté du Christ doit étre préservée. Mais ce sera
différemment : par I'affirmation qu’au sein méme de la tradition, et
a tout moment, il existe la possibilité d'un appel immédiat au Christ
par le recours au témoignage de ses témoins immédiats, les apotres.
Cette possibilité gardée ouverte, et effectivement exercée, demeure le
signe de l'initiative et de la liberté souveraine du Seigneur, en nous et
contre nous. Il reste ainsi toujours maitre d’intervenir en dépit ou
contre la tradition. J’ai évité & dessein d’employer le mot d’Ecriture :
il pourrait étre équivoque ; nous ne souhaitons nul pape en papier.
Mais il faut absolument que le témoignage apostolique consigné dans
le Nouveau Testament puisse ainsi exercer d'une facon immédiate,
dans un aveénement toujours possible, sa fonction permanente : il est
fondement et racine de toute vie et de toute transmission ecclésiales.

Nous tentons ainsi d’échapper & ce qu’on a appelé Uenthousiasme
catholique — je prends ce mot dans son sens étymologique : la Parole



I2 MICHEL BOUTTIER

de Dieu si chaudement protégée et couvée, garantie de sorte qu’elle
se trouve finalement enclose dans la communauté chrétienne ; mais
comment celle-ci se passerait-elle du verbum externum de Dieu ?
Entre tradition apostolique et communauté chrétienne, nous I’avons
vu, la relation est irréversible. L’Evangile, la proclamation de la croix
et de la résurrection n’émanent point de 1'Eglise : ils la fondent et
aujourd’hui, pas plus qu’hier, fiit-ce entre les mains de son chef
visible, celle-ci n’en détient la clef. Toute tradition, quelque ancien-
neté que puissent avoir ses formulations et ses dogmes, doit
demeurer sous le jugement de I’Evangile méme qu’elle transmet.
J’ajouterais : flit-ce au sein du Nouveau Testament lui-méme! Il
faut toujours en revenir — ou plutdt laisser surgir ce qui en elle
transcende et domine toute transmission. Irénée parlait déja de ces
hérétiques qui, «ayant délaissé tout canon », toute autorité foren-
sique, en sont conduits « & se précher eux-mémes... » « Le catholique
admet que la norme prochaine et immédiate de sa foi est 1'Eglise,
et que les normes éloignées sont 1'Ecriture et la tradition dont I’Eglise
infaillible a la charge.» Ces lignes récentes d’'un éminent exégete
catholique m’ont aidé a comprendre ce qui, au-deld de méthodes et
souvent de conclusions analogues, nous distangait : I’enjeu méme de
notre travail !

C’est par cette voie que le catholicisme est entré dans I'hérésie,
lorsqu’il a décidé la promulgation de nouveaux dogmes. I1 y a certes,
dans le Nouveau Testament, base pour un développement épiscopal,
voir papal ; il y a des ¢éléments de spiritualité mariale ; mais c’est
porter atteinte a la tradition apostolique (je ne dis pas, a dessein,
I’Ecriture) que de déclarer vérités révélées des affirmations qui ne
correspondent plus a ce qui a été cru toujours et partout et par tous.
Méme si l'on néglige les communautés protestantes, face a I'Eglise
d’Orient, un coup de force a été accompli. Certes ces décisions demeu-
rent exceptionnelles, mais si rares soient-elles, elles nous paraissent
démontrer ce que nous redoutions : un magistere, « interpréte authen-
tique » de la tradition, se place dans l'impossibilité de reconnaitre
une erreur ! Dans ce domaine, le triomphalisme est plus dangereux que
tout autre et les admirables efforts de Vatican II risquent d’étre
voués a 1'échec tant que ce triomphalisme-la ne sera pas mort.

Nous croyons nous aussi a une Eglise infaillible... mais ce sera
dans la certitude évoquée plus haut que Dieu ne la laissera pas faillir.
Comme pour Israél, Dieu ne la conduira pas forcément par l'inter-
médiaire de ceux qui en ont été promus les bergers ; ce sera peut-étre
par la voix démunie et non attitrée d’'un Luther comme d'un Amos,
par la grice d'un saint Francois d’Assise ou de telle humble com-
munauté perdue au sud des Indes. L’Eglise, elle, ne détient pas
d’interprétation infaillible ! C’est notre risque a nous de le vivre avec



REFLEXIONS SUR LE THEME « TRADITION ET ECRITURE » I3

la constante apparition de mouvements discordants, de tensions, de
séparations. Condition souvent douloureuse, parfois scandaleuse, pré-
texte a vivre selon la chair, comme 1’écrivait saint Paul aux Galates
a propos de leur liberté. Mais nous préférons ce risque a I'autre parce
qu’il nous contraint d’avancer par la foi, sans les garanties désirées,
et laisse toujours place a la repentance.

Dans le dialogue de Dieu avec son peuple, expression de la réalité
de l'alliance, le Seigneur demeure le Maitre, libre d’intervenir en
dépit ou contre la tradition. Ce sera toujours notre « protestation »,
alors méme que nous découvrons aujourd’hui, mieux que par le
passé, la valeur de la tradition, non pas contre I’Ecriture ou a coté
d’elle, mais en fonction méme de 1'’Ecriture.

2% Une seconde question décisive, en rapport avec la tradition,
nous semble étre celle soulevée par l'idée de développement. Ceux qui,
au XIXe siecle, ont rendu a la théologie catholique de la tradition le
service que nous avons dit, ont introduit au cceur de la pensée catho-
lique un germe lourd de conséquences, ce sont les perspectives de
I’évolutionnisme. Sans doute de nombreux théologiens en écartent-ils
avec soin les ambiguités, mais elles nous paraissent continuer a jouer
un role considérable au niveau de la pastorale, aussi bien dans la
théologie du corps du Christ, ol 'on introduit des images biologiques
et vitalistes étrangeéres au Nouveau Testament, que dans la théologie
de la tradition qui est considérée comme une élucidation progressive
de la révélation, une connaissance qui va s’élargissant de l'histoire
unique et définitive du Christ. Cette tendance s’exprime avec plus ou
moins d’adresse ou d’ampleur, mais elle persiste et réapparait sans
cesse. Ceci me parait faire violence tant 4 la pensée biblique qu’a la
notion patristique de tradition.

Si nous considérons 1'histoire d’Israél (c’est le seul exemple pos-
sible d'une saisie du peuple de Dieu dans la durée), si nous y décou-
vrons effectivement une tradition — et des traditions — reprenant
sans relache les hauts faits de Dieu pour les réinterpréter de généra-
tion en génération, qui songerait a y déceler une sorte de progrées dans
la connaissance de Yahvé ? Une maturation de Moise aux prophétes,
des prophétes aux sages ? Certains théologiens ont élaboré I'idée
d’une pédagogie élevant la foi d’Israél jusqu’a ce que le peuple de
Dieu soit mtr pour recevoir le Messie... Mais le Messie a ¢té crucifié !
Il est bien évident qu’au cours des siecles le peuple d’Isra€l a élargi
son champ d’expérience, il a acquis de nouvelles connaissances, et,
grice a ses contacts avec d’autres religions, d’autres peuples,
découvert certaines implications de sa foi en Dieu. Mais ces acquisi-
tions naissent des confrontations successives de son histoire. Cer-
taines joueront un role capital, comme les idées messianiques ou



I4 MICHEL BOUTTIER

I'espérance en une vie future; il est cependant significatif que,
lorsqu’on presse Jésus de se prononcer sur la résurrection, il ait
recours non 2 telle ou telle autorité tardive, mais A la révélation
centrale du Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob. La grande évoca-
tion d’Hébreux 11, extraordinaire illustration de la tradition de la
foi nous présente celle-ci comme la course de relais ot chaque généra-
tion transmet le « témoin » & la suivante, ol chacune a son épreuve a
affronter et ot il n’y a d’autre perfection que dans celle du «chez
et du consommateur de la foi». Un grand connaisseur de la tradition
judaique disait d’elle : « La tradition n’est pas une quantité a parfaire
avec le temps grice A des apports nouveaux et inouis. Tout ce qu'un
disciple ingénieux pourra jamais enseigner en présence de son rabbin
a déja été dit & Moise sur le Sinai ! »

Cette perspective fait aussi violence a la conception patristique.
Irénée insistait sur le fait que la tradition était offerte une fois pour
toutes, «sans que le fort puisse y ajouter quelque chose, le faible en
retrancher ». Et Polycarpe exhortait de méme a revenir a I'enseigne-
ment donné au commencement, en restant sobres, « en persévérant
dans le jedine », car dans la tradition les apotres ont tout transmis et
tout déposé...

La tradition ne saurait étre donc cette sorte de capital que I’Eglise
devrait faire fructifier, toujours plus riche, plus vaste, plus profond
et mieux mis en valeur, comme si son accroissement continu était
susceptible, un jour, de par sa propre maturation, de parvenir aux
dimensions de la révélation derniére, de la vue, comme dirait Paul.
« L’Esprit est promis a I’Eglise, écrit P. Bonnard, mais il ne garantit
pas le développement fidéle du dogme. Le sens de 1'histoire de I'Eglise
et du dogme, ce n’est pas que I'Esprit y élucide progressivement la
tradition évangélique, mais qu’il confronte les hommes toujours a
nouveau au témoignage apostolique, inscrit au centre de I'histoire,
déposé dans la tradition biblique et confié aux ministres de 1’Eglise
pour qu’ils le gardent. »

En se refusant i une tradition progressant en expansion, sous la
poussée méme de son élan, le protestantisme ne connaitrait-il qu'une
tradition moribonde ? On lui a souvent reproché de n’avoir recours
qu’a I'histoire de Jésus, dont nous sommes de plus en plus éloignés
et dont nous ne maintiendrons la vigueur que par une sorte de réani-
mation artificielle, comme s’il y avait eu une fois une source bouil-
lante et bouillonnante allant se refroidissant et s’appauvrissant. A la
fin de son livre sur la mentalité hébraique, Cl. Tresmontant écrit :
« Le protestant répéte la Bible, le catholique la continue ! » Sans doute
la tradition ecclésiastique protestante est-elle plus tentée de n’étre
qu’une mémoire. Notre Eglise a mérité ce reproche chaque fois que la
Réforme a glissé vers la Renaissance, et qu’elle s’est crue un pur



REFLEXIONS SUR LE THEME «TRADITION ET ECRITURE» 15

retour aux sources a la maniére d'un certain historicisme. Mais a ceci
il faut répondre deux choses. D’abord que pour la pensée biblique « le
vrai passé historique, c’est ce qui reste futur... Le passé ce n’est pas
ce vers quoi on recule ou remonte, mais une poussée par laquelle on
est projeté en avant, non ce que l'on raconte, a rebrousse-temps,
mais un élan que l'on vit... » Ensuite que précisément, a c6té de son
point de départ, la tradition évangélique est tendue vers un autre
pole, 'eschatologie qui Iui donne son mouvement et sa tension dyna-
mique. Le Saint-Esprit en est 1’animateur, lui qui non seulement
« remet en mémoire » ce que Dieu a accompli en Christ, mais encore
crie et prie en nous : « Viens Seigneur Jésus!» La tradition a sa source
en Jésus, mais elle va vers lui qui lui donne dés maintenant son sens.
Si la tradition protestante a toujours intensément recherché son
inspiration dans I’Evangile, elle a tout autant été un mouvement
vers 1'Evangile: en méme temps qu’une tra-dition, il faudrait
parler d’une red-dition sans cesse renouvelée et toujours nécessaire,
d'une reddition de I’Eglise a 'Evangile ! En fonction de 1'Ecriture,
la tradition se trouve a la fois scellée pour attester ce qui est
arrivé une fois pour toutes, a la fois ouverte pour accueillir celui
qui vient !

3° A la fois scellée, a la fois ouverte, telle est, semble-t-il, la double
caractéristique de 1’Ecriture du Nouveau Testament comme en
témoignent, a leur maniére, les derniéres pages de 1’Apocalypse. Il faut
cependant reconnaltre que si elle est unanime pour se réclamer du
sola scriptura, la théologie protestante est loin d’avoir résolu d’une
maniére analogue le probléme décisif pour elle, celui du canon. Dans
I'ouvrage qu'’il a consacré a notre probléme, le théologien catholique
Lengsfeld n’a pas de mal a montrer les difficultés et les contradic-
tions ou se débat ici la réflexion protestante. N’est-ce pas une décision
ecclésiastique qui a délimité cette Ecriture dont dépendrait toute
I’Eglise ? Ne se trouve-t-elle donc pas liée & une norme qu’elle se serait
donnée elle-méme ? Et si I'on se réclame d'une inspiration de I'Es-
prit, en quoi cette inspiration a-t-elle un caractére définitif ? Le
méme Esprit ne peut-il pas conduire I’Eglise aujourd’hui plus loin ?
Les réponses trahissent la difficulté qu’éprouvent les théologiens pro-
testants a sortir de ce cercle ol ils paraissent enfermés. Pour les uns,
le canon sera un fait purement empirique, une donnée de 1'histoire
constamment offerte a la réflexion critique. A l'opposé, certains y
découvrent un événement providentiel qui prend place a coté de la
Résurrection ou de la Pentecote dans le dessein de Dieu et qui trace
une sorte de césure définitive entre le temps de la révélation et celui
de I'Eglise. Entre ces deux extrémes, oscillent nombre de positions
plus nuancées.



16 MICHEL BOUTTIER

Sans prétendre résoudre ici une question aussi complexe, nous
voudrions simplement avancer deux remarques. La premiére concerne
la cléture canonique, la seconde 1'auforité des livres compris dans le
canon.

En arrétant a un certain moment la liste des livres ol elle recon-
naissait 1’autorité apostolique, I’Eglise ne s’est en fait pas donné &
elle-méme sa propre norme. Elle a pris conscience de ce qui I'avait
rassemblée et constituée comme Eglise chrétienne, le témoignage
apostolique (celui-ci comprenant la prédication des apobtres tout
autant que leur interprétation de 1’Ancien Testament). Elle n’a donc
pas choisi & proprement parler ce qu’elle mettait a la base de la
révélation, elle a voulu garder ce qu’elle avait « requ du Seigneur » et
lui avait été transmis en écartant les livres qui ne lui paraissaient pas
dépendre directement du Kérygme apostolique. Ce fut un acte cri-
tique, et, plus nous pénétrons dans cette littérature environnante,
plus nous sommes saisis du discernement manifesté. En un mot
I’Eglise n’a pas bati son propre fondement, mais I’a en quelque sorte
dégagé des remblais et des amoncellements qui risquaient de l'en-
fouir a jamais. |

Si nous songeons ensuite a I'autorité des livres canoniques, 1’alter-
native parait également mal posée. Elle semble en effet lier la révéla-
tion a un ensemble de vérités, a un corps de doctrine, a des directives
morales, dont il faudrait assurer l'intégralité. Or 1’Ecriture ne veut
pas nous révéler quelque chose, mais quelqu'un. C’est le Dieu « qui a
parlé autrefois a nos péres par les prophétes, et qui, dans ces derniers
temps qui sont les nodtres, nous a parlé par le Fils » (Héb. 1 : 1). Mais
nul ne peut dire que, depuis, il s’est tu, qu’il a interrompu ce dialogue
avec des hommes. Nul ne peut affirmer que depuis il a cessé d’agir.
I1 a ressuscité Jésus-Christ d’entre les morts, il a répandu sur nous
son Saint-Esprit, mais sans le témoignage des apodtres nous ne pour-
rions jamais l'apprendre. Le Seigneur demeurerait pour nous sans
identité ; I'Ecriture est décisive en ce qu’elle nous révele son nom,
et nous permet de comnaitre Celui que nous sommes constamment
appelés a reconnaitre a I'ceuvre dans le monde ou dans nos vies, Celui
dont nous devons discerner les inspirations et distinguer la voix parmi
toutes celles qui s’élévent de la terre ou du plus profond de nous-
mémes. L'Ecriture préserve ainsi le Dieu vivant de toutes les appro-
priations constamment tentées par les hommes, & commencer par son
peuple. Elle maintient sa sainteté, présente son amour, chante sa
grace, non pour enfermer cette sainteté, cet amour ou cette grice
dans les pages d'un livre ou dans un espace sacré, non pour en faire
une religion mais précisément pour nous permettre de découvrir et de
retrouver cette action souverainement libre présente au long de
I'histoire et dans toute vie d’homme. Le canon des Ecritures ne nous



REFLEXIONS SUR LE THEME «TRADITION ET ECRITURE »  I7

est pas donné pour emprisonner la lumiére sous les couvertures de la
Bible, mais pour la projeter sur le monde entier.

4% Nos derniéres remarques voudraient porter pour finir sur le
caractére personnel de la transmission de I’Evangile. Les pages admi-
rables ou Kierkegaard évoque la contemporanéité avec le Christ, la
nécessité pour chaque chrétien de se trouver placé dans une confron-
tation immeédiate avec Jésus afin que, de cette rencontre, jaillisse
pour nous une existence nouvelle, demeurent une voix inoubliable
du témoignage chrétien. Il n'en reste pas moins que le probléme qui
nous est également posé, a nous protestants, c’est bien celui du
temps de 'Eglise et de sa signification. Nous retrouvons ici sous une
autre face, la question posée plus haut: y a-t-il une césure dans
I'action divine ? Qu’est devenu Jésus le ressuscité, qu’a-t-il fait,
qu’a-t-il dit depuis ? A ces questions nous ne pourrons répondre que
par un nouveau regard porté sur les instruments que Dieu a choisis,
sur le role de ceux dont le Christ s’est servi pour porter son évangile
jusqu’a nous.

Dans son ouvrage si remarquable a bien des égards, O. Cullmann
a essayé de montrer comment la notion de tradition dans le christia-
nisme primitif s’identifiait avec le Seigneur lui-méme et sa volonté
d’étre présent a travers le temps et 'espace. 11 y a néanmoins une
restriction qui peut paraitre significative : « La transmission par
les apdtres n’est pas une transmission opérée par des hommes, mais
par le Christ, le Seigneur lui-méme qui communique la révélation de
cette maniere-la... L’élément humain y est réduit a un minimum
inévitable ! » N'est-ce pas 1a mettre en question l'incarnation elle-
méme ? Y aurait-il antinomie entre 'action du Seigneur et celle des
hommes ? Non certes que l'incarnation du Christ se poursuive en
continuité dans 1'Eglise, mais parce que le ressuscité, agissant par
I’Esprit créateur, ne cesse de requérir les vies, les étres et les com-
munautés a travers lesquels il agira. Faut-il 6ter & 'homme pour
donner a Dieu ? Plus le Seigneur agit en lui, plus Paul de Tarse appa-
rait humain et proche de nous, dans cette dialectique toujours reprise
de la force et de la faiblesse, de la puissance et de la pauvreté qu’il
développe en I Corinthiens. La Parole a été faite chair en Jésus de
Nazareth : de méme au long de I'histoire a-t-elle besoin des hommes
pour s’exprimer a travers les temps et les lieux. Il est remarquable
de constater a quel point le Nouveau Testament écarte tout langage
religieux, tout vocabulaire spécial pour exprimer l'action et la pré-
sence du Christ. La relation la plus personnelle utilise le langage le
plus simple, le plus quotidien : elle se traduit trés concrétement dans
la relation de maitre et de serviteur, de roi et d’ambassadeur, de
seigneur et d’envoyé. Le réalisme biblique nous découvre la les



18 MICHEL BOUTTIER

expressions les plus achevées de 1’épiphanie du Christ dans les siens :
« Qui vous recoit, me regoit ; qui me recoit, recoit Celui qui m’a
envoyé », déclare-t-il a ses disciples, et Paul y fait écho lorsqu’il écrit
aux Galates : « Vous m’avez regu comme le Christ lui-méme... » Il est
trés frappant de voir aussi de quelle maniére I'apotre nous parle de
I'imitation du Christ : qu’il s’agisse des communautés ou des indi-
vidus, il invite ceux qui viennent ensuite a étre imitateurs de ceux
qui les ont précédés, Eglises de Judée, apdtres, comme eux-mémes
Iont été d’abord du Christ. Par ce canal, I'Evangile qui n’est pas
une doctrine, mais une puissance de vie, gagne de proche en proche,
Ses témoins ressemblent & ces relais successifs d'une station émet-
trice de télévision grice auxquels 'image parvient & 1’écran récep-
teur, cette image qui accompagne et actualise le texte...

Loin d’étre un malheur, loin de devoir étre ramenée au « minimum
indispensable », ce choix est une grace, qui commande toute la trans-
mission de ’Evangile de génération en génération. Son réflexe de
méfiance a I'égard de toute médiation personnelle a poussé bien sou-
vent la théologie protestante aux portes du docétisme. Ses craintes
naissent déja en face du role personnel dévolu a Pierre, et se pour-
suivent de proche en proche. N’y aurait-il pas autre chose a dire sur
la « succession apostolique » ? Si I’Evangile ne peut étre détaché de
la personne du Christ, peut-il I'étre ensuite de ceux qu’ll a chargés
de nous le transmettre ? Nous n’y chercherons certes pas une garantie
d’infaillibilité, mais nous voudrions apprendre a saluer l'histoire de
IEglise comme elle devrait 1'étre, nous voudrions apprendre la
reconnaissance pour tout ce que le Christ nous a manifesté de lui-
méme a travers les siécles. L’absence totale d’intérét manifesté pour
les biographies n’est-elle pas ici significative ? Chacun de nous ne
peut-il pourtant pas évoquer les communautés fraternelles, les
visages, les noms de ceux qui l'ont enfanté «jusqu’a ce que le
Christ soit formé en eux » ? Ils ne sauraient certes se substituer au
témoignage de ceux qui ont connu le Christ dans son humanité et
dans sa résurrection, qui de leur main ont touché et de leurs yeux
ont vu ce qui concerne la Parole de vie. Son signalement est consigné
une fois pour toutes. Mais sans ces fréres comment m’aurait-il jamais
rejoint ?

MicHEL BOUTTIER.



	Réflexions sur le thème "tradition et écriture"

