
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1968)

Heft: 1

Artikel: Réflexions sur le thème "tradition et écriture"

Autor: Bouttier, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REFLEXIONS

SUR LE THÈME «TRADITION ET ÉCRITURE»1

Au professeur Franz-J. Leenhardt

La dualité Tradition-Ecriture apparaît comme le fruit de la durée
de l'histoire de l'Eglise. Elle naît avec le temps, et son issue dépend,
en fin de compte, de la conception que l'on se fera du temps de

l'Eglise. Aux origines du christianisme, tradition et écrits se recouvrent

en effet ; en leur cœur, ils ont un même contenu, le Christ
vivant, et en leur point de départ, une même impulsion, la prédication

apostolique. Cette prédication a été un témoignage public, rendu
par la communauté et les apôtres, qui s'est fondé sur l'Ecriture de
l'Ancien Testament pour proclamer la venue, les paroles et les gestes,
la passion et la résurrection de Jésus de Nazareth. En lui, d'un
commun accord, les apôtres ont reconnu le Messie et discerné à

travers les événements qu'ils venaient de vivre le commencement d'un
monde nouveau.

Si la question a pu surgir au sein du Nouveau Testament, ce ne
peut être évidemment qu'en rapport avec l'Ancien, seule Ecriture
concevable pour les premiers chrétiens, et l'on a proposé, non sans
raison, de ramener le conflit qui a opposé Jésus lui-même et les
chefs de son peuple à un conflit d'exégèse, portant aussi bien sur la
loi, dans l'interprétation de la volonté de Dieu, que sur le plan de la
prophétie, dans l'interprétation de l'avènement des temps messianiques.

Jésus n'est pas venu pour abolir, mais accomplir, c'est-à-dire
non plus entrer dans la chaîne de la tradition comme l'un de ses

maillons, dans la succession des interprètes patentés de la loi, mais
il est apparu pour en donner le sens plénier et dernier du « Mais, moi,
je vous dis... »

Nous nous trouvons placés d'emblée face au paradoxe même de

l'Evangile : la plus totale attention est portée à l'Ecriture, tant par
Jésus que par ses premiers témoins, mais c'est pour en proclamer,

1 Conférence destinée au grand public, ce texte écarte volontairement
toute référence et tout renvoi à ses sources. Notre reconnaissance n'en est
pas moins grande envers ceux qui trouveront ici l'écho de leurs travaux.



2 MICHEL BOUTTIER

en conflit avec tous les gardiens de la tradition, l'interprétation
décisive en même temps que sa réalisation dans le Christ. La Torah
écrite, issue de Moïse, transmise de génération en génération et
toujours réinterprétée, trouve son expression définitive en une
personne, Jésus de Nazareth. Peu de passages nous livrent un aperçu
plus significatif sur la « conscience messianique » de Jésus que ceux
précisément où il appelle des hommes à le suivre. La Torah
représentait pour Israël le chemin de salut, la source de vie. C'était elle la
révélation du Dieu vivant. L'attention vigilante et exigeante des

pharisiens s'était vouée à en tracer aussi scrupuleusement que
possible les barrières indicatrices. Les 614 prescriptions permettaient au
Juif de savoir quotidiennement, dans les petites comme dans les

grandes choses de l'existence, où poser ses pieds sur ce chemin. Avec
l'autorité (c'est-à-dire la liberté en même temps que le pouvoir
qualifié) qui frappe les foules d'étonnement et ouvre un sillage de joie,
Jésus tranche le filet complexe de la loi et de ses interprétations
pour ramener les innombrables exigences à la seule chose nécessaire :

suis-moi
On pourrait multiplier les exemples offerts par le Nouveau Testament

où nous voyons, face à l'enseignement des rabbins, la personne
de Jésus se substituer ainsi, sur le chemin du Royaume, au rôle joué
jusque-là par l'Ecriture. Le Sauveur n'a du reste pas manifesté un
seul instant le souci de transcrire par écrit son enseignement ; il l'a
vécu jusque dans la dernière exigence, à travers sa mort et sa victoire.
Ce n'est pas là le moindre miracle de son ministère. Avec des textes
de sa main, nous serions les plus malheureux des hommes. On constate
déjà quelle peine ont les chrétiens à ne pas transformer son évangile
en doctrine et en loi : que serait-ce alors Jésus n'a rien écrit, il a été.

Il a été la Parole faite chair, entrée totalement dans une vie et une
mort d'homme. En venant dans le monde il déclare, si l'on suit cet
étonnant passage de l'épître aux Hébreux : « Tu n'as voulu ni sacrifice,

ni oblation, mais tu m'as formé un corps... Alors j'ai dit : voici,
je viens, car c'est de moi qu'il est écrit dans le rouleau du Uvre, je
viens, ô Dieu, pour faire ta volonté » (Héb. 10 : 5). Jésus n'a rien
écrit, il n'a pas laissé derrière lui des instructions que ses disciples
auraient à interpréter et commenter, comme les rabbins interprétaient

la loi de Moïse, mais il a choisi quelques hommes qu'il a pris
avec lui, quelques pêcheurs galiléens, sur lesquels il a tout misé. Ce

sont eux qu'il envoie pour annoncer le Royaume par leurs paroles et
leurs gestes. De même que Dieu est entré dans notre humanité et
nous a offert le reflet de sa personne et le rayonnement de son amour
sur le visage de Jésus de Nazareth, ainsi donne-t-il lui-même sa

propre image sur le visage, sa propre parole, sur les lèvres de ses

disciples.



REFLEXIONS SUR LE THEME « TRADITION ET ECRITURE » 3

Et lorsque l'heure de la croix et de la résurrection a sonné, lorsque
fut venu l'Esprit promis et que les disciples (ceux à qui il avait été
dit : viens devinrent les apôtres (ceux qui ont reçu l'ordre : va
lorsque la première communauté se rassemble, là encore elle ne dresse

aucun procès-verbal des événements. L'apôtre Pierre proclame : « Ce

Jésus que vous avez crucifié, Dieu l'a ressuscité, nous en sommes les
témoins », et il invite les auditeurs à comprendre qu'avec cet événement

les derniers temps sont là.
L'évangile apostolique nous apparaît ainsi en son principe une

transmission d'un genre nouveau par rapport à la tradition religieuse
de l'époque. Elle ne concerne point un texte sacré, des doctrines
ésotériques, des mystères apocalyptiques, mais il s'agit d'une
puissance de vie, l'Esprit, qui veut donner la vie et requiert pour cela
sans cesse de nouveaux relais, des vies d'hommes pour être portée
plus loin ; malheur à qui cesserait d'être ce relais de l'Evangile pour
devenir l'impasse.

Sans doute les apôtres vont-ils à leur tour entrer en conflit avec
les Juifs au sujet des Ecritures. Ce ne sera, pas plus que Jésus, pour
en contester l'autorité, mais pour proclamer avec audace qu'elles
désignent Jésus comme le Christ d'Israël, et pour y puiser l'interprétation

des faits qu'ils annoncent. N'est-ce pas la première confession
de foi qui déclare : « Il est mort selon les Ecritures... Le troisième
jour, il est ressuscité selon les Ecritures » Il ne vient précisément à
l'idée d'aucun des apôtres d'ajouter alors un second livre à l'ancien.
Si la prédication apostolique se réfère toujours à une histoire
séculaire, c'est pour révéler le caractère décisif d'un événement dérisoire,
et, plus grave encore, si l'on évoque les traditions religieuses de

l'époque, d'un événement tout récent. Il vient de se produire, mais
nous introduit dans les derniers temps.

Les chrétiens n'auront donc recours qu'à une prédication, une
prédication urgente, missionnaire et publique autour de laquelle s'est
constituée la « tradition » évangélique primitive. Sa formation est
complexe, difficile à analyser. Comme elle se veut annonce, en même
temps qu'elle rapporte les faits et gestes du Christ, elle les interprète.
Elle les éclaire pour ceux qui en sont les destinataires.

Les souvenirs, les traces d'un attachement personnel à Jésus de
Nazareth sont absolument imbriqués dans la foi au Ressuscité.

Nous ne trouvons aucun indice d'une tradition qui serait neutre,
purement objective, aucune formulation qui ne soit pas destinée à

quelqu'un de précis, à un milieu déterminé, comme si l'évangile de
Jésus pouvait être un objet qu'on se passe de main en main. Toutefois
l'on peut discerner un noyau autour duquel cette tradition va se

développer selon les circonstances et les nécessités de la mission. Il
gravite autour de la croix et autour de Pâques, à la lumière desquels



4 MICHEL BOUTTIER

sont aperçus, et peu à peu amalgamés les paroles de Jésus et les
événements marquants de son ministère ; il utilise la prophétie de
l'Ancien Testament, rassemblée en quelques textes ; il est tendu vers
l'annonce de l'avènement en gloire ; il appelle à la repentance et à la
foi. Ce noyau remonte ainsi à Jésus et ses témoins immédiats d'une
manière inséparable : nous sommes autant liés à lui pour les
comprendre que liés à eux pour le connaître. De sorte que l'apostolat se

trouve lui-même moins fabricant de cette tradition que, dès le départ,
son serviteur et son gardien. Nous constatons par exemple que vers
le miheu du Ier siècle, l'apôtre Paul se considère à la fois comme
soumis à l'égard de cette tradition primitive, à la fois comme responsable

de sa transmission, appelé à veiller sur la manière dont elle est

reçue et vécue par les Eglises : « Pour moi, j'ai reçu du Seigneur ce
qu'à mon tour je vous ai transmis... », déclare-t-il aux Corinthiens.
La plus ancienne histoire de l'Eglise se confond presque avec celle de
la prodigieuse élaboration créatrice de cette tradition qui se diversifie
avec les régions et les cultures pour faire connaître aux hommes la
portée de ce qui s'est passé sous Ponce-Pilate : on ne peut se contenter
de répéter un credo, mais il faut chaque fois chercher de nouvelles
expressions au service du même message, dont le futur Nouveau
Testament nous reflète à la fois l'unité et la variété.

Les écrits ne vont surgir que peu à peu, et, du moins aux yeux de

l'historien, d'une manière accidentelle. Leur élaboration n'a jamais
été concertée, elle n'a point visé la constitution d'une autre Ecriture :

le Nouveau Testament est devenu Ecriture malgré lui. Paul envoie
une lettre à telle communauté parce qu'il ne peut se rendre auprès
d'elle, au moment nécessaire. Mais sa lettre ne veut que poursuivre
sa prédication. Et lorsqu'un jour son apostolat était contesté, il ne
se réclamera pas de l'autorité de ses écrits. Il se tourne vers la
communauté de Corinthe : « Notre lettre de crédit, s'écrie-t-il, c'est vous ;

une lettre écrite en vos cœurs, connue et vue de tous les hommes.
Oui, vous êtes manifestement une lettre du Christ rédigée par nos
soins, écrite non pas avec de l'encre, mais avec l'Esprit du Dieu
vivant, non sur des tables de pierre, mais sur des tables de chair »

N'est-ce pas ainsi que Jérémie avait salué de loin l'alliance nouvelle,
comme celle où Dieu transcrirait sa loi non plus sur la pierre, mais
la graverait dans les cœurs frémissants, par son Esprit

Si nous songeons ensuite aux évangiles écrits, nous leur trouvons
une origine tout aussi occasionnelle. Sans doute au départ, une intention

liturgique, dans l'élaboration du récit de la Passion tissé à partir
de l'Ancien Testament pour le culte de la communauté. Puis la rédaction

d'éléments de catéchisme, de cantiques, de prières. Selon son
dernier interprète en date, Marc, en se mettant à l'œuvre, cherche à

lancer les chrétiens dans une entreprise conquérante sur les pas



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME <( TRADITION ET ÉCRITURE » 5

du Ressuscité, tout aussi proche que l'avait été Jésus de Nazareth.
Matthieu, lui, instruit sa communauté aux prises avec la synagogue ;

il transcrit pour elle une version adaptée de la tradition évangéhque,
il l'édifie ainsi avec vigilance pour la maintenir dans la ligne difficile
de l'accomplissement qui évite tout autant le légalisme renaissant
qu'eUe respecte l'exigence radicale de Dieu... De toute manière, on
ne peut que constater l'unité profonde de ce qui est transmis par
la prédication et de ce qui commence à être rédigé : l'un et l'autre
traduisent l'unique préoccupation apostolique. Dans cette vivante
transmission de l'Evangile, les apôtres ont la conviction que le
Seigneur lui-même est à l'œuvre, et la puissance de l'Esprit, le Christ
Jésus, en est à la fois le sujet et l'objet. La tradition des apôtres, c'est
la tradition du Seigneur. Elle le concerne et il en est l'animateur à
travers la personne de ses témoins.

Cette unité profonde est possible parce qu'aucune distance ne s'est
creusée encore entre l'oral et l'écrit : ils font corps ensemble. L'exemple

des lettres de Paul est là encore significatif, ou celui de l'évangile
de Matthieu. Ces lettres sont simultanément témoignage rendu au
Christ et interprétation de la signification de sa venue pour la vie de
l'Eglise de Corinthe, avec l'inspiration et l'autorité de celui qui pose
l'unique fondement, l'apôtre. Mais les années passent. La situation
évolue à Corinthe. Il arrive un jour où cette bifurcation devient
inévitable : par fidéUté à l'apôtre, les chrétiens de Corinthe se
trouveront dans l'obUgation d'appliquer ce que Paul leur écrivait lors de
circonstances toutes différentes ; une interprétation de sa lettre
devient nécessaire. Nous sommes sur le seuil de l'exégèse et de
l'herméneutique, et, à ce moment même, les messages d'abord communiqués

à l'assemblée, lus et relus au cours du culte, vont peu à peu
rejoindre les Ecritures

Mais, du coup, les divergences d'interprétation vont surgir. Les
apôtres ne seront plus là, bientôt, pour les résoudre par leur autorité
personnelle. Dans sa crise de croissance, le christianisme connaîtra
en germe, telles les maladies de l'enfance, toutes les tentatives d'hérésies

qui se manifesteront plus tard au cours des siècles. Pour préserver
unité et fidélité, les communautés cherchent alors le double appui des
écrits apostoüques qui constituent dès ce moment une amorce de
Nouveau Testament, et de la tradition apostolique dont les évêques
sont devenus, à leur tour, les serviteurs et les gardiens.

Nous ne pouvons trop nous attarder sur ce moment crucial qu'est
la formation du canon : c'est à partir de cette période que l'on pourra
parler d'Ecriture et de Tradition dans une perspective chrétienne.
Méliton de Sardes (f vers 190) semble avoir usé le premier de

l'expression de Nouveau Testament, ou plutôt de celle d'Ancien Testament,

ce qui présuppose un second... La formule désignant une



6 MICHEL BOUTTIER

collection déterminée d'écrits apparaît expUcitement dans une lettre
d'Albercus Marcellus en 192, mais il est certain que déjà auparavant
un Marcion aura joué un rôle déterminant et précipité les choses.
Même s'il est, en un sens, contre nature pour la tradition évangéhque
de se voir figée dans un canon écrit, la constitution d'une seconde

Ecriture, qui ne s'est pas fait sans tâtonnement, a néanmoins sauvé
la tradition apostoUque. D'une part, en effet, elle a fixé une fois pour
toutes, comme sur un film pris sur le vif, un moment capital de cette
tradition, se déroulant sur une cinquantaine d'années : toute tradition
ultérieure y trouvera désormais son lieu de référence aux origines
dont elle se réclame (le principe du canon est historique avant d'être
dogmatique). D'autre part, et ceci est en général trop peu souligné,
la formation du canon a noué en une seule gerbe les courants divers,
les traditions multiples de la tradition qui tendaient déjà à s'éloigner
suivant les régions et les circonstances, pour offrir à l'Eglise le chœur
réuni des voix les plus anciennes. Désormais Jean ou Paul ou
Matthieu ne parleront plus l'un sans l'autre ; les voici liés à toujours ;

ils nous permettent de retrouver la pleine lumière du Christ et non
plus le seul filet que laissait filtrer l'un des courants particuliers de
la tradition.

Rien n'est plus significatif pour comprendre l'importance du
canon que de comparer la pensée et les écrits du début du second
siècle, où l'on sent si rapidement la tradition évangélique se ternir, se

muer en néo-légalisme, avec celle des écrivains de la fin de ce même
siècle, qui, eux, sont entrés au bénéfice de la formation du canon. Ils
ne songent du reste nuUement à l'opposer encore à la transmission
orale : Ecriture et tradition apostolique représentent pour eux les
deux faces d'une même réalité indissoluble. Les textes les plus beaux
se lisent ici chez saint Irénée qui peut contempler encore avec sérénité
et reconnaissance un canon apostolique et une tradition unanimes :

« TeUes sont les voix de l'Eglise, d'où toute EgUse tire son origine... »

Comme l'Ecriture, la tradition est pour lui admirable dans son unité :

une dans son contenu, dans sa forme et ses caractères, une dans sa
source, le Christ, une dans son fondement, les apôtres, une dans sa
géographie, à travers l'Eglise répandue dans le monde entier, une
dans son histoire à travers la succession ininterrompue des évêques.
Comme l'Ecriture, la tradition est apostolique, elle est prédication :

« TeUe est la prédication de la vérité, et c'est la règle de notre salut.
Les prophètes l'ont annoncée. Le Christ l'a établie. Les apôtres l'ont
transmise, et, partout, l'EgUse l'offre à ses enfants. » Comme l'Ecriture,

eUe est fixée une fois pour toutes : « Cette tradition, tous les fils
de l'Eglise la possèdent et en vivent, sans que celui qui est puissant
en parole puisse y rien ajouter, sans que celui qui est faible puisse
en rien l'amoindrir. » EUe est cathohque, se manifestant en toute



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME « TRADITION ET ÉCRITURE » 7

EgUse et formant un tout dont l'Eglise de Rome est la référence.
Chaque Eglise la possède dans sa totaUté, et chacune en particulier.
Elle est transmise publiquement par ceux que les apôtres ont désigné
comme leurs successeurs.

Irénée pourrait être, et a été, tour à tour solucité par les catholiques

et les protestants. Il soumet toute tradition au témoignage et
à la prédication apostolique, et il remet cette tradition en même temps
entre les mains de l'Eglise : il lui faut laisser cette grâce d'avoir pu
contempler une tradition totale dans l'EgUse totale, une dans l'EgUse
une. Ancienneté et universalité, tels sont bien les deux traits majeurs,
dans le déploiement de l'Eglise à travers le temps et l'espace, qui
caractérisent la conscience patristique... Quod ubique, quod semper,
quod ab omnibus creditum est!

Mais on ne s'étonnera pas de voir, avec le temps, un nouveau
palier se franchir. L'appel de ceux qui, comme Irénée, avaient connu
ceux qui avaient connu les apôtres, ou de ceux encore qui pouvaient
correspondre avec les Eglises du monde entier, devient de plus en
plus difficile à entendre. Il ne sera plus possible de monter sur le
belvédère d'où l'on pouvait embrasser encore d'un regard le panorama

unique de la tradition, d'un bout à l'autre de son histoire, d'un
terme à l'autre de son extension. Le contact quasi physique avec les

apôtres encore maintenu à travers deux ou trois générations va
cesser, et, très vite après Irénée, la tradition va voir se dessiner,
puis s'accuser un double versant, celui de l'Orient et celui de l'Occident.

Mais aussi contestations, hérésies, conflits, schismes vont
survenir où fatalement les deux formes de la même tradition évangélique,

vues dans leur contenu, différentes dans leur fonction allaient
être opposées l'une à l'autre.

Nous voyons les hérésies tantôt se réclamer de traditions prétendues

plus anciennes, transmises par les apôtres par des voies secrètes,
tantôt s'appuyer sur les Ecritures — on a souligné le rôle de Basihde
dans le développement de l'exégèse. Sans doute les Pères opposent-ils
à ces innovations l'unanimité de l'Ecriture et de la tradition publique
de l'Eglise universeUe, mais ces conflits, le fait qu'on joue sur les deux
tableaux, montrent la difficulté croissante de maintenir et surtout de
faire ressortir cet accord. C'est évidemment à l'heure de la Réforme
qu'en Occident il sera radicalement mis en question. Si les réformateurs

ont déclaré se fonder sur la scriptura sola, ce n'était certes pas
pour évincer toute idée de tradition, mais bien pour justifier, dans
le conflit qui les a opposés à l'institution hiérarchique, un retour à
la tradition ancienne des apôtres. Les références aux Pères de l'Eglise
sont innombrables chez eux, mais à un moment exceptionnel, ils ont
éprouvé comme une contrainte déchirante le choix à faire entre la
voix vivante de l'évangile du Christ qu'ils entendaient proclamée



8 MICHEL BOUTTIER

par l'Ecriture, et les impératifs d'une tradition où ils ne reconnaissaient

plus les accents apostoliques, le reflet de ce qui avait été cru
depuis toujours et partout et par tous. L'infaillibilité de l'EgUse,
c'est-à-dire la promesse de Dieu de ne pas la laisser faillir, exigeait
cet acte d'obéissance et cet appel prophétique, quoi qu'il en coûtât.
De la même manière, en Israël, la fidélité de Dieu avait imposé à
certains prophètes la terrible épreuve de se dresser face à tout le
peuple et à ses chefs, et, en une heure bien plus exceptionnelle encore,
le Christ lui-même avait été placé en conflit crucifiant avec les autorités

et les traditions de son peuple.
Mais nous ne pouvons nous attarder à ce moment critique, malgré

l'intérêt qu'il peut offrir à notre recherche. Nous avons essayé de
décrire plus longuement les origines pour en venir surtout aux aspects
actuels de la question. Le déchirement de la chrétienté a mis en
lumière l'acuité d'un problème qui jusque-là n'avait pas été ressenti
dans toute son ampleur. On a pu croire même à un moment donné

que le divorce Ecriture-tradition allait se consommer, comme s'était
consommée la rupture de l'EgUse. Les polémiques qui ont suivi la
Réforme ont amené en effet les théologiens catholiques à insister
toujours davantage sur une tradition qui s'isole de l'Ecriture pour
tendre à devenir en eUe-même source de révélation. Les discussions
qui ont suivi le Concile de Trente sont caractéristiques à cet égard.
Le Concile a évité in extremis, on le sait, la fameuse expression
partim-partim qui eût scindé les sources de la révélation — conflit
bien caractéristique d'un siècle où, de part et d'autre, la foi
chrétienne est de plus en plus considérée comme un ensemble de doctrines
révélées, effectivement susceptibles d'être rangées dans les casiers
correspondants. Dans la même lancée, les théologiens et les autorités
cathohques éprouvent en leur majorité une sorte de crainte panique
de la Bible, comme si la parole apostolique n'avait plus aucune force,
comme si la lecture de l'Ecriture ne pouvait qu'enfanter des
hérétiques. Il faudra attendre le XIXe siècle et le grand courant de
pensée incarné par Moelher et Kuhn en particulier pour que nous
sentions resurgir dans sa force l'inspiration patristique, pour que la
tradition soit de nouveau aperçue dans son unité avec l'Ecriture, et
dans sa totalité. « Nous possédons tout par la tradition et nous conservons

tout par eUe, écrit Moelher, car elle est l'Evangile vivant,
l'Evangile prêché dans l'EgUse, avec tout ce qui relève de sa prédication.

» Totum in sacra scriptura et iterum totum in traditione.
De leur côté, les protestants se sont réfugiés dans un recours à

l'Ecriture qui tendait sans cesse davantage, malgré certaines voix
isolées, à bannir le témoignage des Pères, comme s'il y avait une
discontinuité radicale, ou plutôt une interminable parenthèse depuis
l'heure apostolique jusqu'au moment présent. L'Ecriture est entendue



REFLEXIONS SUR LE THEME « TRADITION ET ECRITURE » 9

de moins en moins comme la référence souveraine d'une tradition
ininterrompue, et considérée de plus en plus comme livre placé entre
les mains de chacun, grâce auquel chacun aurait en son privé un accès
immédiat à Dieu. Ici encore, une conviction qui est juste dans son
fondement se déforme en s'isolant. Une théologie de l'inspiration
littérale se développe, qui, si elle n'est revendiquée dans ses

conséquences extrêmes que par certains groupements fondamentalistes,
est, en fait, parfois inconsciemment, la position d'un très grand
nombre de protestants. Le scriptura sola des réformateurs n'a été
formulé qu'en fonction de leur combat par excellence, celui de la
proclamation de l'Evangile, de la justification par la foi. Mais de là
on passe à « la Bible seule », qui devient un principe en soi — et c'est
tout autre chose Pour que cette position fût défendable, il faudrait
qu'une exégèse de l'Ecriture devienne possible en dehors de toute
tradition, il faudrait que la même interprétation s'imposât à tous.
Nombreux sont ceux qui prétendent lire la Bible directement, sans
a priori, mais n'est-ce pas là une illusion N'est-ce pas surtout
prendre l'Ecriture pour ce qu'elle n'est pas, pour une parole
intemporelle de Dieu, prononcée en dehors des contingences de l'histoire et
me rencontrant personnellement en dehors des circonstances de ma
propre histoire On en vient à des absurdités, comme celles qui
consistent à consulter le Nouveau Testament comme dictionnaire
apportant une réponse instantanée à nos problèmes du XXe siècle.
Au lieu d'être le témoignage vivant rendu à la mort et à la résurrection

de Jésus, l'Ecriture se trouve reléguée au rang de livre de recettes
de vie chrétienne...

Le divorce Ecriture-tradition n'est donc pas moins lourd de
conséquence pour les uns que pour les autres. Chacun voit s'altérer
ce qu'il entendait précisément conserver. La tradition cesse d'être
cette tradition apostohque contemplée par Irénée pour recevoir les
caractères mêmes qui lui servaient à définir la tradition des

hérétiques, et le Nouveau Testament cesse d'être Parole vivante de Jésus-
Christ pour devenir un écrit et un code. Ce n'est pas le moindre fruit
du dialogue œcuménique que de nous aider à mieux percevoir cette
inévitable dégradation réciproque. L'erreur serait pourtant de chercher

remède en une solution de panachage où les uns ajouteraient
plus d'Ecriture à leur tradition, les autres plus de tradition à côté
de leur Ecriture. Le chemin de la vérité s'avère plus exigeant et je
pense que son issue est à chercher bien davantage pour les protestants
au terme d'une réflexion plus précise sur la nature de l'autorité
scripturaire, pour les catholiques sur la nature de la tradition ecclésiale

— non pas donc en essayant d'emprunter à l'autre un peu de

ce qui nous manque, mais en allant jusqu'au bout de notre propre
fidélité. C'est dans ce sens en tout cas que nous voudrions formuler



IO MICHEL BOUTTIER

pour finir une série de remarques sur les aspects actuels de notre
problème.

Concluant une étude où il recueiUait les fruits d'un immense
labeur consacré à ce thème, le P. Geiselmann notait ces quatre
points :

« i) L'essence de la Parole de Dieu est annoncée aux hommes, et
c'est dans la prédication vivante de l'Eglise que Dieu nous adresse

sa Parole.

» 2) Cette même prédication nous rend présent le message apostolique,

interprété puis adapté à la mentaUté des auditeurs.

» 3) L'Ecriture sainte est le témoignage opéré par l'Esprit du
message apostolique originel et vivant. Elle recouvre l'essentiel de son
contenu. Il n'est pas question que l'Ecriture ait un contenu incomplet,

mais il y a nécessité de l'interpréter.
» 4) Cette interprétation, en ce qui regarde la foi et les mœurs,

existe en vue du bien de la communauté de foi confiée à l'Eglise.
Elle interprète d'autorité, elle lie donc la communauté des croyants. »

Après ce qui vient d'être dit, le lecteur sentira déjà que, si nous
pouvons suivre le P. Geiselmann presque jusqu'au bout, il reste des

divergences dont on ne peut sous-estimer l'importance, et qui ne
relèvent pas simplement de la joute théologique. La division des
chrétiens est trop grave pour qu'on ne puisse y consentir que devant
un péril spirituel jugé plus grave encore.

Nous ne nous arrêterons pas sur une première remarque, non
parce qu'elle serait marginale (elle vise un point essentiel), mais parce
que beaucoup de catholiques la formuleraient également : cette
interprétation n'existe pas « en vue du bien de la communauté de foi
confiée à l'Eglise », mais, d'abord, en vue de la mission, de la
prédication de l'Evangile à tous les hommes

La question qui nous retiendra tourne évidemment autour du
quatrième point. Nous avons reconnu que la tradition évangélique,
dès son origine, voulait elle-même être interprétation. Elle ne colporte
point un « donné » qu'on se passerait de génération en génération ;

elle transmet une parole qui, en donnant leur signification dernière
à des événements éphémères, interpelle des hommes très divers ; chacun

est appelé à son tour à comprendre et à faire comprendre. Même
ceux qui prétendent n'en introduire aucune, les fondamentalistes,
lisent la Bible selon une certaine tradition interprétative. Nous ne
devons pas mépriser cette tradition qui a, elle aussi, ses valeurs : son
tort est de se renier elle-même, ou plutôt se confondre avec l'Ecriture



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME « TRADITION ET ÉCRITURE » II
eUe-même. Si donc la nécessité d'une interprétation n'est pas mise
en doute, la manière dont la théologie cathohque prétend la régler
met en branle toute la contestation œcuménique (et réciproquement
Nous ne pouvons ici l'envisager dans son ampleur, mais nous avons
retenu quatre points qui nous paraissent faire problème, les deux
premiers comme des questions posées à la théologie catholique, les
deux derniers comme des interpellations soumises à la réflexion
protestante.

i° « L'Eglise interprète d'autorité, elle lie la communauté des

croyants. » Nul ne s'étonnera que nous nous achoppions à ces
dernières Ugnes de Geiselmann. La constitution Dei verbum est sans
doute plus nuancée, mais de toute manière nous ne pouvons échapper
au problème majeur : quel sera le critère de cette tradition

Aussi divergentes, et apparemment irréductibles — du moins

pour le moment — que soient nos tentatives de résoudre le problème,
je voudrais commencer par souligner que l'intention dernière de la
théologie catholique, comme celle de la théologie protestante sont
analogues. Il s'agit de signifier, à travers le temps, la souveraineté du
Christ sur l'Eglise qui lui est étroitement unie et à travers laquelle,
si je puis dire, il poursuit sa route parmi les hommes. Pour un catholique,

cette altérité dans l'unité s'exprime dans la relation irréversible
sacerdoce-peuple de Dieu. Devant les risques permanents d'une mainmise

des hommes sur la Parole de Dieu qu'ils transmettent, devant
les dangers d'une interprétation fallacieuse, il faut une garantie sûre

qui préserve la Uberté et la sainteté du Seigneur, qui sauvegarde la
véritable tradition apostolique.

Pour un protestant, ce choix implique un risque inadmissible : la
mise en tutelle de l'Evangile par l'Eglise chargée de l'annoncer. Pour
lui aussi, la souveraineté du Christ doit être préservée. Mais ce sera
différemment : par l'affirmation qu'au sein même de la tradition, et
à tout moment, il existe la possibiUté d'un appel immédiat au Christ

par le recours au témoignage de ses témoins immédiats, les apôtres.
Cette possibihté gardée ouverte, et effectivement exercée, demeure le
signe de l'initiative et de la liberté souveraine du Seigneur, en nous et
contre nous. Il reste ainsi toujours maître d'intervenir en dépit ou
contre la tradition. J'ai évité à dessein d'employer le mot d'Ecriture :

il pourrait être équivoque ; nous ne souhaitons nul pape en papier.
Mais il faut absolument que le témoignage apostohque consigné dans
le Nouveau Testament puisse ainsi exercer d'une façon immédiate,
dans un avènement toujours possible, sa fonction permanente : il est
fondement et racine de toute vie et de toute transmission ecclésiales.

Nous tentons ainsi d'échapper à ce qu'on a appelé l'enthousiasme

cathoUque — je prends ce mot dans son sens étymologique : la Parole



12 MICHEL BOUTTIER

de Dieu si chaudement protégée et couvée, garantie de sorte qu'eUe
se trouve finalement enclose dans la communauté chrétienne ; mais
comment celle-ci se passerait-elle du verbum externum de Dieu
Entre tradition apostolique et communauté chrétienne, nous l'avons
vu, la relation est irréversible. L'Evangile, la proclamation de la croix
et de la résurrection n'émanent point de l'EgUse : ils la fondent et
aujourd'hui, pas plus qu'hier, fût-ce entre les mains de son chef
visible, celle-ci n'en détient la clef. Toute tradition, quelque ancienneté

que puissent avoir ses formulations et ses dogmes, doit
demeurer sous le jugement de l'Evangile même qu'elle transmet.
J'ajouterais : fût-ce au sein du Nouveau Testament lui-même Il
faut toujours en revenir — ou plutôt laisser surgir ce qui en elle
transcende et domine toute transmission. Irénée parlait déjà de ces

hérétiques qui, « ayant délaissé tout canon », toute autorité forensique,

en sont conduits « à se prêcher eux-mêmes... » « Le cathohque
admet que la norme prochaine et immédiate de sa foi est l'Eglise,
et que les normes éloignées sont l'Ecriture et la tradition dont l'EgUse
infaillible a la charge. » Ces Ugnes récentes d'un eminent exégète
catholique m'ont aidé à comprendre ce qui, au-delà de méthodes et
souvent de conclusions analogues, nous distançait : l'enjeu même de
notre travail

C'est par cette voie que le catholicisme est entré dans l'hérésie,
lorsqu'il a décidé la promulgation de nouveaux dogmes. Il y a certes,
dans le Nouveau Testament, base pour un développement episcopal,
voir papal ; il y a des éléments de spiritualité mariale ; mais c'est
porter atteinte à la tradition apostolique (je ne dis pas, à dessein,
l'Ecriture) que de déclarer vérités révélées des affirmations qui ne
correspondent plus à ce qui a été cru toujours et partout et par tous.
Même si l'on néglige les communautés protestantes, face à l'Eglise
d'Orient, un coup de force a été accompli. Certes ces décisions demeurent

exceptionnelles, mais si rares soient-elles, elles nous paraissent
démontrer ce que nous redoutions : un magistère, « interprète authentique

» de la tradition, se place dans l'impossibilité de reconnaître
une erreur Dans ce domaine, le triomphalisme est plus dangereux que
tout autre et les admirables efforts de Vatican II risquent d'être
voués à l'échec tant que ce triomphalisme-là ne sera pas mort.

Nous croyons nous aussi à une Eghse infaiUible... mais ce sera
dans la certitude évoquée plus haut que Dieu ne la laissera pas faillir.
Comme pour Israël, Dieu ne la conduira pas forcément par
l'intermédiaire de ceux qui en ont été promus les bergers ; ce sera peut-être
par la voix démunie et non attitrée d'un Luther comme d'un Amos,
par la grâce d'un saint François d'Assise ou de telle humble
communauté perdue au sud des Indes. L'Eglise, elle, ne détient pas
d'interprétation infaillible C'est notre risque à nous de le vivre avec



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME « TRADITION ET ÉCRITURE » I3

la constante apparition de mouvements discordants, de tensions, de

séparations. Condition souvent douloureuse, parfois scandaleuse,
prétexte à vivre selon la chair, comme l'écrivait saint Paul aux Galates
à propos de leur liberté. Mais nous préférons ce risque à l'autre parce
qu'il nous contraint d'avancer par la foi, sans les garanties désirées,
et laisse toujours place à la repentance.

Dans le dialogue de Dieu avec son peuple, expression de la réaUté
de l'alliance, le Seigneur demeure le Maître, Ubre d'intervenir en
dépit ou contre la tradition. Ce sera toujours notre « protestation »,

alors même que nous découvrons aujourd'hui, mieux que par le
passé, la valeur de la tradition, non pas contre l'Ecriture ou à côté
d'eUe, mais en fonction même de l'Ecriture.

20 Une seconde question décisive, en rapport avec la tradition,
nous semble être celle soulevée par l'idée de développement. Ceux qui,
au XIXe siècle, ont rendu à la théologie catholique de la tradition le
service que nous avons dit, ont introduit au cœur de la pensée catholique

un germe lourd de conséquences, ce sont les perspectives de
l'évolutionnisme. Sans doute de nombreux théologiens en écartent-ils
avec soin les ambrguïtés, mais eUes nous paraissent continuer à jouer
un rôle considérable au niveau de la pastorale, aussi bien dans la
théologie du corps du Christ, où l'on introduit des images biologiques
et vitalistes étrangères au Nouveau Testament, que dans la théologie
de la tradition qui est considérée comme une elucidation progressive
de la révélation, une connaissance qui va s'élargissant de l'histoire
unique et définitive du Christ. Cette tendance s'exprime avec plus ou
moins d'adresse ou d'ampleur, mais elle persiste et réapparaît sans
cesse. Ceci me paraît faire violence tant à la pensée biblique qu'à la
notion patristique de tradition.

Si nous considérons l'histoire d'Israël (c'est le seul exemple
possible d'une saisie du peuple de Dieu dans la durée), si nous y découvrons

effectivement une tradition — et des traditions — reprenant
sans relâche les hauts faits de Dieu pour les réinterpréter de génération

en génération, qui songerait à y déceler une sorte de progrès dans
la connaissance de Yahvé Une maturation de Moïse aux prophètes,
des prophètes aux sages Certains théologiens ont élaboré l'idée
d'une pédagogie élevant la foi d'Israël jusqu'à ce que le peuple de
Dieu soit mûr pour recevoir le Messie... Mais le Messie a été crucifié
Il est bien évident qu'au cours des siècles le peuple d'Israël a élargi
son champ d'expérience, il a acquis de nouvelles connaissances, et,
grâce à ses contacts avec d'autres religions, d'autres peuples,
découvert certaines implications de sa foi en Dieu. Mais ces acquisitions

naissent des confrontations successives de son histoire.
Certaines joueront un rôle capital, comme les idées messianiques ou



14 MICHEL BOUTTIER

l'espérance en une vie future ; il est cependant significatif que,
lorsqu'on presse Jésus de se prononcer sur la résurrection, il ait
recours non à telle ou teUe autorité tardive, mais à la révélation
centrale du Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob. La grande évocation

d'Hébreux II, extraordinaire illustration de la tradition de la
foi nous présente celle-ci comme la course de relais où chaque génération

transmet le « témoin » à la suivante, où chacune a son épreuve à

affronter et où il n'y a d'autre perfection que dans celle du « chez
et du consommateur de la foi ». Un grand connaisseur de la tradition
judaïque disait d'eUe : « La tradition n'est pas une quantité à parfaire
avec le temps grâce à des apports nouveaux et inouïs. Tout ce qu'un
disciple ingénieux pourra jamais enseigner en présence de son rabbin
a déjà été dit à Moïse sur le Sinaï »

Cette perspective fait aussi violence à la conception patristique.
Irénée insistait sur le fait que la tradition était offerte une fois pour
toutes, « sans que le fort puisse y ajouter quelque chose, le faible en
retrancher ». Et Polycarpe exhortait de même à revenir à l'enseignement

donné au commencement, en restant sobres, « en persévérant
dans le jeûne », car dans la tradition les apôtres ont tout transmis et
tout déposé...

La tradition ne saurait être donc cette sorte de capital que l'EgUse
devrait faire fructifier, toujours plus ricUe, plus vaste, plus profond
et mieux mis en valeur, comme si son accroissement continu était
susceptible, un jour, de par sa propre maturation, de parvenir aux
dimensions de la révélation dernière, de la vue, comme dirait Paul.
« L'Esprit est promis à l'Eglise, écrit P. Bonnard, mais il ne garantit
pas le développement fidèle du dogme. Le sens de l'histoire de l'Eglise
et du dogme, ce n'est pas que l'Esprit y élucide progressivement la
tradition évangélique, mais qu'il confronte les hommes toujours à

nouveau au témoignage apostolique, inscrit au centre de l'histoire,
déposé dans la tradition biblique et confié aux ministres de l'Eglise
pour qu'ils le gardent. »

En se refusant à une tradition progressant en expansion, sous la
poussée même de son élan, le protestantisme ne connaîtrait-il qu'une
tradition moribonde On lui a souvent reproché de n'avoir recours
qu'à l'histoire de Jésus, dont nous sommes de plus en plus éloignés
et dont nous ne maintiendrons la vigueur que par une sorte de
réanimation artificielle, comme s'il y avait eu une fois une source bouillante

et bouillonnante allant se refroidissant et s'appauvrissant. A la
fin de son livre sur la mentalité hébraïque, Cl. Tresmontant écrit :

« Le protestant répète la Bible, le catholique la continue » Sans doute
la tradition ecclésiastique protestante est-elle plus tentée de n'être
qu'une mémoire. Notre Eglise a mérité ce reprocUe chaque fois que la
Réforme a ghssé vers la Renaissance, et qu'elle s'est crue un pur



RÉFLEXIONS SUR LE THÈME « TRADITION ET ÉCRITURE » I5

retour aux sources à la manière d'un certain historicisme. Mais à ceci
il faut répondre deux choses. D'abord que pour la pensée biblique « le
vrai passé historique, c'est ce qui reste futur... Le passé ce n'est pas
ce vers quoi on recule ou remonte, mais une poussée par laquelle on
est projeté en avant, non ce que l'on raconte, à rebrousse-temps,
mais un élan que l'on vit... » Ensuite que précisément, à côté de son
point de départ, la tradition évangélique est tendue vers un autre
pôle, l'eschatologie qui lui donne son mouvement et sa tension
dynamique. Le Saint-Esprit en est l'animateur, lui qui non seulement
« remet en mémoire » ce que Dieu a accompli en Christ, mais encore
crie et prie en nous : « Viens Seigneur Jésus » La tradition a sa source
en Jésus, mais elle va vers lui qui lui donne dès maintenant son sens.
Si la tradition protestante a toujours intensément recherché son
inspiration dans l'Evangile, elle a tout autant été un mouvement
vers l'Evangile : en même temps qu'une tra-dition, il faudrait
parler d'une red-dition sans cesse renouvelée et toujours nécessaire,
d'une reddition de l'Eglise à l'Evangile En fonction de l'Ecriture,
la tradition se trouve à la fois scellée pour attester ce qui est
arrivé une fois pour toutes, à la fois ouverte pour accueillir celui
qui vient

30 A la fois scellée, à la fois ouverte, telle est, semble-t-il, la double
caractéristique de l'Ecriture du Nouveau Testament comme en
témoignent, à leur manière, les dernières pages de l'Apocalypse. Il faut
cependant reconnaître que si elle est unanime pour se réclamer du
sola scriptura, la théologie protestante est loin d'avoir résolu d'une
manière analogue le problème décisif pour elle, celui du canon. Dans
l'ouvrage qu'il a consacré à notre problème, le théologien catholique
Lengsfeld n'a pas de mal à montrer les difficultés et les contradictions

où se débat ici la réflexion protestante. N'est-ce pas une décision
ecclésiastique qui a délimité cette Ecriture dont dépendrait toute
l'Eglise Ne se trouve-t-elle donc pas liée à une norme qu'elle se serait
donnée elle-même Et si l'on se réclame d'une inspiration de l'Esprit,

en quoi cette inspiration a-t-elle un caractère définitif Le
même Esprit ne peut-il pas conduire l'Eglise aujourd'hui plus loin
Les réponses trahissent la difficulté qu'éprouvent les théologiens
protestants à sortir de ce cercle où ils paraissent enfermés. Pour les uns,
le canon sera un fait purement empirique, une donnée de l'histoire
constamment offerte à la réflexion critique. A l'opposé, certains y
découvrent un événement providentiel qui prend place à côté de la
Résurrection ou de la Pentecôte dans le dessein de Dieu et qui trace
une sorte de césure définitive entre le temps de la révélation et celui
de l'Eglise. Entre ces deux extrêmes, oscillent nombre de positions
plus nuancées.



l6 MICHEL BOUTTIER

Sans prétendre résoudre ici une question aussi complexe, nous
voudrions simplement avancer deux remarques. La première concerne
la clôture canonique, la seconde l'autorité des Uvres compris dans le

canon.
En arrêtant à un certain moment la liste des Uvres où elle

reconnaissait l'autorité apostolique, l'Eglise ne s'est en fait pas donné à
eUe-même sa propre norme. Elle a pris conscience de ce qui l'avait
rassemblée et constituée comme Eglise chrétienne, le témoignage
apostolique (celui-ci comprenant la prédication des apôtres tout
autant que leur interprétation de l'Ancien Testament). Elle n'a donc

pas choisi à proprement parler ce qu'elle mettait à la base de la
révélation, elle a voulu garder ce qu'elle avait « reçu du Seigneur » et
lui avait été transmis en écartant les Uvres qui ne lui paraissaient pas
dépendre directement du Kérygme apostolique. Ce fut un acte
critique, et, plus nous pénétrons dans cette littérature environnante,
plus nous sommes saisis du discernement manifesté. En un mot
l'Eglise n'a pas bâti son propre fondement, mais l'a en quelque sorte
dégagé des remblais et des amoncellements qui risquaient de
l'enfouir à jamais.

Si nous songeons ensuite à l'autorité des livres canoniques, l'alternative

paraît également mal posée. Elle semble en effet lier la révélation

à un ensemble de vérités, à un corps de doctrine, à des directives
morales, dont il faudrait assurer l'intégralité. Or l'Ecriture ne veut
pas nous révéler quelque chose, mais quelqu'un. C'est le Dieu « qui a

parlé autrefois à nos pères par les prophètes, et qui, dans ces derniers
temps qui sont les nôtres, nous a parlé par le Fils » (Héb. i : i). Mais
nul ne peut dire que, depuis, il s'est tu, qu'il a interrompu ce dialogue
avec des hommes. Nul ne peut affirmer que depuis il a cessé d'agir.
Il a ressuscité Jésus-Christ d'entre les morts, il a répandu sur nous
son Saint-Esprit, mais sans le témoignage des apôtres nous ne pourrions

jamais l'apprendre. Le Seigneur demeurerait pour nous sans
identité ; l'Ecriture est décisive en ce qu'elle nous révèle son nom,
et nous permet de connaître Celui que nous sommes constamment
appelés à reconnaître à l'œuvre dans le monde ou dans nos vies, Celui
dont nous devons discerner les inspirations et distinguer la voix parmi
toutes celles qui s'élèvent de la terre ou du plus profond de nous-
mêmes. L'Ecriture préserve ainsi le Dieu vivant de toutes les
appropriations constamment tentées par les hommes, à commencer par son
peuple. Elle maintient sa sainteté, présente son amour, chante sa
grâce, non pour enfermer cette sainteté, cet amour ou cette grâce
dans les pages d'un livre ou dans un espace sacré, non pour en faire
une religion mais précisément pour nous permettre de découvrir et de
retrouver cette action souverainement libre présente au long de
l'histoire et dans toute vie d'homme. Le canon des Ecritures ne nous



REFLEXIONS SUR LE THEME « TRADITION ET ECRITURE » I7

est pas donné pour emprisonner la lumière sous les couvertures de la
Bible, mais pour la projeter sur le monde entier.

40 Nos dernières remarques voudraient porter pour finir sur le
caractère personnel de la transmission de l'Evangile. Les pages
admirables où Kierkegaard évoque la contemporanéité avec le Christ, la
nécessité pour chaque chrétien de se trouver placé dans une confrontation

immédiate avec Jésus afin que, de cette rencontre, jaillisse
pour nous une existence nouvelle, demeurent une voix inoubliable
du témoignage chrétien. Il n'en reste pas moins que le problème qui
nous est également posé, à nous protestants, c'est bien celui du
temps de l'Eglise et de sa signification. Nous retrouvons ici sous une
autre face, la question posée plus haut : y a-t-il une césure dans
l'action divine Qu'est devenu Jésus le ressuscité, qu'a-t-il fait,
qu'a-t-il dit depuis A ces questions nous ne pourrons répondre que
par un nouveau regard porté sur les instruments que Dieu a choisis,
sur le rôle de ceux dont le Christ s'est servi pour porter son évangile
jusqu'à nous.

Dans son ouvrage si remarquable à bien des égards, O. Cullmann
a essayé de montrer comment la notion de tradition dans le christianisme

primitif s'identifiait avec le Seigneur lui-même et sa volonté
d'être présent à travers le temps et l'espace. Il y a néanmoins une
restriction qui peut paraître significative : « La transmission par
les apôtres n'est pas une transmission opérée par des hommes, mais

par le Christ, le Seigneur lui-même qui communique la révélation de
cette manière-là... L'élément humain y est réduit à un minimum
inévitable » N'est-ce pas là mettre en question l'incarnation elle-
même Y aurait-il antinomie entre l'action du Seigneur et celle des
hommes Non certes que l'incarnation du Christ se poursuive en
continuité dans l'Eglise, mais parce que le ressuscité, agissant par
l'Esprit créateur, ne cesse de requérir les vies, les êtres et les
communautés à travers lesquels il agira. Faut-il ôter à l'homme pour
donner à Dieu Plus le Seigneur agit en lui, plus Paul de Tarse apparaît

humain et proche de nous, dans cette dialectique toujours reprise
de la force et de la faiblesse, de la puissance et de la pauvreté qu'il
développe en I Corinthiens. La Parole a été faite chair en Jésus de
Nazareth : de même au long de l'histoire a-t-elle besoin des hommes

pour s'exprimer à travers les temps et les lieux. Il est remarquable
de constater à quel point le Nouveau Testament écarte tout langage
religieux, tout vocabulaire spécial pour exprimer l'action et la
présence du Christ. La relation la plus personnelle utilise le langage le

plus simple, le plus quotidien : elle se traduit très concrètement dans
la relation de maître et de serviteur, de roi et d'ambassadeur, de

seigneur et d'envoyé. Le réalisme biblique nous découvre là les



l8 MICHEL BOUTTIER

expressions les plus achevées de l'épiphanie du Christ dans les siens :

« Qui vous reçoit, me reçoit ; qui me reçoit, reçoit Celui qui m'a
envoyé », déclare-t-il à ses disciples, et Paul y fait écho lorsqu'il écrit
aux Galates : « Vous m'avez reçu comme le Christ lui-même... » Il est
très frappant de voir aussi de quelle manière l'apôtre nous parle de
l'imitation du Christ : qu'il s'agisse des communautés ou des
individus, il invite ceux qui viennent ensuite à être imitateurs de ceux
qui les ont précédés, Eglises de Judée, apôtres, comme eux-mêmes
l'ont été d'abord du Christ. Par ce canal, l'Evangile qui n'est pas
une doctrine, mais une puissance de vie, gagne de proche en proche,
Ses témoins ressemblent à ces relais successifs d'une station émet-
trice de télévision grâce auxquels l'image parvient à l'écran récepteur,

cette image qui accompagne et actualise le texte...
Loin d'être un malheur, loin de devoir être ramenée au « minimum

indispensable », ce choix est une grâce, qui commande toute la
transmission de l'Evangile de génération en génération. Son réflexe de
méfiance à l'égard de toute médiation personnelle a poussé bien
souvent la théologie protestante aux portes du docétisme. Ses craintes
naissent déjà en face du rôle personnel dévolu à Pierre, et se
poursuivent de proche en proche. N'y aurait-il pas autre chose à dire sur
la « succession apostolique » Si l'Evangile ne peut être détaché de
la personne du Christ, peut-il l'être ensuite de ceux qu'il a chargés
de nous le transmettre Nous n'y chercherons certes pas une garantie
d'infailubilité, mais nous voudrions apprendre à saluer l'histoire de

l'Eglise comme elle devrait l'être, nous voudrions apprendre la
reconnaissance pour tout ce que le Christ nous a manifesté de lui-
même à travers les siècles. L'absence totale d'intérêt manifesté pour
les biographies n'est-elle pas ici significative Chacun de nous ne
peut-il pourtant pas évoquer les communautés fraternelles, les

visages, les noms de ceux qui l'ont enfanté «jusqu'à ce que le
Christ soit formé en eux » Ils ne sauraient certes se substituer au
témoignage de ceux qui ont connu le Christ dans son humanité et
dans sa résurrection, qui de leur main ont touché et de leurs yeux
ont vu ce qui concerne la Parole de vie. Son signalement est consigné
une fois pour toutes. Mais sans ces frères comment m'aurait-il jamais
rejoint

Michel Bouttier.


	Réflexions sur le thème "tradition et écriture"

