Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 3

Artikel: Société romande de philosophie : imagination et réalité dans la
philosophie de Paul Ricceur

Autor: Javet, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

IMAGINATION ET REALITE
DANS LA PHILOSOPHIE DE PAUL RICEUR™

La vive discussion suscitée par De l'interprétation, 'essai de Ricceur
sur Freud, a surtout porté sur le bien-fondé de la lecture qu’il nous
propose de l'ceuvre du créateur de la psychanalyse. Mais les mérites
de cette interprétation de Freud ne doivent pas faire oublier que cet
ouvrage est d’abord un livre de philosophie, et que ce livre fait suite
a plusieurs autres 2 ou s’exprime une pensée forte et originale. Je me
propose donc ici, pour essayer de les éclairer les unes par les autres,
de rattacher quelques théses de ce dernier ouvrage aux positions phi-
losophiques définies antérieurement.

1. PourR UN COGITO DECENTRE

« Le commencement de la philosophie est une révolution coperni-
cienne qui centre le monde des objets sur le Cogito » (I, p. 443). Ricceur
n’a jamais renié¢ la lecon de Descartes et de Kant. Mais dés son pre-
mier livre, il soulignait avec tout autant de force que cette premiére
révolution n’est qu'un commencement ; elle doit étre suivie d’un effort
d’approfondissement de la réflexion grace auquel la philosophie puisse
reconnaitre I’appartenance du Cogito a I'étre qui 1'englobe et le sou-
tient, « sans pourtant retourner & un régne des objets» (I, p. 35). La
conscience doit « abandonner son veeu d’auto-position, pour accueillir

1 Exposé présenté a la Société romande de philosophie, & Morges, le
22 mai 1966.
2 Les ouvrages principaux de Ricceur seront cités par les abréviations sui-
vantes :
I Philosophie de la volonté, tome 1 : Le volontairve et I'involontaive (1950).
1I/1 : Philosophie de la volonté, tome 11 : Finitude et culpabilité, 1T volume :
L’homme faillible (1960).
II/2 : Philosophie de la volonté, tome 11 : Finitude et culpabilité, 22 volume :
La symboliqgue du mal (1960).
Int. : De Uinterprétation, Essai sur Freud (1965).

I0



146 PIERRE JAVET

une spontanéité nourriciére et comme une inspiration qui rompt le
cercle stérile que le soi forme avec lui-méme » (I, p. 17). « L’acte du
Cogito n’est pas un acte pur d’auto-position ; il vit d’accueil et de
dialogue avec ses propres conditions d’enracinement » (I, p. 21).

Une grande partie de 1’ceuvre de Ricceur est consacrée a sonder
cette « jointure de l'étre» (I, p. 22), a éclairer I’enracinement de la
conscience dans 1'étre, son ouverture a autre chose qu’elle-méme, son
décentrement hors d’elle-méme : I’enracinement de la conscience dans
le corps fait 1'objet des recherches du Volontaire et I'involontaire et de
I'Essai sur Freud, tandis que 'ouverture de la conscience a la Trans-
cendance ou au Sacré, indiquée dans le Volontaire et I’involontaire, joue
un role décisif dans la Symbolique du mal et dans De l'interprétation.

Dés son premier livre également, et c’est une idée qu’on retrouve
a la fin de De l'interprétation, Ricceur pensait que ces deux ouvertures
du Cogito ne sont pas indépendantes l'une de l'autre : « En faisant
éclater le cercle étroit que le soi tend & former avec lui-méme, et en
dévoilant au cceur de la liberté un pouvoir non seulement de position
mais aussi d’accueil, la méditation de I'incarnation prépare a l'intelli-
gence d'un plus intime accueil qui achéve la liberté dans son pouvoir
méme de poser des actes. Peut-étre le corps est-1l une figure infirme de
la Transcendance, et la patience qui se penche sur 'infrangible condi-
tion charnelle est-elle une figure voilée de I’abandon a la Transcen-
dance » (I, p. 36).

La philosophie est donc invitée a « une deuxiéme révolution coper-
nicienne, qui déplace le centre de référence de la subjectivité a la
Transcendance » (I, p. 443) et permette ainsi a la conscience de sortir
de son autisme, comme disait Thévenaz 1.

Ce théme du décentrement de la conscience, du « dessaisissement
de la conscience au profit d’un autre foyer de sens » (I#f., p. 62) cons-
titue le motif central du traité De ['inferprétation. Interpréter, c’est
déchiffrer un sens que la conscience n’a pas constitué mais qui lui
vient d’ailleurs. La pratique de l'interprétation est pour le philosophe
«une ascése de la réflexion qui commence par se laisser dessaisir de
P'origine du sens » (Int., p. 36). Les interprétations les plus opposées
du symbolisme religieux, celles qui, avec Freud, opérent par réduction
a l'inférieur, ou celles qui, a I'inverse, opérent par progression vers le
supérieur, comme font la phénoménologie de la religion ou l'exégése
biblique, « ont en commun de décentrer I'origine du sens vers un autre

I Mais alors que chez Thévenaz la raison sort de son autisme en se recon-
naissant « a découvert » du c6té du non-sens toujours possible, c’est-a-dire en
se voyant comme suspendue au-dessus du vide, sans aucune autre assurance que
la claire conscience de cette situation risquée, chez Ricceur au contraire la
conscience rompt le « cercle stérile » qu’elle forme avec elle-méme en se recon-
naissant insérée dans le plein de I'étre qui la porte.



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICEEUR 147

foyer qui n’est plus le sujet immédiat de la réflexion — la « conscience »
— le moi vigile, attentif a sa présence, soucieux de soi et attaché a soi.
Ainsi I'herméneutique, abordée par ses pdles les plus opposés, repré-
sente d’abord une contestation et une épreuve pour la réflexion, dont
le premier mouvement est de s’identifier avec la conscience immé-
diate. [...] Sans doute nous faut-il étre écartés de nous-mémes, délogés
du centre, pour savoir enfin ce que signifie : Je pense, je suis» (Int.,
p- 62).

Mais I'existence de plusieurs interprétations simultanément pos-
sibles des mémes expressions poétiques ou religieuses permet de recon-
naitre en elles des productions d’un langage a sens multiples ; cette
polysémie, mise au jour par la pluralité des exégéses possibles, Ricceur
la tient pour le caractére propre du symbole : « Notre parti sera de
définir, c’est-a-dire de limiter, I'une par l’autre les deux notions de
symbole et d'interprétation. Selon nous, le symbole est une expression
linguistique a4 double sens qui requiert une interprétation, I'interpré-
tation un travail de compréhension qui vise a déchiffrer les sym-
boles » (Int., p. 18).

C’est précisément cette épaisseur de sens qui va faire du symbole
le pivot de la réflexion de Ricceur sur les « jointures » : dans le symbole
comme langage des pulsions va se concentrer le probléme de la suture
entre la conscience et la vie corporelle, et dans le symbole comme
langage du Sacré, le probléme de l'ouverture de la conscience a la
Transcendance. Mais comme ces langages symboliques recourent aux
mémes grandes représentations cosmiques: Ciel, Terre, Eau, etc.,
c’est aussi le rapport de la conscience avec I’étre du monde qu’une
réflexion sur le symbole est amenée a considérer.

Enfin, et ceci me semble un élargissement que les indications don-
nées dans le Volontaire et I'involontaire ne laissaient pas prévoir, une
troisiéme interprétation des symboles y voit des ceuvres de la culture
par lesquelles I'homme accéde & la conscience de ce qu’il doit réaliser.
C’est pourquoi, aux figures de I'inconscient freudien en arriére de
nous, Ricceur oppose les figures de 1'esprit hégélien en avant de nous
(Int., p. 444) qui constitue un troisiéme foyer de sens antérieur a la
conscience individuelle.

Nous avons donc a étudier successivement un triple décentrement
du Cogito, en arriére de lui-méme dans le désir biologique, en avant
de lui-méme dans l'esprit, au-dessus de lui-méme dans la Transcen-
dance, en recourant pour cela & l'interprétation philosophique des
trois grands domaines symboliques que sont les réves et les fantasmes
de I'inconscient (§ 2), les ceuvres de la culture (§ 3) et les représenta-
tions du Sacré (§ 4). Nous verrons ainsi comment la philosophie, par
cette triple interprétation des symboles, peut reconnaitre en eux des
«index de la situation de '’homme au cceur de 1’étre » (II/2, p. 331).



148 PIERRE JAVET

Il restera a examiner pour conclure (§ 5) si quelque chose de I'unité
de I’étre ne se laisse pas entrevoir a travers l'unité du matériel sym-
bolique auquel l'imagination recourt pour ses créations les plus
diverses.

2. LE DESIR, PREMIERE SOURCE DE SENS

Freud considére les réves et plus généralement tous les produits
de I'imagination comme des expressions du désir. Les images signi-
fiantes sont 1’émergence au niveau de la conscience de quelque chose
qui n’est pas de l'ordre du sens : I'aspect quantitatif de la force du
désir. « L’inconscient n’est pas fonciérement langage, mais seulement
poussée vers le langage. Le « quantitatif », c’est le muet, le non-parlé
et le non-parlant, I'innommable a la racine du dire » (I#nf., p. 439).

Pourquoi cette « poussée vers le langage » dans le désir ?

D’abord parce qu’il s’adresse a autrui pour étre satisfait (cf. I#f.,
P- 315). Mais surtout parce qu’il n’obtient jamais entiére satisfaction :
« Si ’homme pouvait étre satisfait, il serait privé de quelque chose de
plus important que le plaisir et qui est la contrepartie de I'insatisfac-
tion : la symbolisation. La sémantique du désir est solidaire de ce
report de la satisfaction, de cette médiatisation sans fin du plaisir »
(Int., p. 316). Ricceur retrouve ce méme manque dans les fantasmes
de scéne primitive que Freud assigne comme origines de la religion
(le meurtre du pére, p. ex.). Le fantasme est un théme inépuisable pour
des interprétations mythiques toujours nouvelles « en tant qu’il parle
d’origine perdue, d’objet archaique perdu, de manque inscrit dans le
désir ; ce qui suscite le mouvement sans fin de l'interprétation, ce
n’est pas le plein du souvenir, mais son vide, sa béance » (I#f., p. 519).

Cette analyse de 'insatisfaction du désir rejoint celle de 1'inquié-
tude du evuég dans L’homme faillible. C'est le nom qu’a la suite de
Platon Ricceur donne au «cceur » humain, a ce point de suture en
nous du biologique et du spirituel, qui constitue notre humanité et
ou se joue le conflit entre le désir vital (ém6upfa) et 'amour intellec-
tuel (¢pwg ; II/1, p. 108 ; cf. Int., p. 487). Or le oupéc est inquiet, car
« entre la finitude du plaisir, qui clét un acte bien délimité et la scelle
de son repos, et 'infini du bonheur, le suuéc glisse un indéfini et, avec
lui, la menace qui s’attache & une poursuite sans fin » (II/1, p. 142).

Le vide, la béance, sont donc bien pour Ricoeur des déterminations
fondamentales de notre humanité, et le langage prend sa source a ce
niveau-la de profondeur . Mais le rapprochement du désir, au sens
freudien, avec le Buué¢ plutot qu’avec 1'émbuuia montre aussi que le
désir est autre chose qu'une force simplement vitale et qu’il faut le

t La discussion des problémes posés par la linguistique contemporaine se
situe donc pour Ricceur au centre de sa pensée (voir Esprit, mai 1967, p. 8o1-821).



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICGEUR 149

situer en ce point obscur au fond de nous-mémes ol1la conscience est
branchée sur la vie, ol la culture s’enracine dans la nature : « Que le
désir soit a la fois le non-dit et le vouloir dire, I'innommable et la
puissance de parler, voila ce qui en fait le concept limite a la frontiére
de 'organique et du psychique» (Inf., p. 441-442).

L’exemple de philosophes comme Nietzsche, Schopenhauer,
Spinoza et Leibniz, « qui ont tenté d’articuler les modes de la con-
naissance sur les modes du désir et de U'effort » (Inf., p. 439) aide a
concevoir la dépendance de la parole et de la pensée a I’égard du
désir ; cette liaison échappe néanmoins doublement a la conscience :
d’une part parce que la conscience n’est pas maitresse des significa-
tions qui ne viennent pas d’elle et qui se logent en elle souvent a son
insu, mais aussi et surtout parce que la conscience ne peut pas vrai-
ment comprendre comment ces significations se forment et viennent
a elle ; la réflexion sur le symbolisme de l'inconscient peut bien appro-
cher de la frontieére de I’organique et du psychique, elle ne le supprime
pas. Le passage du désir a la parole reste une énigme qu’aucun systéme
conceptuel ne peut résoudre. Nous sommes la en présence d'une de
ces « jointures de I'étre » dont Ricceur dit qu’on les apercoit dans une
«intuition aveuglée qui se réfléchit en paradoxes» (I, p. 22).

3. L'IMAGINATION POETIQUE, DEUXIEME SOURCE DE SENS

Rien n’oblige a comprendre la poésie exclusivement sur le modéle
du réve, comme fait Freud. On peut y voir aussi, a la maniére de
Bachelard, une création originale de sens. C’est la position qu’adopte
Ricceur : « C’est le poéte qui nous montre la naissance du verbe, tel
qu’il était enfoui dans les énigmes du cosmos et de la psyché. La
force du poete est de montrer le symbole au moment ot « la poésie
met le langage en état d’émergence », pour parler comme Bachelard »
(Int., p. 25).

Qu’est-ce que l'imagination poétique pour avoir un tel pouvoir ?

D’une maniére trés générale, I'imagination est essentiellement le
« pouvoir d’évocation de la possibilité » (I##., p. 529). Freud, Nietzsche
et Marx, aux titres du « principe de réalité », du « retour éternel » ou
de la « nécessité comprise », veulent ramener ’homme a son « affronte-
ment avec la réalité nue » : « Face a '« illusion », & la fonction fabula-
trice, I’herméneutique démystifiante dresse la rude discipline de la
nécessité. [...] Mais en retour, objecte Ricceur, a cette discipline du
réel, & cette ascése du nécessaire, ne manque-t-il pas la grace de
I'imagination, le surgissement du possible ? » (Inf., p. 43-44). La disci-
pline du réel ne doit pas étouffer en nous le « courage du possible »
(I, p. 31) qui se manifeste dans I'imagination, laquelle n’est donc pas
fuite hors du réel, mais contestation courageuse de sa nécessité au



150 PIERRE JAVET

nom d’'une autre réalité dont I'ontologie esquissée au § 5 montrera la
possibilité.

Il faut comprendre que les grands mythes sont le produit de cette
imagination courageuse du possible.

Ils I'évoquent pour commencer comme originaire : « Ce qui fait la
force d'un symbole religieux, c’est qu’il est la reprise d'un fantasme
de scéne primitive converti en instrument de découverte et d’explora-
tion des origines [...]. A travers sa fonction vestigiale, le symbole
montre & I’ceuvre une imagination des origines dont on peut bien dire
qu’elle est historiale, geschichtlich, parce qu’elle dit un avénement,
une venue a 1'étre, mais non historique, hsstorisch, parce qu’elle n’a
aucune signification chronologique » (Inf., p. 518-519).

Mais cette évocation du possible comme originaire n’est pas propre
a la conscience mythique ; c’est aussi une méthode philosophique que
Ricceur pratique parfois a I'instar de Husserl. Ainsi, pour se justifier
d’avoir fait abstraction de la faute et du péché qui asservissent la
volonté, Ricceur fait remarquer dans le Volontaire et l'involontaire
qu’« une description eidétique peut prendre pour tremplin une expé-
rience méme imparfaite, tronquée, défigurée, voire méme purement
imaginaire » (I, p. 28). Le mythe de I'innocence « fournit cette expé-
rience imaginaire [...] qui sert de tremplin a la connaissance des struc-
tures humaines » (I, p. 31).

De méme, dans L’homme faillible, loin de se borner a décrire
I’homme empirique déchu, I'anthropologie philosophique doit ressaisir
«l’originaire qui est a la racine du déchu » (II/1, p. 127). « Cette com-
préhension de l'originaire d’abord, du déchu ensuite, & partir et par
le moyen de ’originaire, requiert sans doute une espéce d’imagination,
I'imagination de I'innocence [...] mais cette imagination n’est pas un
réve fantastique; c’est une « variation imaginative» pour parler
comme Husserl, qui manifeste 1’essence, en rompant le prestige du
fait ; en imaginant un autre fait, un autre régime, un autre régne,
j’apercois le possible et dans le possible I'essentiel » (II/1, p. 128).
« Cette imagination n’a rien de scandaleux pour la philosophie ; I'ima-
gination est un mode indispensable d'investigation du possible »
(II/1, p. 161). Par cet usage qu’elle fait de 'imagination, la philoso-
phie, sans rien abdiquer de sa rigueur rationnelle, se rapproche du
mythe et se met en état de le comprendre et de se laisser instruire par
lui.

Mais ce possible originaire est aussi imaginé comme w/fime. L'ima-
gination apparait alors comme la fonction propre de I'espérance qui
attend le rétablissement final de 1’originaire, en particulier de 1’« unité
de la création » (I, p. 399) dans laquelle seront réconciliées nécessité
et liberté, nature et moralité. En termes kantiens, c’est I'espérance du



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICEUR I5I

bonheur. Mais si I'imagination nous en donne des figures possibles,
c’est la raison qui exige le bonheur et c’est la sensibilité qui atteste sa
possibilité : « La raison exige la totalité, mais l'instinct du bonheur,
en tant que sentiment qui anticipe I'accomplissement plutét qu’il ne
le donne, m’assure que je suis dirigé vers cela méme que la raison
exige » (II/1, p. 86 ; cf. II/1, p. 118).

L’image du bonheur est ainsi une sorte de schéme par 'intermé-
diaire duquel la raison communique avec la sensibilité ; dans son role
au service de l'espérance, 1'imagination conserve donc le caractere
intermédiaire ou mixte que non seulement Kant, mais aussi Platon
ou Descartes lui avaient reconnu, et qui nous permettra plus loin de
le rapprocher du euuég et du désir.

Enfin, I'imagination du possible apparait sous une troisieme forme
comme imagination des possibilités propres de I’homme. Elle prend
alors le nom hégélien d’esprit. Le possible est ici la « projection de nos
possibilités propres sur le registre de l'imaginaire» (Ini., p. 478),
I'« avance que 'esprit prend sur lui-méme » (2b2d., p. 504), '« anticipa-
tion de moi-méme » (¢bid., p. 505). L'imagination joue vraiment ici un
role créateur : les figures anticipatrices de I'avenir constituent des
objectifs pour le progrés de I'histoire ; en donnant ainsi rendez-vous
a 'homme dans I’avenir, I'imagination a la fois ouvre cet avenir et
fournit I’énergie de s’y élancer. Le pouvoir créateur de 1'imagination,
que Ricceur appelle « fonction mythico-poétique » (Inf., p. 522, 529),
est le moteur du processus par lequel I'homme se crée lui-méme. A
ce titre, I'imagination s’identifie avec la lLiberté., Mais alors que pour
Sartre l'imagination ne manifeste que le pouvoir néantisant de la
liberté, chez Ricceur au contraire, elle ne témoigne pas seulement de
I'indépendance de la liberté a 'égard de la nécessité mais aussi de son
pouvoir concret d’affirmation et de promotion de soi. Au surplus, ce
pouvoir d’affirmation n’est pas exclusif d'un «pouvoir d’accueil »
(I, p. 36) avec lequel au fond elle s’identifie, comme nous le verrons
plus loin (§ 5).

Il est important de remarquer que si les symboles mythiques ou
poétiques ont été produits par des hommes, ils contiennent néanmoins
infiniment plus que leurs créateurs avaient conscience d’y avoir mis ;
cet excés de sens est proprement inépuisable ainsi qu’en témoigne
I’exégeése sans fin et toujours recommencée des grandes figures mythi-
ques, comme (Edipe, Faust ou Don Juan. Ce sont donc maintenant
ces figures et ces symboles enx-mémes qui sont foyer et source de sens
pour l'interpréte qui les scrute et pour le philosophe qui les médite. Le
cogito est donc bien ici, pour la deuxiéme fois, décentré hors de lui-
méme.



I52 PIERRE JAVET

Mais cet excés de sens ne nous renvoie-t-il pas simplement aux
ténebres de nos pulsions refoulées ? Nous rencontrons ici le probléme
posé par le fait que les expressions symboliques de l'imagination
prospective sont les mémes que celles qui sont issues du fond archaique
de notre inconscient : « Progression et régression sont portées par les
meémes symboles, la symbolique est le lieu de l'identité entre pro-
gression et régression » (Int., p. 474).

Cette identité ne signifie pas qu'un symbole renvoie dans certains
cas aux pulsions inconscientes du desir alors que dans d’autres il serait
I'expression d’une haute vérité; c’est simultanément que le méme
symbole comporte cette double visée: ainsi, dans la tragédie de
Sophocle, (Edipe est a la fois la figure du complexe qui porte son nom
et celle de I'homme en quéte de la vérité (voir I#t., p. 495 et suiv.).
« C’est le symbole qui, par sa surdétermination, réalise 1'identité con-
créte entre la progression des figures de l'esprit et la régression vers
les signifiants-clés de l'inconscient » (I#nf., p. 479).

Le symbole réalise ainsi 1'« unité concréte » (Int., p. 478-479) du
langage de la vie du corps et de celui de la vie de 'esprit. Cette unité
n’est pas analysable, ce qui signifie que, a la différence de 1’allégorie,
le symbole ne peut pas étre traduit, car ce qu’il unit n’est pas objecti-
vement coordonnable : 1'unité du charnel et du spirituel dont il témoi-
gne reste un paradoxe pour notre savoir objectif toujours dichoto-
mique.

S1 maintenant, de ce mixte qu’est le symbole, nous remontons a
sa source, nous retrouvons 1'idée que I'imagination mythico-poétique
est située en ce lieu que nous avons reconnu étre celui du désir et du
Bunbc, ou le spirituel communique avec le vital et ot peut-étre le seul
et méme élan qui anime tout notre étre ne s’est pas encore scindé en
deux directions divergentes. C’est la présence de 'imagination en cet
endroit qui en fait le lieu de naissance du langage. Et c’est aussi cela
qui lui permet de s’emparer d'un fantasme de l'inconscient pour le
«convertir en instrument de découverte et d’exploration» (I#t.,
p- 518). Par conséquent, si cette analyse est exacte, « la fameuse fonc-
tion de sublimation n’est pas un procédé supplémentaire, dont une
économique du désir pourrait rendre compte. Ce n’est pas un méca-
nisme qu’on puisse mettre sur le méme plan que les autres « destins »
de pulsion, a c6té du « renversement », du « retournement contre soi-
méme » et du « refoulement ». La sublimation, pourrait-on dire, c’est
la fonction symbolique elle-méme, en tant que coincident en elle le
dévoilement et le déguisement » (Inf., p. 479).

Ainsi, de méme que Le volontaire et I'involontaire propose I'image
d’une liberté incarnée, on peut dire que De I'interprétation en propose
une de 'imagination incarnée, a la faveur de laquelle 'activité spiri-
tuelle la plus élevée communique avec 1'énergie vitale la plus élémen-



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICEUR I53

taire. « C’est avec des désirs empéchés, déviés, convertis, que nous
nourrissons nos symboles les moins charnels » (I#t., p. 479). « Les figu-
res les plus novatrices que I'artiste, 1’écrivain ou le penseur peuvent
engendrer mobilisent des énergies anciennes, d’abord investies dans
des figures archaiques ; mais en mobilisant ces figures, comparables
a des symptdmes oniriques ou névrotiques, le créateur révele les pos-
sibles les moins révolus, les moins advenus, et les érige en symboles
neufs de la douleur de la conscience de soi» (Inf., p. 501). Ricceur
propose donc d’« interpréter le phénomeéne de culture comme le milieu
objectif dans lequel se sédimente la grande entreprise de sublimation
avec sa double valence de déguisement et de dévoilement » (Int.,
p. 503). La culture, et ses synonymes « éducation » et « Bildung »,
« font fonction de seconde nature, parce qu’elles remodélent la nature
premiére ; en elles se réalise le mouvement magnifiquement décrit par
Ravaisson a l'occasion de l’exemple limité de I’habitude ; c’est en
méme temps le retour de la liberté a la nature par la reprise du désir
dans I'ceuvre de culture. Par la surdétermination du symbole, cette
ceuvre est fortement suturée au monde de la vie [...] ; en mobilisant
toutes nos enfances, tous nos archaismes, en s’incarnant dans 1’oni-
rique, le poétique garde l'existence culturelle de I'homme de n’étre
qu’un immense artifice, un futile « artefact », un Léviathan sans nature
et contre nature» (7bid.).

4. LE SACRE, TROISIEME SOURCE DE SENS

Aux deux dimensions du symbole étudiées jusqu’ici, nous devons
maintenant en ajouter une troisi¢éme qui implique un décentrement du
cogito autrement plus radical que les deux précédents.

Les symboles par lesquels 1'homme dit son désir ou ses aspirations
sont trés souvent empruntés a la nature ; pour s’exprimer lui-méme,
I’homme recourt aux grandes réalités expressives du cosmos. Mais
en retour, ces réalités ont toujours une signification plus riche que
celle que I'homme projetait sur elles. « Homme libre, toujours tu ché-
riras la mer! » La mer est bien le symbole qui exprime 1’aspiration de
I'homme a la liberté ; mais elle dit en méme temps beaucoup plus.
Ainsi, quand I’homme fait parler la nature, celle-ci lui dit beaucoup
plus que ce qu’il a voulu lui faire dire. Une nouvelle source de signifi-
cations apparait ainsi, qui est le cosmos lui-méme.

Toutefois, cette signifiance du monde ne s’exprime que dans le
langage de ’homme : « Lors méme que ce sont des éléments de 'univers
qui portent le symbole — Ciel, Terre, Eau, Vie, etc. — c’est la parole
— parole de consécration, d’invocation, commentaire mythique —
qui dit I'expressivité cosmique par la grice du double sens des #mots
terre, ciel, eau, vie, etc. L'expressivité du monde vient au langage



154 PIERRE JAVET

par le symbole comme double sens» (Inf., p. 23-24). «Certes, le
Psaume dit : « Les cieux racontent la gloire de Dieu » ; mais les cieux
ne parlent pas; ou plutét ils parlent par le prophéte, ils parlent par
I’hymne, ils parlent par la liturgie ; il faut toujours une parole pour
reprendre le monde et faire qu’il devienne hiérophanie » (I#t., p. 25).

Si I'imagination mythico-poétique peut ainsi, par son pouvoir
symbolique, donner a la nature la parole qui lui manque, cela signifie
qu’elle n’est pas seulement en nous le point de jonction de I'organique
et du psychique, mais aussi le moyen par lequel nous communiquons,
et communions, intimement avec I’ensemble du cosmos.

Mais dans ce surplus de signification que la nature lui renvoie
comme en écho a sa propre parole mythique ou poétique, '’homme
croit souvent reconnaitre une manifestation du divin. Ricceur admet
la validité de cette dimension sacrée du symbole religieux. C'est 1a
chez lui un acte de foi clairement reconnu : « Je crois que 1’étre peut
encore me parler » (II/2, p. 327). A la fois heideggerien et johannique,
cet acte de foi est la « croyance que le langage qui porte les symboles
est moins parlé par les hommes que parlé aux hommes, que les hommes
sont nés au sein du langage, au milieu de la lumiére du logos « qui
éclaire tout homme venant au monde » (Inf., p. 38).

Ricceur avoue sans difficulté que cette croyance ne peut pas étre
absolument justifiée au niveau de la philosophie. « Notre méthode de
pensée ne nous permet pas de résoudre dans le fond la question du
symbolisme religieux » (I#f., p. 504). Mais il ne pense pas que cet acte
de foi soit préjudiciable a la philosophie ; au contraire, il lui permet
de progresser dans la compréhension de soi-méme et ainsi, « en se
comprenant mieux, le philosophe vérifie jusqu’a un certain point le
pari de sa foi» (II/2, p. 287).

En admettant cette «inversion de la visée intentionnelle en
kérygme, en manifestation et en proclamation» (Inf., p. 38), la
conscience renonce absolument a sa prétention d’étre 1'unique origine
du sens et elle se contente d’étre simplement lieu d’accueil pour le
sens. Elle réalise ainsi le grand décentrement de la seconde révolution
copernicienne « qui déplace le centre de référence de la subjectivité a la
Transcendance. Ce centre, je ne le suis pas et ne puis que l'invoquer
et ’admirer dans ses chiffres qui sont ses signes épars» (I, p. 444). A
ces termes empruntés a Jaspers, la fin de la Symbolique du mal substi-
tue un langage plus heideggerien, mais l'idée reste la méme : « Le
Cogito doit encore découvrir que I’acte méme par lequel il s’arrache &
la totalité ne cesse de participer a 1’étre qui l'interpelle en chaque
symbole » (I1/2, p. 331).

Il faut noter ici encore que c’est dans un langage proféré par
I’homme que cette interpellation retentit. L'imagination symbolique
joue donc un role encore plus fondamental que ceux que nous lui



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P, RICEEUR I55

avons reconnus jusqu’a présent puisqu’elle nous met en communica-
tion avec cette source ultime, non seulement des significations, mais
de I'étre, qui est le logos divin.

5. L’UNITE MYSTERIEUSE DE L'ETRE

Parvenue a ce point extréme de son enquéte sur les symboles, la
réflexion peut se demander si cette sorte d’affinité que 1'imagination
semble avoir avec Dieu ne permet pas d’éclairer ses deux autres acti-
vités au service du désir et de l'esprit, et ainsi de sonder un peu le
mystére de 'unité de I'étre a la faveur de laquelle notre fonction sym-
bolique doit de pouvoir jouer simultanément des roles en apparence
aussi opposés.

Nous avons examiné plus haut (§ 3, fin) I'union du désir et de
Pesprit. Il reste donc a voir ici leurs relations avec le Sacré, et, pour
commencer, l'union étroite du pouvoir de promotion de soi qu’est
I'esprit avec les symboles de la Transcendance.

Ricceur voit dans le pouvoir auto-créateur de ’homme un pouvoir
de répondre a ’appel que les symboles du sacré adressent & I’homme :
« Les symboles du sacré désignent 1'impact dans la culture d'une réa-
lité que le mouvement de la culture ne contient pas ; ils parlent du
Tout-Autre, du Tout-Autre que toute histoire ; de cette manieére, ils
exercent sur toute la suite des figures de la culture une attraction et
un appel » (Int., p. 508). « Ils sont la prophétie de la conscience ; ils
manifestent la dépendance du soi & une racine absolue d’existence et
de signification, & un eschaton, a un ultime vers lequel pointent les
figures de U'esprit » (Herméneutique et réflexion, in Archivio di filosofia,
Padoue, 1962, p. 34). Si I'homme est projet de soi, c’est pour pouvoir
répondre a cet appel dont il n’a pas pris l'initiative lui-méme. La
liberté de 'homme n’est donc pas un commencement absolu, mais
une liberté pour répondre. Nous retrouvons ici une idée chére a Thé-
venaz qui disait que la liberté de ’homme est une liberté responsable
parce que répondante.

L’opposition de Ricceur & la conception sartrienne de la liberté
montre bien le lien qui existe a ses yeux entre le pouvoir auto-créateur
de I'homme et son statut de créature: « Le kérygme, c’est ce que
I’homme accueille au cceur de son vouloir et qu’il ne peut pas « faire ».
Ma conviction est que la réduction de ce «don » au « faire » humain
marque en méme temps la perte du pouvoir de se projeter. A cet
égard, je récuse entierement l'alternative sartrienne : si ’homme est
créé, alors il n’est pas libre. Je crois qu'il est créé, dans son pouvoir de
se projeter, par le don d’espérance inscrit en lui par un autre » (Démy-
thiser I accusation, discussion, in Archivio..., 1965, p. 75). Sil’espérance



156 PIERRE JAVET

est un don, on comprend que I'imagination qui est inséparable d’elle
soit vraiment, au sens fort, une grdce, et qu’ainsi les symboles du
Sacré puissent bien étre aussi, en méme temps et sans contradiction,
des figures de l'esprit projetées par l'imagination symbolique de
I’homme.

L’union du désir avec le Sacré, la sorte de connivence au fond de
nous du divin et de ’animal, qui fait que les symboles religieux sont
indivisiblement signes de Dieu, ou figures de I'esprit, et masques de
nos désirs, va nous plonger dans les ténébres épaisses de 1’ontologie
et de la théologie : par son étre le plus primitif, par cette vie organique
qui est le support de toute son existence, ’homme participe a la puis-
sance de I'étre.

L’étre n’est pas pour Ricceur un en-soi pétrifié et inerte ; il faut le
concevoir au contraire comme « affirmation vivante, puissance d’exis-
ter et de faire exister » (Négativité et affirmation originaire, in Ricceur,
Histotre et vérité, 2¢ éd., p. 332). De cette maniére, le désir par lequel
la vie s’affirme en nous serait, au méme titre que l'effort de 'esprit par
lequel nous promouvons notre humanité, une manifestation de ce
pouvoir créateur global a I'ceuvre dans tout I'univers. Car le dernier
mot de I'univers n’a pas encore été dit, tout le possible n’est pas encore
devenu réel. Si donc le réel n’est pas le nécessaire absolu, 'imagination
n’est pas forcément mystificatrice et I'espérance des choses imaginaires
est permise. Contre Freud, Marx et Nietzsche, Ricceur maintient donc
que la réalité n’est pas seulement « la nécessité offerte & ma résigna-
tion » mais aussi « la possibilité ouverte a la puissance d’aimer » (I#t.,
p. 528). Et les derniers mots de De I’interprétation opposent précisé-
ment a «la simple résignation a 1’Ananké, I'amour de la Création »
(Imt., p. 529).

Ricceur sait bien que la notion de « puissance naturelle » est exclue
de la connaissance objective. Mais il pense qu’'une réflexion sur I'action
peut et doit la récupérer comme « catégorie pratique », et qu’une telle
catégorie a une portée ontologique plus profonde que les catégories
théoriques, s’il est vrai, comme nous l’avons briévement indiqué plus
haut (§ 2, fin), que la connaissance est seconde par rapport a l'effort
d’affirmation de soi qui constitue notre existence (voir Nature et liberté,
in Existence et nature, les Etudes philosophiques, PUF, 1962, p. 137).
Cette notion de puissance naturelle ne peut donc pas figurer dans une
ontologie spéculative de type traditionnel ; il n’est pas question pour
Ricceur de constituer une sorte de « théologie naturelle du désir » pour
expliquer I'unité des différentes formes de cette puissance (Archivio...,
1965, p. 75)- « Cette puissance, je ne peux 1'appréhender que dans une
mythique de la création » (I#nf., p. 529). Le mot création n’est pas ici
un concept mais un « symbole rationnel » qui désigne 'unité, objecti-



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICEEUR 157

vement inconcevable, qui peut « rassembler toutes les formes d’étres
par-dela tout savoir brisé » (I, p. 399). « Pour moi, le Sacré prend la
place du savoir absolu, mais il n’en est pas pour autant le substitut ;
sa signification demeure eschatologique et ne peut jamais étre trans-
formée en connaissance ou en gnose » (4rchivio..., 1962, p. 33).

Cette « mythique de la création », que Ricceur appelle aussi « intel-
ligence de la foi» (Int., p. 507), «intelligence de I'espérance » (ibid.,
p- 508) ou «intelligence du seuil » (zb:4., p. 506, 507, 508), travaille au
moyen de « symboles rationnels » (I#nf., p. 508) ou de « chiffres spécu-
latifs » (II/1, p. 13) qui sont les «catégories de 'espérance » (Int.,
p- 507) et qui lui servent a penser les seuils que 'espérance franchit
lorsqu’elle attend et imagine le rétablissement eschatologique de
I'unité premiére de la création.

Quelle image, « a la fois symbolique et raisonnable » (I#nf., p. 507),
Ricceur propose-t-il de Dieu ?

A la fin de La symbolique du mal, nous trouvons la figure contradic-
toire d'un Dieu qui est a la fois le Dieu juste et miséricordieux de la
tradition biblique et le Dieu méchant de la tragédie grecque. La raison
de cette ambiguité réside dans le fait que le mal ne peut pas étre com-
pris totalement et uniquement a partir de la liberté humaine. Il ne
reléve donc pas tout entier de I’homme, mais aussi du monde. C’est
cette fatalité tragique du mal qui fait que la figure du Dieu méchant
ne peut jamais disparaitre tout a fait. « Parce que la théologie tragique
est toujours possible, quoique indicible, Dieu est Deus absconditus »
(I1/z, p. 299).

De méme, a la fin de De l’interprétation, a propos de 1'opposition
freudienne des instincts de vie et des instincts de mort, nous retrou-
vons l'expression de cette méme ambiguité paradoxale de Dieu:
« En opposant Eros a la mort, Freud retrouvait un certain fond
mythique, véhiculé par la tradition du romantisme allemand ; a tra-
vers celui-ci, il a su remonter a Platon et & Empédocle et appeler Eros
«la puissance qui fait tenir toutes choses ensemble ». Mais il n’a, a
aucun moment, soupgonné que cette mythique d’Eros pourrait con-
cerner une épigéneése du sentiment religieux, ni que Eros pourrait
étre un autre nom du Dieu johannique [....] Freud me parait exclure
sans raison, je veux dire sans raison psychanalytique, la possibilité
que la foi soit une participation a la source d’Eros et qu’ainsi elle
concerne, non la consolation de I’enfant en nous, mais la puissance
d’aimer, que la foi vise a rendre adulte cette puissance, face a la haine
en nous et hors de nous — face a la mort. Or, ce qui seul peut échapper
a la critique de Freud, c’est la foi comme kérygme de l'amour :
« Dieu a tant aimé le monde... » ; mais sa critique peut m’aider en
retour a discerner ce qu’exclut ce kérygme de I’amour : une christo-
logie pénale et un Dieu moral — et ce qu'il implique : une certaine



158 PIERRE JAVET

coincidence du Dieu tragique de Job et du Dieu lyrique de Jean»
(Int., p. 514-515).

Enfin, Ricceur rapproche le Dieu de Kierkegaard, dont 1'amour
se situe au-dela de toute morale, et le Deus sive natura de Spinoza :
« Nous avons atteint ici un point qui parait indépassable ; ce n’est pas
un point de repos, mais de tension ; car il n’apparait pas encore com-
ment pourraient coincider la « personnalité » du Dieu qui pardonne et
I'« impersonnalité » du Deus sive natura. Je dis seulement que les deux
manieres de suspendre 1'éthique, celle de Kierkegaard et celle de
Spinoza, peuvent étre la méme [...] comme l'atteste la dialectique de
« Dieu » et de la « Déité » sous-jacente a toute la théologie occidentale ;
mais je ne sais pas leur identité » (Int., p. 527).

Ces textes, qui sont comme des jalons pour une recherche future,
traduisent bien I’embarras de Ricceur devant des paradoxes qu’il ne
voit pas encore trés bien comment insérer dans son discours philoso-
phique. Mais une chose est certaine pour lui: de méme que la signi-
fication du mal et du péché ne peut étre reconnue que rétrospective-
ment, « aprés coup », a partir de la justification (II/2, p. 141-144), et
que ce qui peut rendre compte de la situation de I’homme, « c’est une
histoire, non une logique, et une histoire qu'il faut sans cesse déchiffrer
sous le signe d'une promesse, d'une bonne nouvelle » (I#t., p. 507), de
méme, des deux figures de Dieu, celle que nous pouvons aimer est
sans aucun doute plus révélatrice de Dieu lui-méme, quel qu’il soit,
que celle devant laquelle nous ne pouvons que nous résigner.

PIERRE JAVET.

DISCUSSION DE L’EXPOSE DE M. PIERRE JAVET

RESUME DE L’EXPOSE

La tache que Paul Ricceur assigne a sa « réflexion concréte » est de compren-
dre I'enracinement de la conscience dans la vie biologique, son appartenance au
mouvement historique de la culfure, sa participation a /’étre du monde et son
ouverture a la Transcendance. La reconnaissance de cette quadruple référence
du « cogito » a des réalités qui lui sont extérieures le dépouille de son privilége
de source exclusive des significations et fait éclater les limites étroites dans les-
quelles une philosophie de la conscience risque de s’enfermer.

S’inspirant librement des exemples kantien et hégélien, la réflexion de
Ricceur porte sur les objets que le sujet se donne.

Dans le cadre d’une réflexion sur le mal, ces objets sont les symboles et les
mythes religieux ot s’exprime la conscience coupable. Comment le philosophe
peut-il comprendre le sujet en s’appuyant sur des objets aussi contestés ? Car a
des interprétations soucieuses de respecter et de promouvoir le sens porté par



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RIC(EUR 159

ces symboles (exégése biblique, phénoménologie de la religion) s’opposent d’au-
tres interprétations qui se veulent démystificatrices (Marx, Nietzsche, Freud).
Dans son traité De I’ Inferprétation (1965), Ricceur propose une syntheése dialec-
tique de ces deux types d’interprétation fondée sur le caractére synthétique du
symbole. La réflexion sur le symbole est ainsi conduite & reconnaitre dans le
sujet lni-méme une fonction synthétique créatrice de symboles, 1'imagination
mythico-poétique, dans laquelle précisément se réalise 'unité des quatre racines
de la conscience.

En placant ainsi cette imagination au cceur du sujet, Ricceur propose une
anthropologie et une ontologie oii ’homme apparait a la fois comme affirmation
de soi, comme effort créateur de soi, et comme pouvoir d’accueil a 1'égard de
I’Etre qui se donne a lui et lui communique sa puissance d’exister. — Mais
quelle est l'intelligibilité de cette ontologie métaproblématique et symbolique,
qui n’est pas savoir absolu, mais « intelligence de l’espérance », pour laquelle
I’Eros freudien tend a s’identifier paradoxalement a 1I’Eros platonicien et a
I’Agapé johannique ?

PIERRE JAVET.

Mme ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND : Sur le plan de la réalité concrete,
les contraires composent entre eux, mais il me semble que sur le plan de la méta-
physique, il y a option nécessaire. Dés lors, comment M. Ricceur peut-il accueillir,
en méme temps, le naturalisme spinoziste et une philosophie de la transcendance
divine sans encourir le reproche d’éclectisme ?

MarceL DescHoux : Il importe de distinguer entre la complexité d'une
description attentive aux aspects multiples du réel (et que M. Ricoeur conduit
avec un grand talent) et 'incertitude d’une perspective philosophique qui semble
éluder les oppositions fondamentales. Le contraire de ce qui est valeur ne peut
étre que non-valeur. On peut certes demeurer dans le doute sur ce qu’est, par
exemple, la justice. Mais on ne saurait douter qu’elle ne soit radicalement autre
que l'injustice. Aussi résiste-t-on quand la méditation des symboles conduit
M. Ricceur a étendre a Dieu méme cette disgrice d’'impureté et d’ambivalence
qui ne caractérise que trop la condition des hommes. Plus généralement, I’« am-
biguité » — nom noble de 1’éclectisme — ne recouvrirait-elle pas, dans la philo-
sophie contemporaine, un certain recul devant les options proprement philo-
sophiques ?

PierreE JAVET : Ce qui m’impressionne chez Ricceur, c’est sa maniére de ne
rien exclure a priori, mais au contraire de se laisser instruire par les positions en
apparence les plus contradictoires de la tradition philosophique ou des sciences
humaines contemporaines, dans le but de com-prendre le plus de choses pos-
sibles. Mais je ne crois pas qu’il soit juste de l'accuser d’éclectisme, car sa
méthode consiste a poser aux auteurs dont il s’inspire des questions précises qui
relevent d’une problématique cohérente qui lui est propre. Ainsi, les pensées aux-
quelles il se réfere ne sont pas pour lui des systémes de vérités plus ou moins
inconciliables, mais des témoignages différents d’une certaine vérité qu’il cherche
a mettre au jour en inferprétant ces pensées dans le cadre de la sienne (d’oul,
p. ex., les hauts cris de certains freudiens devant son interprétation de Freud !)
Ainsi, pour répondre a Mme Virieux, ce n'est pas Spinoza et Kierkegaard comme
tels qui cohabitent en Ricceur, mais les deux vérités complémentaires qu’il a cru
pouvoir en tirer. Au reste, depuis le temps ou Platon et Aristote parlaient de
leurs prédécesseurs, les vrais philosophes ont-ils jamais fait autrement ?



160 DISCUSSION

J’ai conscience de ne pas répondre sur le fond a Mme Virieux. J’en suis inca-
pable puisque Ricceur lui-méme avoue ignorer encore cette coincidence de
Kierkegaard avec Spinoza. Néanmoins, nous avons déja un exemple d’un rap-
prochement analogue et guére moins paradoxal dans la belle dialectique de
I’archéologie et de la téléologie qui permet de retrouver Freud dans Hegel et
Hegel dans Freud (Int., p. 444-475) ; j'en tire ces deux phrases significatives :
« Je crois trop que toutes les grandes philosophies contiennent les mémes choses,
mais dans un ordre différent, pour nourrir la sotte idée de les mettre bout a bout
dans un éclectisme aussi paresseux que monstrueux. » « A I'éclectisme, il faut
toujours préférer la dialectique qui tire plus d’instruction de 'opposition que
d’'un ravaudage issu d’un empirisme sans principes » (p. 446 et p. 447, note).

Je répondrai de plus & M. Deschoux que l'impureté et 'ambivalance qui le
choquent dans le Dieu de Ricceur ne caractérisent pas Dieu lui-méme, qui est
Tout-Autre, mais la représentation que le philosophe — qui est homme — peut
s’en faire. Pourquoi n’y aurait-il pas, dans un langage symbolique, une théologie
paradoxale comme il y a, dans le langage conceptuel, une théologie négative ?

GABRIEL WIDMER : Il n'y a pas d’éclectisme chez Ricceur, mais une volonté
réfléchie d’éviter le fidéisme et d’autre part le rationalisme, et de discerner I'arti-
culation de la foi et de la raison aux différents niveaux de la conscience. Ricceur
est conduit a refuser toute connaissance de Dieu qui irait de soi griace a une foi
surnaturelle ou a une raison divinisée, et qui prétendrait faire I’économie du
déchiffrage des « symboles ». Ricceur ne cherche donc pas un compromis entre
G. Marcel, K. Jaspers, Husserl et Heidegger ; il les considére comme des « inter-
pretes » du préréfléchi auquel doit revenir le philosophe, s’il ne veut pas retomber
dans les orniéres du fidéisme et du rationalisme. Faisant ceuvre d’interprete, il
explore le « déja la » & 'aide d’une raison heuristique soucieuse d’examiner et
de surmonter 1'écart entre ce donné et son sens. Chercher des raccords, des cor-
rélations (aussi entre les diverses lectures des philosophes d’une méme réalité)
est-ce encore de 1’éclectisme ?

RENE ScHAERER : Dans la conclusion d’une conférence prononcée a Neucha-
tel il y a de nombreuses années, Paul Ricceur avait proposé « un art chrétien des
choix profanes ». Ce qui me frappe maintenant dans les théses qui viennent de
nous étre si agréablement et si justement présentées, c’est un prolongement de
cette belle formule. A partir d’un centre qu’elle ne cesse d’approfondir, la pensée
de Ricceur s’efforce de rayonner sur la totalité des possibles. J’ai entendu formu-
ler, a ce propos, le reproche d’éclectisme. Je le crois injuste. Car I'ouverture et
I'accueil se fondent ici sur un constant souci de cohérence.

PIERRE JAVET : Je suis heureux de constater que les jugements de MM. Wid-
mer et Schaerer rejoignent le mien.

Marc CHAPIRO : Sur quoi Ricceur fonde-t-il la réalité du symbole, lequel,
produit de 'esprit humain, semble forcément intérieur au « moi» ?

RENE SCHAERER : Je me pose la méme question. Ricceur entend briser le
cercle du solipsisme pour atteindre au réel par 'intermédiaire du symbole. Ce
réel, le rejoint-il vraiment ? Ne demeure-t-il pas enfermé dans le cercle symbo-
lique ? Et l'ontologie a laquelle il aboutit en fin de compte n’est-elle pas une
ontologie du mythico-poétique plus qu'une ontologie du réel ? Qu’'en pense
M. Javet ?



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICEUR 161

PIERRE JAVET : Y a-t-il un «intérieur » de la conscience pour un disciple de
Husserl ? Le probléme n’est pas de savoir si la conscience humaine est solipsiste
ou si elle communique avec le réel (question de l'idéalisme), mais de savoir
quelle méthode utiliser pour que la réflexion philosophique ne coupe pas les liens
indubitables qui existent entre la pensée et I’étre : Comment égaler la réflexion
aux dimensions réelles de la conscience ? (Je reviens ainsi a ce que M. Widmer
disait tout a I'heure a propos du retour au préréfléchi.) Réponse de Ricceur : par
Iinterprétation de I'épaisseur sémantique des symboles qui témoigne de cette
soudure de la conscience au réel. Le symbole enseigne qu’a la Sinngebung hus-
serlienne il faut ajouter une Sinnaufnahme (si j’ose dire) et que le Cogito vit ainsi
d’« échanges ». Cette reconnaissance de la condition réelle de la conscience oblige
le philosophe réflexif & un remaniement de sa méthode : « Une philosophie i#ns-
truite par les symboles a pour tache une transformation qualitative de la cons-
cience réflexive [...]. La tiche du philosophe guidé par le symbole serait de
rompre ’enceinte enchantée de la conscience de soi, de briser le privilege de la
réflexion » (II/2, p. 331, souligné par moi). D’autre part, si comme le pense
Riceeur I'étre est avant tout « puissance de faire exister », ¢’est-a-dire poiésis, une
ontologie du mythico-poétique est aussi en méme temps une ontologie du réel.

GaABRIEL WIDMER : Pour comprendre la conception du symbole selon
Riceeur, il faut critiquer, me semble-t-il, la soi-disanfe opposition kantienne
entre le noumene et le phénomeéne, et concevoir 1'univers symbolique comme
différent de celui du « Wissen » et celui des « Vorstellungen ». Je rappelle cette
définition que j’ai sous les yeux : « Le symbolisme n’est ... une dimension psy-
chique, cosmique ou poétique que dans 1’élément du langage. C’est pourquoi le
symbole ne saurait étre défini par autre chose qu'une structure du langage,
celle que j’ai appelée la puissance du double sens, je veux dire, ce pouvoir du
langage de dire autre chose que ce qu'’il dit, mais de le dire toujours indirecte-
ment, en prenant appui sur le sensible vers I'intelligible, sur le naturel vers I'exis-
tentiel, sur le mondain vers l'ontologique, sur ce qui est déja la vers ce qui nait
et vient» (Le symbole et le mythe, in Bulletin du Centre prolestant d’Etudes,
oct. 1963, p. 14-15). La connaissance du symbolisme requiert une maniere de
penser, une méthode qui lui soit conforme ; c’est I’herméneutique dont ’applica-
tion se déroule a l'intérieur de deux poles, la foi et la compréhension (je crois
pour comprendre et je comprends pour croire), en dehors desquels il ne peut y
avoir ni sens, ni recherche de sens. Mais peut-on alors adresser une critique
valable & P. Ricceur si 'on se tient, comme nous le faisons présentement, en
dehors de ce cercle et a I’extérieur de I'univers des symboles ? Ne sommes-nous
pas renvoyés a un prékantisme, dont Ricceur s’est délibéremment dégagé ?

Mme ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND : Quelle est la signification a donner au
terme de symbole ? J'avais toujours cru que le symbole était le signe qui mani-
festait une réalité absente et existant en dehors de ce symbole. Si, comme le dit
M. Widmer, la réalité est dans le symbole, je ne comprends plus et je serais
heureuse d’étre éclairée...

Mme N. RossiER-CHODAT : En tant que psychologue, j'essaie de décrire
I'apparition du symbole chez I'enfant.

Le petit enfant crée trés tot un lien avec sa mére qui représente « les autres ».
Grace a ce dialogue préverbal, 'enfant ressent peu a peu la réalité et la cons-
tance de sa personne et la réalité et la constance de la personne de sa mere.

EX



162 DISCUSSION

Ce dialogue est troublé par des interruptions, des absences de I'objet aimé,
des frustrations de toutes sortes. L’enfant qui a déja suffisamment intériorisé
son sentiment de constance personnelle peut alors combler les lacunes dues a
I’absence (de sa mére) au moyen d’hallucinations, de représentations mentales,
d’objets symboliques puis de mots tels que « maman ».

Ainsi commence la possibilité de nier ’absence, d’imaginer et de penser.

J’insiste sur le fait que le symbole ne relie pas seulement une réalité et un
sujet qui tend vers elle, mais qu’il s’inscrit dans la dialectique d’une présence
et d’'une absence.

P.-F. pE QUERVAIN : Selon le pasteur Widmer, dans I'ccuvre de Ricceur la
réalité parait se situer dans les symboles et pas au-dela des symboles. Cependant,
nous venons d’entendre que l'expérience psychothérapeutique avec les enfants
met en doute cette these : si le dialogue s’établit, les symboles s’estompent. J’ai
I'impression que d’un autre c6té, d’'un point de vue théologique, on pourrait
formuler une pareille réserve : il n’y a pas de réalité au-deld des symboles, tant
qu’il n’y a pas de dialogue entre Dieu et 'homme.

Il serait a savoir si Ricceur reste vraiment fidele a la thése citée, tout en par-
lant du Tout-Autre. Ou cette thése serait-elle lereflet que dans notre époque, pour
tout le monde, le dialogue entre Dieu et I'homme est devenu un « probléme»?

PIERRE JAVET : Je remercie Mme Rossier pour son intervention trés éclai-
rante dont la conclusion me semble répondre mieux que je n’aurais su faire aux
questions de Mme Virieux et de M. de Quervain. J’ajouterai seulement que
quand il s’agit de parler de Dieu, ou quand il s’agit pour Dieu de parler, le seul
langage possible est symbolique justement en raison de cette dialectique de
présence et d’absence propre au symbole, car la présence divine est elle-méme,
sil’on peut dire, dialectique de présence et d’absence ; a ce titre, Dieu est présent-
absent dans les symboles qui le manifestent ; ou encore : ils le manifestent a
I’« horizon » de la pensée humaine : « L’horizon est la métaphore de ce qui s’ap-
proche sans jamais devenir objet possédé» (Inf., p. 505).

R.P. GEorGgEs M. M. CoTTIER : L’exposé treés riche que nous venons d’en-
tendre suggére une série de questions qui concernent soit le caractére organique
de la pensée de Ricceur, soit des points particuliers.

1. Ricceur, dans la ligne de Nabert, entend se rattacher a la philosophie de
la réflexion, dont I'exigence premiere est une exigence d’immanence. Mais il
constate que le discours immanent est mis en échec, trouve une limite, avec la
symbolique du mal (qui est, notons-le en passant, privilégiée). Pourquoi Ricceur
parle-t-il simplement d’une limite, et non pas, comme on l'attendrait, d’une
contestation globale, d'un échec du discours philosophique comme tel ? Le
discours immanent n’a-t-il pas nécessairement une visée totalitaire ? Ne tend-il
pas a étre un savoir absolu de la totalité ? Son impuissance a intégrer le mal dans
son explication ne signifie-t-il pas des lors sa mise en question radicale ?

2. Peut-on confronter Freud et la phénomeénologie, pour autant que le pre-
mier, par son explication génétique, opére une réduction radicale, tandis que la
seconde laisse en suspens les questions qui se posent au niveau le plus fonda-
mental ? Cette question en implique une autre : I'interprétation que Ricceur
donne de Freud, p. 158 (la psychanalyse ne donne pas une problématique de
I'originaire) est-elle exacte ?

3. Une question analogue se pose au sujet de l'articulation de ’emprunt
hégélien a la philosophie de Ricceur. Dans I'opus hégélien, déja la Phénoméno-



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICEUR 163

logie de I'Esprit, en tant qu’elle est polarisée par le savoir absolu, se situe au
niveau du radical. Chez Hegel, la philosophie de la culture conduit nécessaire-
ment a la métaphysique.

4. Comment entendre I'explication de I’ambivalence du symbole, telle qu’elle
est affirmée a propos du symbole d’(Edipe ? Est-ce dans la structure du symbole
lui-méme que sont contenues nécessairement et exclusivement les deux inter-
prétations proposées ? Ou avons-nous la deux traitements herméneutiques d’un
méme symbole, fournis par I'histoire de la culture, dont la nature et le nombre
par conséquent se rattachent a ce symbole d’une maniére contingente ? Cette
question pose celle, plus radicale, du lien, intrinséque ou non, entre imagination
et raison.

5. La conception de la foi chez Ricceur serait a clarifier : le langage qui parle
les symboles est parlé aux hommes, mais par qui ? S’agit-il de la foi réponse a la
parole de Dieu ou d’une foi philosophique au sens de Jaspers ou encore d’une
foi qui englobe indistinctement 1'une et 'autre ?

PIERRE JAVET : 1. Je ne peux mieux faire que de renvoyer le P. Cottier, non
seulement au passage que je citais tout a ’heure a M. Schaerer sur la nécessaire
« transformation qualitative de la conscience réflexive », mais surtout aux
pages 504 et suiv. de De Uinterprétation ol Ricceur traite exactement dans les
mémes termes les mémes questions que celles que le P. Cottier me pose ici.

2. Commengons par la fin : la réponse a la question concernant la page 158
est solidaire du jugement qu’on porte sur l'interprétation (non freudienne,
Ricceur I'avoue p. 479-480) que Ricceur donne de la sublimation (p. 467-475) : a
ses yeux, la question de la sublimation reste chez Freud une question non résolue
car I'reud n’a pas réussi a résoudre le probléme de l'origine de I'évaluation ;
contrairement au refus freudien d’un « fondement éthique inhérent a la position
de I’ego », « il faut se donner la relation initiale du désir & une source de valorisa-
tion extérieure au champ énergétique pour que le désir entre en culture [...]
Il faut admettre une estime originaire de soi-méme, une Selbstachiung primi-
tive » (p. 472, 475). (On voit ici combien le P. Cottier a eu raison de rappeler tout
a I'heure la dette de Ricceur a I'égard de Nabert.) Par conséquent, pour Ricceur
qui ne pense pas que la réduction freudienne soit vraiment radicale (c’est-a-dire
d’une radicalité philosophique) la confrontation que le P. Cottier met en ques-
tion me semble légitime (voir aussi p. 380 et suiv.).

3. Ce qui fait la difficulté du raccord entre la phénoménologie de 1’Esprit et
la philosophie du symbole de Ricceur, ce n’est pas que I'une soit moins radicale
que l'autre, mais c’est que 1'une débouche sur le savoir absolu du Méme par
lui-méme, alors que l'autre ouvre sur la foi au Tout-Autre. Il y a donc « rupture »
de I'une a I'autre, « la phénoménologie du sacré ne prolonge pas une phénoméno-
logie de I'esprit » (Inf., p. 505).

4. L’exemple d’(Edipe illustre la dialectique de I’archéologie et de la téléo-
logie. Ces deux dimensions appartiennent nécessairement au symbole. Mais cela
ne veut pas dire nécessairement qu’elles n’auraient peut-étre pas pu étre mises
en lumieére par un couple d’interprétations autres que celles de Freud et de
Ricceur (p. ex. une interprétation réductrice de style marxiste opposée a4 une
interprétation prospective encore a venir, puisque pour Ricceur les grands sym-
boles sont toujours disponibles pour de nouvelles interprétations). — Je croirais
volontiers comme le P. Cottier que si — dans le fond, sinon dans leurs modalités
d’exécution — les deux interprétations opposées sont contenues nécessairement
dans le symbole, cela implique un lien intrinséque entre imagination et raison,



164 DISCUSSION

une raison du reste moins législatrice qu'heuristique, pour reprendre le terme
employé tout a I’heure par M. Widmer (cf. I'influence de Bachelard sur Ricceur).

5. Il semble que la question soit vite tranchée : « Je reste fidéle a la position
du probléme théologique par Karl Barth » (p. 504). Mais des doutes surgissent
aussitot aprés lorsqu’on voit Ricceur proposer d’ajouter a l'exégése kérygma-
tique de Barth une « phénoménologie du sacré au sens de van der Leeuw et
d’Eliade » (p. 505). Dieu parle-t-il aussi bien dans I'Orestie que dans I’Evangile ?
Certes, pour Ricceur, il y a une trés nette prévalence du témoignage biblique
sur tout autre, mais sans exclusion. Il n’y aurait du reste rien d’étonnant a ce
qu’une incertitude, ou ambiguité quant a la foi, réponde chez lui a son incerti-
tude quant a Dieu lui-méme.

J.-CLAUDE PIGUET : Si interpréter signifie « déchiffrer un sens que la cons-
cience n’a pas constitué », et si I'interprétation philosophique est compréhension
des symboles, je demande quel est le rapport entre le sens que ne constitue pas la
conscience et le symbole qui s’identifie a I'interprétation donnée par la conscience
d’un sens qu’elle n’a pas constitué.

En d’autres termes, quel est 'objet propre de la philosophie pour Ricceur ?
Si c’est le sens, comment la conscience philosophique peut-elle I’appréhender, si
elle ne I'a pas constitué ; et si elle le constitue sous forme de symbole par 'inter-
prétation, la philosophie de Ricceur ne devient-elle pas une philosophie de la
conscience, ce que justement il refuse !

2. Ricceur aboutit au langage comme réponse a une écoute préalable de la
parole, du logos. C’est 1a du reste un aspect heideggerien de la pensée de Ricceur.

Mais cette position est méthodologiquement intenable. Si I'on aboutit au
langage comme réponse de I'homme a une interpellation, c’est que, pour aboutir
14, il a fallu commencer, et commencer dans le langage. C’est donc le langage de
I’'homme qui a parlé le premier, non pas le logos.

Méthodologiquement, il faut a mon avis non pas aboutir a, mais partir du
logos comme écoute, et de la se demander a quelles conditions (selon quelle
méthode) ’homme peut répondre, dans son langage.

3. Si Dieu ne peut étre présent que dans et par des formes symboliques, je
demande pourquoi Jésus-Christ a di naitre réellement, et mourir réellement.
Ou la mort de I’homme, ou la naissance d'un homme, ne seraient-elles que des
symboles ?...

PiErRE JAVET : 1. J.-Claude Piguet me pardonnera si je rectifie un peu la
perspective de sa question qui n’est pas formulée exactement comme il faudrait
pour correspondre a la pensée de Ricceur. Celui-ci croit fermement qu’activité
et passivité, spontanéité et réceptivité sont inséparablement unies en I’homme :
c’est le sens de l'expression de #éciprocité du volontaire et de 'involontaire. Ce
qui est vrai de la volonté I’est de la conscience a tous ses niveaux : par I'imagina-
tion symbolique, la pensée mythique ou poétique vecueille un sens antérieur a
elle, mais comme ce sens est en quelque sorte informe parce qu’informulé, il est
vrai aussi qu’elle le forme en 1’exprimant dans ses symboles ; ce sens condensé
dans des symboles qu’elle n’a pas créés, 'intelligence philosophique a son tour
peut le recueillir et 'enrichir par son interprétation novatrice de sens (cf. 1I/2,
P. 324-326). C’est cette dialectique de réceptivité et d’activité qui fait de la
philosophie de Ricceur autre chose qu’'une philosophie de la conscience.

2. La critique de J.-Claude Piguet me semble étre une objection de principe
contre toute la philosophie réflexive, pour laquelle ce qui est premier dans



IMAGINATION ET REALITE DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICEUR 165

Pordre de I'étre ne I'est jamais dans 1'ordre de la méthode. (Sur la question du
point de départ, voir 1I/1, p. 24-25 ; II/2, p. 26 et suiv., p. 324-325, p. 332.)

3. Cette objection rejoint la cinquiéme question du P. Cottier. Peut-étre
faut-il faire chez Ricceur, avec toutes les difficultés que cela suppose, la distinc-
tion entre le philosophe et le chrétien, la compréhension du premier étant large-
ment déficitaire par rapport a la foi du second : « Ce que la théologie ordonne
au foyer christologique du témoignage, la philosophie de la religion I’ordonne au
désir d’étre de 'homme [...] Pour le philosophe, le Christ est le schéme de I'es-
pérance ; il ressortit a une imagination mythico-poétique, qui concerne 1’aché-
vement du désir d’étre. Cela ne suffit pas au théologien [...] Mais cela suffit au
philosophe, qui a maintenant de quoi élaborer une conception kérygmatique de
I’éthique qui ne soit plus, dans son principe, une sacralisation de I'interdiction »
(Démythiser Uaccusation, in Archivio..., 1965, p. 57 et 59). (Ces lignes doivent
étre lues avec prudence, car Ricceur n’en a pas repris les expressions les plus
étonnantes dans les passages paralléles de De linterprétation.) — D’autre part,
on peut penser que la naissance et la mort de Jésus-Christ ont da étre réelles
pour étre vraiment symboliques de ce dont elles devaient témoigner. Quant a
sa résurrection ?...

CHARLES GAGNEBIN : L’exposé trés dense de P. Javet nous a montré com-
ment Paul Ricceur, partant d’un savoir brisé et des paradoxes consécutifs a cet
émiettement, s’efforce de dépasser les dualités qui en surgissent par I’étude des
mixtes et surtout, parmi eux, des symboles connus par I'imagination mythico-
poétique. Sur ce, je voudrais greffer deux questions : pris objectivement, le sym-
bole issu de I'inspiration religieuse est un mixte certes, mais n’y a-t-il pas divers
types de symboles a distinguer ? Distinguer, par exemple, la métaphore et 1'ana-
logie de proportionnalité propre ? — Et pour saisir le véritable sens des sym-
boles religieux, n’est-il pas nécessaire de purifier I'imagination subjective ou se
mélent non seulement l'intelligible et le sensible, mais encore le pur et I'impur
(sans que le sensible soit assimilé a I'impur) ? Cette purification de I'imagination
subjective ne nous conduit-elle pas a récuser une expression aussi ambigué que
celle de « I'ambiguité paradoxale de Dieu » ? Source de pure lumiére, Dieu serait-il
ambigu de quelque maniére que ce soit ?

PIERRE JAVET : Ricceur ne dirait pas qu’il y a divers types de symboles a
distinguer ; il dit qu'’il faut distinguer le symbole des autres modes d’expression
figurée (analogie, allégorie, etc.). Le trait distinctif du symbole, c’est 'inhérence
indéfectible du sens second dans le sens premier. « L’analogie qui peut exister
entre le sens second et le sens premier n’est pas un rapport que je puisse porter
sous le regard et regarder du dehors. » « C’est en vivant dans le sens premier que
je suis entrainé par lui au-dela de lui-méme : le sens symbolique est constitué
dans et par le sens littéral. » Ricceur cite Blondel : « Les analogies se fondent
moins sur des ressemblances notionnelles (similitudines) que sur une stimulation
intérieure, sur une sollicitation assimilatrice (infentio ad assimilationem) »
(voir 11/2, p. 22 et Int., p. 25-26).

La deuxiéme question revient en partie a I’objection de M. Deschoux. Sur
le plan éthique, il va sans dire que Ricceur réclame cette purification (il préfére-
rait, je pense, parler d’épuration) : c’est précisément a cela que lui servent les
herméneutiques démystificatrices. Mais sur le plan tiéorique, force lui est bien
de constater '« impureté » insurmontable de la conscience, toujours décentrée
hors d’elle-méme.



	Société romande de philosophie : imagination et réalité dans la philosophie de Paul Ricœur

