
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 3

Artikel: Société romande de philosophie : imagination et réalité dans la
philosophie de Paul Ricœur

Autor: Javet, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ ROMANDE DE PHILOSOPHIE

IMAGINATION ET RÉALITÉ

DANS LA PHILOSOPHIE DE PAUL RICŒUR1

La vive discussion suscitée par De l'interprétation, l'essai de Ricœur
sur Freud, a surtout porté sur le bien-fondé de la lecture qu'il nous
propose de l'œuvre du créateur de la psychanalyse. Mais les mérites
de cette interprétation de Freud ne doivent pas faire oublier que cet
ouvrage est d'abord un hvre de philosophie, et que ce livre fait suite
à plusieurs autres 2 où s'exprime une pensée forte et originale. Je me
propose donc ici, pour essayer de les éclairer les unes par les autres,
de rattacher quelques thèses de ce dernier ouvrage aux positions
philosophiques définies antérieurement.

i. Pour un Cogito décentré

« Le commencement de la philosophie est une révolution copernicienne

qui centre le monde des objets sur le Cogito » (I, p. 443). Ricœur
n'a jamais renié la leçon de Descartes et de Kant. Mais dès son
premier hvre, il souhgnait avec tout autant de force que cette première
révolution n'est qu'un commencement ; elle doit être suivie d'un effort
d'approfondissement de la réflexion grâce auquel la philosophie puisse
reconnaître l'appartenance du Cogito à l'être qui l'englobe et le
soutient, « sans pourtant retourner à un règne des objets » (I, p. 35). La
conscience doit « abandonner son vœu d'auto-position, pour accueillir

1 Exposé présenté à la Société romande de philosophie, à Morges, le
22 mai 1966.

2 Les ouvrages principaux de Ricœur seront cités par les abréviations
suivantes :

I : Philosophie de la volonté, tome I : Le volontaire et l'involontaire (1950).

H/i : Philosophie de la volonté, tome II : Finitude et culpabilité, Ier volume :

L'homme faillible (i960).
II/2 : Philosophie de la volonté, tome II : Finitude et culpabilité, 2e volume :

La symbolique du mal (i960).
Int. : De l'interprétation, Essai sur Freud (1965).



I46 PIERRE JAVET

une spontanéité nourricière et comme une inspiration qui rompt le
cercle stérile que le soi forme avec lui-même » (I, p. 17). « L'acte du
Cogito n'est pas un acte pur d'auto-position ; il vit d'accueil et de

dialogue avec ses propres conditions d'enracinement » (I, p. 21).
Une grande partie de l'œuvre de Ricœur est consacrée à sonder

cette «jointure de l'être» (I, p. 22), à éclairer l'enracinement de la
conscience dans l'être, son ouverture à autre chose qu'elle-même, son
décentrement hors d'elle-même : l'enracinement de la conscience dans
le corps fait l'objet des recherches du Volontaire et Vinvolontaire et de
l'Essai sur Freud, tandis que l'ouverture de la conscience à la
Transcendance ou au Sacré, indiquée dans le Volontaire et l'involontaire, joue
un rôle décisif dans la Symbolique du mal et dans De l'interprétation.

Dès son premier hvre également, et c'est une idée qu'on retrouve
à la fin de De l'interprétation, Ricœur pensait que ces deux ouvertures
du Cogito ne sont pas indépendantes l'une de l'autre : « En faisant
éclater le cercle étroit que le soi tend à former avec lui-même, et en
dévoilant au cœur de la liberté un pouvoir non seulement de position
mais aussi d'accueil, la méditation de l'incarnation prépare à l'intelligence

d'un plus intime accueil qui achève la hberté dans son pouvoir
même de poser des actes. Peut-être le corps est-il une figure infirme de
la Transcendance, et la patience qui se penche sur l'infrangible condition

charnelle est-elle une figure voilée de l'abandon à la Transcendance

» (I, p. 36).
La philosophie est donc invitée à « une deuxième révolution

copernicienne, qui déplace le centre de référence de la subjectivité à la
Transcendance » (I, p. 443) et permette ainsi à la conscience de sortir
de son autisme, comme disait Thévenaz '.

Ce thème du décentrement de la conscience, du « dessaisissement
de la conscience au profit d'un autre foyer de sens » (Int., p. 62) constitue

le motif central du traité De l'interprétation. Interpréter, c'est
déchiffrer un sens que la conscience n'a pas constitué mais qui lui
vient d'ailleurs. La pratique de l'interprétation est pour le philosophe
« une ascèse de la réflexion qui commence par se laisser dessaisir de

l'origine du sens » (Int., p. 36). Les interprétations les plus opposées
du symbolisme religieux, celles qui, avec Freud, opèrent par réduction
à l'inférieur, ou celles qui, à l'inverse, opèrent par progression vers le

supérieur, comme font la phénoménologie de la religion ou l'exégèse
biblique, « ont en commun de décentrer l'origine du sens vers un autre

1 Mais alors que chez Thévenaz la raison sort de son autisme en se
reconnaissant « à découvert » du côté du non-sens toujours possible, c'est-à-dire en
se voyant comme suspendue au-dessus du vide, sans aucune autre assurance que
la claire conscience de cette situation risquée, chez Ricœur au contraire la
conscience rompt le « cercle stérile » qu'elle forme avec elle-même en se
reconnaissant insérée dans le plein de l'être qui la porte.



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR I47

foyer qui n'est plus le sujet immédiat de la réflexion — la « conscience »

— le moi vigile, attentif à sa présence, soucieux de soi et attaché à soi.
Ainsi l'herméneutique, abordée par ses pôles les plus opposés, représente

d'abord une contestation et une épreuve pour la réflexion, dont
le premier mouvement est de s'identifier avec la conscience immédiate.

[...] Sans doute nous faut-il être écartés de nous-mêmes, délogés
du centre, pour savoir enfin ce que signifie : Je pense, je suis » (Int.,
p. 62).

Mais l'existence de plusieurs interprétations simultanément
possibles des mêmes expressions poétiques ou religieuses permet de reconnaître

en elles des productions d'un langage à sens multiples ; cette
polysémie, mise au jour par la pluralité des exégèses possibles, Ricœur
la tient pour le caractère propre du symbole : « Notre parti sera de
définir, c'est-à-dire de hrniter, l'une par l'autre les deux notions de
symbole et d'interprétation. Selon nous, le symbole est une expression
linguistique à double sens qui requiert une interprétation, l'interprétation

un travail de compréhension qui vise à déchiffrer les
symboles » (Int., p. 18).

C'est précisément cette épaisseur de sens qui va faire du symbole
le pivot de la réflexion de Ricœur sur les « jointures » : dans le symbole
comme langage des pulsions va se concentrer le problème de la suture
entre la conscience et la vie corporelle, et dans le symbole comme
langage du Sacré, le problème de l'ouverture de la conscience à la
Transcendance. Mais comme ces langages symboliques recourent aux
mêmes grandes représentations cosmiques : Ciel, Terre, Eau, etc.,
c'est aussi le rapport de la conscience avec l'être du monde qu'une
réflexion sur le symbole est amenée à considérer.

Enfin, et ceci me semble un élargissement que les indications données

dans le Volontaire et Vinvolontaire ne laissaient pas prévoir, une
troisième interprétation des symboles y voit des œuvres de la culture
par lesquelles l'homme accède à la conscience de ce qu'il doit réaliser.
C'est pourquoi, aux figures de l'inconscient freudien en arrière de

nous, Ricœur oppose les figures de l'esprit hégélien en avant de nous
(Int., p. 444) qui constitue un troisième foyer de sens antérieur à la
conscience individuelle.

Nous avons donc à étudier successivement un triple décentrement
du Cogito, en arrière de lui-même dans le désir biologique, en avant
de lui-même dans l'esprit, au-dessus de lui-même dans la Transcendance,

en recourant pour cela à l'interprétation philosophique des
trois grands domaines symboliques que sont les rêves et les fantasmes
de l'inconscient (§ 2), les œuvres de la culture (§ 3) et les représentations

du Sacré (§ 4). Nous verrons ainsi comment la philosophie, par
cette triple interprétation des symboles, peut reconnaître en eux des
« index de la situation de l'homme au cœur de l'être » (II/2, p. 331).



I48 PIERRE JAVET

Il restera à examiner pour conclure (§ 5) si quelque chose de l'unité
de l'être ne se laisse pas entrevoir à travers l'unité du matériel
symbolique auquel l'imagination recourt pour ses créations les plus
diverses.

2. LE DÉSIR, PREMIÈRE SOURCE DE SENS

Freud considère les rêves et plus généralement tous les produits
de l'imagination comme des expressions du désir. Les images
signifiantes sont l'émergence au niveau de la conscience de quelque chose

qui n'est pas de l'ordre du sens : l'aspect quantitatif de la force du
désir. « L'inconscient n'est pas foncièrement langage, mais seulement
poussée vers le langage. Le « quantitatif », c'est le muet, le non-parlé
et le non-parlant, l'innommable à la racine du dire » (Int., p. 439).

Pourquoi cette « poussée vers le langage » dans le désir
D'abord parce qu'il s'adresse à autrui pour être satisfait (cf. Int.,

p. 315). Mais surtout parce qu'il n'obtient jamais entière satisfaction :

« Si l'homme pouvait être satisfait, il serait privé de quelque chose de

plus important que le plaisir et qui est la contrepartie de l'insatisfaction
: la symbolisation. La sémantique du désir est sohdaire de ce

report de la satisfaction, de cette médiatisation sans fin du plaisir »

(Int., p. 316). Ricœur retrouve ce même manque dans les fantasmes
de scène primitive que Freud assigne comme origines de la religion
(le meurtre du père, p. ex.). Le fantasme est un thème inépuisable pour
des interprétations mythiques toujours nouveUes « en tant qu'il parle
d'origine perdue, d'objet archaïque perdu, de manque inscrit dans le
désir ; ce qui suscite le mouvement sans fin de l'interprétation, ce
n'est pas le plein du souvenir, mais son vide, sa béance » (Int., p. 519).

Cette analyse de l'insatisfaction du désir rejoint celle de l'inquiétude

du evjuoç. dans L'homme faillible. C'est le nom qu'à la suite de
Platon Ricœur donne au « cœur » humain, à ce point de suture en
nous du biologique et du spirituel, qui constitue notre humanité et
où se joue le conflit entre le désir vital (èm9uu(a) et l'amour intellectuel

(ëpujç ; II/i, p. 108 ; cf. Int., p. 487). Or le 8uuoç est inquiet, car
« entre la finitude du plaisir, qui clôt un acte bien délimité et la scelle
de son repos, et l'infini du bonheur, le 8uu6ç glisse un indéfini et, avec
lui, la menace qui s'attache à une poursuite sans fin » (H/i, p. 142).

Le vide, la béance, sont donc bien pour Ricœur des déterminations
fondamentales de notre humanité, et le langage prend sa source à ce
niveau-là de profondeur *. Mais le rapprochement du désir, au sens
freudien, avec le 8uuoç plutôt qu'avec l'èm8uuia montre aussi que le
désir est autre chose qu'une force simplement vitale et qu'il faut le

1 La discussion des problèmes posés par la linguistique contemporaine se
situe donc pour Ricœur au centre de sa pensée (voir Esprit, mai 1967, p. 801-821).



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR I49

situer en ce point obscur au fond de nous-mêmes où la conscience est
branchée sur la vie, où la culture s'enracine dans la nature : « Que le
désir soit à la fois le non-dit et le vouloir dire, l'innommable et la
puissance de parler, voilà ce qui en fait le concept limite à la frontière
de l'organique et du psychique» (Int., p. 441-442).

L'exemple de philosophes comme Nietzsche, Schopenhauer,
Spinoza et Leibniz, « qui ont tenté d'articuler les modes de la
connaissance sur les modes du désir et de l'effort » (Int., p. 439) aide à
concevoir la dépendance de la parole et de la pensée à l'égard du
désir ; cette haison échappe néanmoins doublement à la conscience :

d'une part parce que la conscience n'est pas maîtresse des significations

qui ne viennent pas d'elle et qui se logent en elle souvent à son
insu, mais aussi et surtout parce que la conscience ne peut pas
vraiment comprendre comment ces significations se forment et viennent
à eUe ; la réflexion sur le symbolisme de l'inconscient peut bien approcher

de la frontière de l'organique et du psychique, elle ne le supprime
pas. Le passage du désir à la parole reste une énigme qu'aucun système
conceptuel ne peut résoudre. Nous sommes là en présence d'une de

ces « jointures de l'être » dont Ricœur dit qu'on les aperçoit dans une
« intuition aveuglée qui se réfléchit en paradoxes » (I, p. 22).

3. L'imagination poétique, deuxième source de sens

Rien n'obhge à comprendre la poésie exclusivement sur le modèle
du rêve, comme fait Freud. On peut y voir aussi, à la manière de

Bachelard, une création originale de sens. C'est la position qu'adopte
Ricœur : « C'est le poète qui nous montre la naissance du verbe, tel
qu'il était enfoui dans les énigmes du cosmos et de la psyché. La
force du poète est de montrer le symbole au moment où « la poésie
met le langage en état d'émergence », pour parler comme Bachelard »

(Int., p. 25).
Qu'est-ce que l'imagination poétique pour avoir un tel pouvoir
D'une manière très générale, l'imagination est essentieUement le

« pouvoir d'évocation de la possibilité » (Int., p. 529). Freud, Nietzsche
et Marx, aux titres du « principe de réahté », du « retour éternel » ou
de la « nécessité comprise », veulent ramener l'homme à son « affrontement

avec la réahté nue » : « Face à 1'« illusion », à la fonction fabulatrice,

l'herméneutique démystifiante dresse la rude disciphne de la
nécessité. [...] Mais en retour, objecte Ricœur, à cette disciphne du
réel, à cette ascèse du nécessaire, ne manque-t-il pas la grâce de

l'imagination, le surgissement du possible » (Int., p. 43-44). La disciphne

du réel ne doit pas étouffer en nous le « courage du possible »

(I, p. 31) qui se manifeste dans l'imagination, laqueUe n'est donc pas
fuite hors du réel, mais contestation courageuse de sa nécessité au



150 PIERRE javet

nom d'une autre réahté dont l'ontologie esquissée au § 5 montrera la
possibilité.

Il faut comprendre que les grands mythes sont le produit de cette
imagination courageuse du possible.

Ils l'évoquent pour commencer comme originaire : « Ce qui fait la
force d'un symbole religieux, c'est qu'il est la reprise d'un fantasme
de scène primitive converti en instrument de découverte et d'exploration

des origines [...]. A travers sa fonction vestigiale, le symbole
montre à l'œuvre une imagination des origines dont on peut bien dire
qu'eUe est historiale, geschichtlich, parce qu'elle dit un avènement,
une venue à l'être, mais non historique, historisch, parce qu'eUe n'a
aucune signification chronologique » (Int., p. 518-519).

Mais cette évocation du possible comme originaire n'est pas propre
à la conscience mythique ; c'est aussi une méthode philosophique que
Ricœur pratique parfois à l'instar de Husserl. Ainsi, pour se justifier
d'avoir fait abstraction de la faute et du péché qui asservissent la
volonté, Ricœur fait remarquer dans le Volontaire et l'involontaire
qu'« une description eidétique peut prendre pour tremplin une
expérience même imparfaite, tronquée, défigurée, voire même purement
imaginaire » (I, p. 28). Le mythe de l'innocence « fournit cette
expérience imaginaire [...] qui sert de tremplin à la connaissance des structures

humaines » (I, p. 31).
De même, dans L'homme faillible, loin de se borner à décrire

l'homme empirique déchu, l'anthropologie philosophique doit ressaisir
« l'originaire qui est à la racine du déchu » (II/i, p. 127). « Cette
compréhension de l'originaire d'abord, du déchu ensuite, à partir et par
le moyen de l'originaire, requiert sans doute une espèce d'imagination,
l'imagination de l'innocence [...] mais cette imagination n'est pas un
rêve fantastique ; c'est une « variation imaginative » pour parler
comme Husserl, qui manifeste l'essence, en rompant le prestige du
fait ; en imaginant un autre fait, un autre régime, un autre règne,
j'aperçois le possible et dans le possible l'essentiel» (II/i, p. 128).
« Cette imagination n'a rien de scandaleux pour la philosophie ;

l'imagination est un mode indispensable d'investigation du possible »

(II/i, p. 161). Par cet usage qu'elle fait de l'imagination, la philosophie,

sans rien abdiquer de sa rigueur rationnelle, se rapproche du
mythe et se met en état de le comprendre et de se laisser instruire par
lui.

Mais ce possible originaire est aussi imaginé comme ultime.
L'imagination apparaît alors comme la fonction propre de l'espérance qui
attend le rétabhssement final de l'originaire, en particuher de 1'« unité
de la création » (I, p. 399) dans laqueUe seront réconciliées nécessité
et liberté, nature et morahté. En termes kantiens, c'est l'espérance du



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR I5I

bonheur. Mais si l'imagination nous en donne des figures possibles,
c'est la raison qui exige le bonheur et c'est la sensibilité qui atteste sa

possibilité : « La raison exige la totalité, mais l'instinct du bonheur,
en tant que sentiment qui anticipe l'accomplissement plutôt qu'il ne
le donne, m'assure que je suis dirigé vers cela même que la raison
exige » (II/i, p. 86 ; cf. II/i, p. 118).

L'image du bonheur est ainsi une sorte de scheme par l'intermédiaire

duquel la raison communique avec la sensibilité ; dans son rôle
au service de l'espérance, l'imagination conserve donc le caractère
intermédiaire ou mixte que non seulement Kant, mais aussi Platon
ou Descartes lui avaient reconnu, et qui nous permettra plus loin de
le rapprocher du Guuoç et du désir.

Enfin, l'imagination du possible apparaît sous une troisième forme
comme imagination des possibilités propres de l'homme. Elle prend
alors le nom hégélien d'esprit. Le possible est ici la « projection de nos
possibilités propres sur le registre de l'imaginaire » (Int., p. 478),
1'« avance que l'esprit prend sur lui-même » (ibid., p. 504), 1'« anticipation

de moi-même » (ibid., p. 505). L'imagination joue vraiment ici un
rôle créateur : les figures anticipatrices de l'avenir constituent des

objectifs pour le progrès de l'histoire ; en donnant ainsi rendez-vous
à l'homme dans l'avenir, l'imagination à la fois ouvre cet avenir et
fournit l'énergie de s'y élancer. Le pouvoir créateur de l'imagination,
que Ricœur appelle « fonction mythico-poétique » (Int., p. 522, 529),
est le moteur du processus par lequel l'homme se crée lui-même. A
ce titre, l'imagination s'identifie avec la liberté. Mais alors que pour
Sartre l'imagination ne manifeste que le pouvoir néantisant de la
liberté, chez Ricœur au contraire, elle ne témoigne pas seulement de

l'indépendance de la liberté à l'égard de la nécessité mais aussi de son
pouvoir concret d'affirmation et de promotion de soi. Au surplus, ce

pouvoir d'affirmation n'est pas exclusif d'un « pouvoir d'accueil »

(I, p. 36) avec lequel au fond elle s'identifie, comme nous le verrons
plus loin (§ 5).

Il est important de remarquer que si les symboles mythiques ou
poétiques ont été produits par des hommes, ils contiennent néanmoins
infiniment plus que leurs créateurs avaient conscience d'y avoir mis ;

cet excès de sens est proprement inépuisable ainsi qu'en témoigne
l'exégèse sans fin et toujours recommencée des grandes figures mythiques,

comme Œdipe, Faust ou Don Juan. Ce sont donc maintenant
ces figures et ces symboles eux-mêmes qui sont foyer et source de sens

pour l'interprète qui les scrute et pour le philosophe qui les médite. Le
cogito est donc bien ici, pour la deuxième fois, décentré hors de lui-
même.



152 PIERRE JAVET

Mais cet excès de sens ne nous renvoie-t-il pas simplement aux
ténèbres de nos pulsions refoulées Nous rencontrons ici le problème
posé par le fait que les expressions symboliques de l'imagination
prospective sont les mêmes que celles qui sont issues du fond archaïque
de notre inconscient : « Progression et régression sont portées par les
mêmes symboles, la symbohque est le heu de l'identité entre
progression et régression» (Int., p. 474).

Cette identité ne signifie pas qu'un symbole renvoie dans certains
cas aux pulsions inconscientes du désir alors que dans d'autres il serait
l'expression d'une haute vérité ; c'est simultanément que le même
symbole comporte cette double visée : ainsi, dans la tragédie de

Sophocle, Œdipe est à la fois la figure du complexe qui porte son nom
et ceUe de l'homme en quête de la vérité (voir Int., p. 495 et suiv.).
« C'est le symbole qui, par sa surdétermination, réalise l'identité
concrète entre la progression des figures de l'esprit et la régression vers
les signifiants-clés de l'inconscient » (Int., p. 479).

Le symbole réalise ainsi 1'« unité concrète » (Int., p. 478-479) du
langage de la vie du corps et de celui de la vie de l'esprit. Cette unité
n'est pas analysable, ce qui signifie que, à la différence de l'allégorie,
le symbole ne peut pas être traduit, car ce qu'il unit n'est pas objectivement

coordonnable : l'unité du charnel et du spirituel dont il témoigne

reste un paradoxe pour notre savoir objectif toujours dichotomique.

Si maintenant, de ce mixte qu'est le symbole, nous remontons à

sa source, nous retrouvons l'idée que l'imagination mythico-poétique
est située en ce lieu que nous avons reconnu être celui du désir et du
6uuoç, où le spirituel communique avec le vital et où peut-être le seul
et même élan qui anime tout notre être ne s'est pas encore scindé en
deux directions divergentes. C'est la présence de l'imagination en cet
endroit qui en fait le lieu de naissance du langage. Et c'est aussi cela
qui lui permet de s'emparer d'un fantasme de l'inconscient pour le
«convertir en instrument de découverte et d'exploration» (Int.,
p. 518). Par conséquent, si cette analyse est exacte, « la fameuse fonction

de sublimation n'est pas un procédé supplémentaire, dont une
économique du désir pourrait rendre compte. Ce n'est pas un mécanisme

qu'on puisse mettre sur le même plan que les autres « destins »

de pulsion, à côté du « renversement », du « retournement contre soi-
même » et du « refoulement ». La sublimation, pourrait-on dire, c'est
la fonction symbohque elle-même, en tant que coïncident en eUe le
dévoilement et le déguisement » (Int., p. 479).

Ainsi, de même que Le volontaire et l'involontaire propose l'image
d'une liberté incarnée, on peut dire que De l'interprétation en propose
une de l'imagination incarnée, à la faveur de laquelle l'activité
spirituelle la plus élevée communique avec l'énergie vitale la plus élémen-



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR I53

taire. « C'est avec des désirs empêchés, déviés, convertis, que nous
nourrissons nos symboles les moins charnels » (Int., p. 479). « Les figures

les plus novatrices que l'artiste, l'écrivain ou le penseur peuvent
engendrer mobilisent des énergies anciennes, d'abord investies dans
des figures archaïques ; mais en mobihsant ces figures, comparables
à des symptômes oniriques ou névrotiques, le créateur révèle les
possibles les moins révolus, les moins advenus, et les érige en symboles
neufs de la douleur de la conscience de soi » (Int., p. 501). Ricœur
propose donc d'« interpréter le phénomène de culture comme le miheu
objectif dans lequel se sédimente la grande entreprise de sublimation
avec sa double valence de déguisement et de dévoilement » (Int.,
p. 503). La culture, et ses synonymes «éducation» et «Bildung)},
« font fonction de seconde nature, parce qu'eUes remodèlent la nature
première ; en elles se réahse le mouvement magnifiquement décrit par
Ravaisson à l'occasion de l'exemple limité de l'habitude ; c'est en
même temps le retour de la hberté à la nature par la reprise du désir
dans l'œuvre de culture. Par la surdétermination du symbole, cette
œuvre est fortement suturée au monde de la vie [...] ; en mobihsant
toutes nos enfances, tous nos archaïsmes, en s'incarnant dans
l'onirique, le poétique garde l'existence culturelle de l'homme de n'être
qu'un immense artifice, un futile « artefact », un Leviathan sans nature
et contre nature» (ibid.).

4. Le Sacré, troisième source de sens

Aux deux dimensions du symbole étudiées jusqu'ici, nous devons
maintenant en ajouter une troisième qui implique un décentrement du
cogito autrement plus radical que les deux précédents.

Les symboles par lesquels l'homme dit son désir ou ses aspirations
sont très souvent empruntés à la nature ; pour s'exprimer lui-même,
l'homme recourt aux grandes réalités expressives du cosmos. Mais
en retour, ces réalités ont toujours une signification plus riche que
ceUe que l'homme projetait sur elles. « Homme Ubre, toujours tu
chériras la mer! » La mer est bien le symbole qui exprime l'aspiration de
l'homme à la liberté ; mais elle dit en même temps beaucoup plus.
Ainsi, quand l'homme fait parler la nature, ceUe-ci lui dit beaucoup
plus que ce qu'il a voulu lui faire dire. Une nouvelle source de
significations apparaît ainsi, qui est le cosmos lui-même.

Toutefois, cette signifiance du monde ne s'exprime que dans le
langage de l'homme : « Lors même que ce sont des éléments de l'univers
qui portent le symbole —¦ Ciel, Terre, Eau, Vie, etc. — c'est la parole
— parole de consécration, d'invocation, commentaire mythique —
qui dit l'expressivité cosmique par la grâce du double sens des mots

terre, ciel, eau, vie, etc. L'expressivité du monde vient au langage



154 pierre javet

par le symbole comme double sens» (Int., p. 23-24). «Certes, le
Psaume dit : « Les cieux racontent la gloire de Dieu » ; mais les cieux
ne parlent pas ; ou plutôt ils parlent par le prophète, ils parlent par
l'hymne, ils parlent par la liturgie ; il faut toujours une parole pour
reprendre le monde et faire qu'il devienne hiérophanie » (Int., p. 25).

Si l'imagination mythico-poétique peut ainsi, par son pouvoir
symbohque, donner à la nature la parole qui lui manque, cela signifie
qu'eUe n'est pas seulement en nous le point de jonction de l'organique
et du psychique, mais aussi le moyen par lequel nous communiquons,
et communions, intimement avec l'ensemble du cosmos.

Mais dans ce surplus de signification que la nature lui renvoie
comme en écho à sa propre parole mythique ou poétique, l'homme
croit souvent reconnaître une manifestation du divin. Ricœur admet
la validité de cette dimension sacrée du symbole rehgieux. C'est là
chez lui un acte de foi clairement reconnu : « Je crois que l'être peut
encore me parler » (II/2, p. 327). A la fois heideggerien et johannique,
cet acte de foi est la « croyance que le langage qui porte les symboles
est moins parlé par les hommes que parlé aux hommes, que les hommes
sont nés au sein du langage, au miheu de la lumière du logos « qui
éclaire tout homme venant au monde » (Int., p. 38).

Ricœur avoue sans difficulté que cette croyance ne peut pas être
absolument justifiée au niveau de la philosophie. « Notre méthode de
pensée ne nous permet pas de résoudre dans le fond la question du
symbolisme religieux » (Int., p. 504). Mais il ne pense pas que cet acte
de foi soit préjudiciable à la philosophie ; au contraire, il lui permet
de progresser dans la compréhension de soi-même et ainsi, « en se

comprenant mieux, le phüosophe vérifie jusqu'à un certain point le
pari de sa foi » (II/2, p. 287).

En admettant cette « inversion de la visée intentionnelle en
kérygme, en manifestation et en proclamation » (Int., p. 38), la
conscience renonce absolument à sa prétention d'être l'unique origine
du sens et elle se contente d'être simplement lieu d'accueil pour le
sens. Elle réalise ainsi le grand décentrement de la seconde révolution
copernicienne « qui déplace le centre de référence de la subjectivité à la
Transcendance. Ce centre, je ne le suis pas et ne puis que l'invoquer
et l'admirer dans ses chiffres qui sont ses signes épars » (I, p. 444). A
ces termes empruntés à Jaspers, la fin de la Symbolique du mal substitue

un langage plus heideggerien, mais l'idée reste la même : « Le
Cogito doit encore découvrir que l'acte même par lequel il s'arrache à
la totalité ne cesse de participer à l'être qui l'interpelle en chaque
symbole » (II/2, p. 331).

Il faut noter ici encore que c'est dans un langage proféré par
l'homme que cette interpellation retentit. L'imagination symbolique
joue donc un rôle encore plus fondamental que ceux que nous lui



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR 155

avons reconnus jusqu'à présent puisqu'eUe nous met en communication

avec cette source ultime, non seulement des significations, mais
de l'être, qui est le logos divin.

5. L'unité mystérieuse de l'être

Parvenue à ce point extrême de son enquête sur les symboles, la
réflexion peut se demander si cette sorte d'affinité que l'imagination
semble avoir avec Dieu ne permet pas d'éclairer ses deux autres
activités au service du désir et de l'esprit, et ainsi de sonder un peu le
mystère de l'unité de l'être à la faveur de laquelle notre fonction
symbolique doit de pouvoir jouer simultanément des rôles en apparence
aussi opposés.

Nous avons examiné plus haut (§ 3, fin) l'union du désir et de

l'esprit. Il reste donc à voir ici leurs relations avec le Sacré, et, pour
commencer, l'union étroite du pouvoir de promotion de soi qu'est
l'esprit avec les symboles de la Transcendance.

Ricœur voit dans le pouvoir auto-créateur de l'homme un pouvoir
de répondre à l'appel que les symboles du sacré adressent à l'homme :

« Les symboles du sacré désignent l'impact dans la culture d'une réalité

que le mouvement de la culture ne contient pas ; ils parlent du
Tout-Autre, du Tout-Autre que toute histoire ; de cette manière, ils
exercent sur toute la suite des figures de la culture une attraction et
un appel » (Int., p. 508). « Ils sont la prophétie de la conscience ; ils
manifestent la dépendance du soi à une racine absolue d'existence et
de signification, à un eschaton, à un ultime vers lequel pointent les

figures de l'esprit » (Herméneutique et réflexion, in Archivio di filosofia,
Padoue, 1962, p. 34). Si l'homme est projet de soi, c'est pour pouvoir
répondre à cet appel dont il n'a pas pris l'initiative lui-même. La
liberté de l'homme n'est donc pas un commencement absolu, mais
une liberté pour répondre. Nous retrouvons ici une idée chère à

Thévenaz qui disait que la liberté de l'homme est une liberté responsable
parce que répondante.

L'opposition de Ricœur à la conception sartrienne de la liberté
montre bien le lien qui existe à ses yeux entre le pouvoir auto-créateur
de l'homme et son statut de créature : « Le kérygme, c'est ce que
l'homme accueille au cœur de son vouloir et qu'il ne peut pas « faire ».

Ma conviction est que la réduction de ce « don » au « faire » humain
marque en même temps la perte du pouvoir de se projeter. A cet
égard, je récuse entièrement l'alternative sartrienne : si l'homme est
créé, alors il n'est pas libre. Je crois qu'il est créé, dans son pouvoir de

se projeter, par le don d'espérance inscrit en lui par un autre » (Démy-
thiser l'accusation, discussion, in Archivio..., 1965, p. 75). Si l'espérance



156 PIERRE JAVET

est un don, on comprend que l'imagination qui est inséparable d'elle
soit vraiment, au sens fort, une grâce, et qu'ainsi les symboles du
Sacré puissent bien être aussi, en même temps et sans contradiction,
des figures de l'esprit projetées par l'imagination symbohque de
l'homme.

L'union du désir avec le Sacré, la sorte de connivence au fond de

nous du divin et de l'animal, qui fait que les symboles rehgieux sont
indivisiblement signes de Dieu, ou figures de l'esprit, et masques de

nos désirs, va nous plonger dans les ténèbres épaisses de l'ontologie
et de la théologie : par son être le plus primitif, par cette vie organique
qui est le support de toute son existence, l'homme participe à la
puissance de l'être.

L'être n'est pas pour Ricœur un en-soi pétrifié et inerte ; il faut le
concevoir au contraire comme « affirmation vivante, puissance d'exister

et de faire exister » (Négativité et affirmation originaire, in Ricœur,
Histoire et vérité, 2e éd., p. 332). De cette manière, le désir par lequel
la vie s'affirme en nous serait, au même titre que l'effort de l'esprit par
lequel nous promouvons notre humanité, une manifestation de ce

pouvoir créateur global à l'œuvre dans tout l'univers. Car le dernier
mot de l'univers n'a pas encore été dit, tout le possible n'est pas encore
devenu réel. Si donc le réel n'est pas le nécessaire absolu, l'imagination
n'est pas forcément mystificatrice et l'espérance des choses imaginaires
est permise. Contre Freud, Marx et Nietzsche, Ricœur maintient donc

que la réalité n'est pas seulement « la nécessité offerte à ma résignation

» mais aussi « la possibilité ouverte à la puissance d'aimer » (Int.,
p. 528). Et les derniers mots de De l'interprétation opposent précisément

à « la simple résignation à l'Ananké, l'amour de la Création »

(Int., p. 529).
Ricœur sait bien que la notion de « puissance naturelle » est exclue

de la connaissance objective. Mais il pense qu'une réflexion sur l'action
peut et doit la récupérer comme « catégorie pratique », et qu'une teUe

catégorie a une portée ontologique plus profonde que les catégories
théoriques, s'il est vrai, comme nous l'avons brièvement indiqué plus
haut (§ 2, fin), que la connaissance est seconde par rapport à l'effort
d'affirmation de soi qui constitue notre existence (voir Nature et liberté,
in Existence et nature, les Etudes philosophiques, PUF, 1962, p. 137).
Cette notion de puissance naturelle ne peut donc pas figurer dans une
ontologie spéculative de type traditionnel ; il n'est pas question pour
Ricœur de constituer une sorte de « théologie naturelle du désir » pour
expliquer l'unité des différentes formes de cette puissance (Archivio...,
1965, p. 75). « Cette puissance, je ne peux l'appréhender que dans une
mythique de la création » (Int., p. 529). Le mot création n'est pas ici
un concept mais un « symbole rationnel » qui désigne l'unité, objecti-



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR 157

vement inconcevable, qui peut « rassembler toutes les formes d'êtres
par-delà tout savoir brisé » (I, p. 399). « Pour moi, le Sacré prend la
place du savoir absolu, mais il n'en est pas pour autant le substitut ;

sa signification demeure eschatologique et ne peut jamais être
transformée en connaissance ou en gnose » (Archivio..., 1962, p. 33).

Cette « mythique de la création », que Ricœur appeUe aussi «

intelligence de la foi» (Int., p. 507), «intelligence de l'espérance» (ibid.,
p. 508) ou « intelligence du seuU » (ibid., p. 506, 507, 508), travaille au
moyen de « symboles rationnels » (Int., p. 508) ou de « chiffres spéculatifs

» (II/i, p. 13) qui sont les « catégories de l'espérance » (Int.,
p. 507) et qui lui servent à penser les seuils que l'espérance franchit
lorsqu'eUe attend et imagine le rétabhssement eschatologique de
l'unité première de la création.

QueUe image, « à la fois symbohque et raisonnable » (Int., p. 507),
Ricœur propose-t-il de Dieu

A la fin de La symbolique du mal, nous trouvons la figure contradictoire

d'un Dieu qui est à la fois le Dieu juste et miséricordieux de la
tradition biblique et le Dieu méchant de la tragédie grecque. La raison
de cette ambiguïté réside dans le fait que le mal ne peut pas être compris

totalement et uniquement à partir de la liberté humaine. Il ne
relève donc pas tout entier de l'homme, mais aussi du monde. C'est
cette fatalité tragique du mal qui fait que la figure du Dieu méchant
ne peut jamais disparaître tout à fait. « Parce que la théologie tragique
est toujours possible, quoique indicible, Dieu est Deus absconditus »

(II/2, p. 299).
De même, à la fin de De l'interprétation, à propos de l'opposition

freudienne des instincts de vie et des instincts de mort, nous retrouvons

l'expression de cette même ambiguïté paradoxale de Dieu :

« En opposant Eros à la mort, Freud retrouvait un certain fond
mythique, véhiculé par la tradition du romantisme allemand ; à

travers celui-ci, il a su remonter à Platon et à Empedocle et appeler Eros
« la puissance qui fait tenir toutes choses ensemble ». Mais il n'a, à

aucun moment, soupçonné que cette mythique d'Eros pourrait
concerner une épigénèse du sentiment religieux, ni que Eros pourrait
être un autre nom du Dieu johannique [....] Freud me paraît exclure
sans raison, je veux dire sans raison psychanalytique, la possibilité
que la foi soit une participation à la source d'Eros et qu'ainsi eUe

concerne, non la consolation de l'enfant en nous, mais la puissance
d'aimer, que la foi vise à rendre adulte cette puissance, face à la haine
en nous et hors de nous — face à la mort. Or, ce qui seul peut échapper
à la critique de Freud, c'est la foi comme kérygme de l'amour :

« Dieu a tant aimé le monde... » ; mais sa critique peut m'aider en
retour à discerner ce qu'exclut ce kérygme de l'amour : une christologie

pénale et un Dieu moral — et ce qu'il imphque : une certaine



158 PIERRE JAVET

coïncidence du Dieu tragique de Job et du Dieu lyrique de Jean »

(Int., p. 5I4-5I5)-
Enfin, Ricœur rapproche le Dieu de Kierkegaard, dont l'amour

se situe au-delà de toute morale, et le Deus sive natura de Spinoza :

« Nous avons atteint ici un point qui paraît indépassable ; ce n'est pas
un point de repos, mais de tension ; car il n'apparaît pas encore
comment pourraient coïncider la « personnalité » du Dieu qui pardonne et
I'« impersonnalité » du Deus sive natura. Je dis seulement que les deux
manières de suspendre l'éthique, celle de Kierkegaard et ceUe de

Spinoza, peuvent être la même [...] comme l'atteste la dialectique de
« Dieu » et de la « Déité » sous-jacente à toute la théologie occidentale ;

mais je ne sais pas leur identité » (Int., p. 527).
Ces textes, qui sont comme des jalons pour une recherche future,

traduisent bien l'embarras de Ricœur devant des paradoxes qu'il ne
voit pas encore très bien comment insérer dans son discours philosophique.

Mais une chose est certaine pour lui : de même que la
signification du mal et du péché ne peut être reconnue que rétrospectivement,

« après coup », à partir de la justification (II/2, p. 141-144), et
que ce qui peut rendre compte de la situation de l'homme, « c'est une
histoire, non une logique, et une histoire qu'il faut sans cesse déchiffrer
sous le signe d'une promesse, d'une bonne nouvelle » (Int., p. 507), de

même, des deux figures de Dieu, celle que nous pouvons aimer est
sans aucun doute plus révélatrice de Dieu lui-même, quel qu'il soit,
que celle devant laqueUe nous ne pouvons que nous résigner.

Pierre Javet.

DISCUSSION DE L'EXPOSÉ DE M. PIERRE JAVET

RÉSUMÉ DE L'EXPOSÉ

La tâche que Paul Ricœur assigne à sa « réflexion concrète » est de comprendre
l'enracinement de la conscience dans la vie biologique, son appartenance au

mouvement historique de la culture, sa participation à l'être du monde et son
ouverture à la Transcendance. La reconnaissance de cette quadruple référence
du « cogito » à des réalités qui lui sont extérieures le dépouille de son privilège
de source exclusive des significations et fait éclater les limites étroites dans
lesquelles une philosophie de la conscience risque de s'enfermer.

S'inspirant librement des exemples kantien et hégélien, la réflexion de
Ricœur porte sur les objets que le sujet se donne.

Dans le cadre d'une réflexion sur le mal, ces objets sont les symboles et les
mythes religieux où s'exprime la conscience coupable. Comment le philosophe
peut-il comprendre le sujet en s'appuyant sur des objets aussi contestés Car à
des interprétations soucieuses de respecter et de promouvoir le sens porté par



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR 159

ces symboles (exégèse biblique, phénoménologie de la religion) s'opposent d'autres

interprétations qui se veulent démystificatrices (Marx, Nietzsche, Freud).
Dans son traité De l'Interprétation (1965), Ricœur propose une synthèse dialectique

de ces deux types d'interprétation fondée sur le caractère synthétique du
symbole. La réflexion sur le symbole est ainsi conduite à reconnaître dans le
sujet lui-même une fonction synthétique créatrice de symboles, l'imagination
mythico-poétique, dans laquelle précisément se réalise l'unité des quatre racines
de la conscience.

En plaçant ainsi cette imagination au cœur du sujet, Ricœur propose une
anthropologie et une ontologie où l'homme apparaît à la fois comme affirmation
de soi, comme effort créateur de soi, et comme pouvoir d'accueil à l'égard de
l'Etre qui se donne à lui et lui communique sa puissance d'exister. — Mais
quelle est l'intelligibilité de cette ontologie métaproblématique et symbolique,
qui n'est pas savoir absolu, mais « intelligence de l'espérance », pour laquelle
l'Eros freudien tend à s'identifier paradoxalement à l'Eros platonicien et à

TAgapè johannique
Pierre Javet.

Mme Antoinette Virieux-Reymond : Sur le plan de la réalité concrète,
les contraires composent entre eux, mais il me semble que sur le plan de la
métaphysique, il y a option nécessaire. Dès lors, comment M. Ricœur peut-il accueillir,
en même temps, le naturalisme spinoziste et une philosophie de la transcendance
divine sans encourir le reproche d'éclectisme

Marcel Deschoux : Il importe de distinguer entre la complexité d'une
description attentive aux aspects multiples du réel (et que M. Ricœur conduit
avec un grand talent) et l'incertitude d'une perspective philosophique qui semble
éluder les oppositions fondamentales. Le contraire de ce qui est valeur ne peut
être que non-valeur. On peut certes demeurer dans le doute sur ce qu'est, par
exemple, la justice. Mais on ne saurait douter qu'elle ne soit radicalement autre
que l'injustice. Aussi résiste-t-on quand la méditation des symboles conduit
M. Ricœur à étendre à Dieu même cette disgrâce d'impureté et d'ambivalence
qui ne caractérise que trop la condition des hommes. Plus généralement, T«

ambiguïté » — nom noble de l'éclectisme — ne recouvrirait-elle pas, dans la
philosophie contemporaine, un certain recul devant les options proprement
philosophiques

Pierre Javet : Ce qui m'impressionne chez Ricœur, c'est sa manière de ne
rien exclure a priori, mais au contraire de se laisser instruire par les positions en

apparence les plus contradictoires de la tradition philosophique ou des sciences
humaines contemporaines, dans le but de com-prendre le plus de choses
possibles. Mais je ne crois pas qu'il soit juste de l'accuser d'éclectisme, car sa
méthode consiste à poser aux auteurs dont il s'inspire des questions précises qui
relèvent d'une problématique cohérente qui lui est propre. Ainsi, les pensées
auxquelles il se réfère ne sont pas pour lui des systèmes de vérités plus ou moins
inconciliables, mais des témoignages différents d'une certaine vérité qu'il cherche
à mettre au jour en interprétant ces pensées dans le cadre de la sienne (d'où,
p. ex., les hauts cris de certains freudiens devant son interprétation de Freud
Ainsi, pour répondre à Mme Virieux, ce n'est pas Spinoza et Kierkegaard comme
tels qui cohabitent en Ricœur, mais les deux vérités complémentaires qu'il a cru
pouvoir en tirer. Au reste, depuis le temps où Platon et Aristote parlaient de
leurs prédécesseurs, les vrais philosophes ont-ils jamais fait autrement



l60 DISCUSSION

J'ai conscience de ne pas répondre sur le fond à Mme Virieux. J'en suis
incapable puisque Ricœur lui-même avoue ignorer encore cette coïncidence de
Kierkegaard avec Spinoza. Néanmoins, nous avons déjà un exemple d'un
rapprochement analogue et guère moins paradoxal dans la belle dialectique de

l'archéologie et de la teleologie qui permet de retrouver Freud dans Hegel et
Hegel dans Freud (Int., p. 444-475) ; j'en tire ces deux phrases significatives :

« Je crois trop que toutes les grandes philosophies contiennent les mêmes choses,
mais dans un ordre différent, pour nourrir la sotte idée de les mettre bout à bout
dans un éclectisme aussi paresseux que monstrueux. » « A l'éclectisme, il faut
toujours préférer la dialectique qui tire plus d'instruction de l'opposition que
d'un ravaudage issu d'un empirisme sans principes» (p. 446 et p. 447, note).

Je répondrai de plus à M. Deschoux que l'impureté et l'ambivalance qui le
choquent dans le Dieu de Ricœur ne caractérisent pas Dieu lui-même, qui est
Tout-Autre, mais la représentation que le philosophe — qui est homme — peut
s'en faire. Pourquoi n'y aurait-il pas, dans un langage symbolique, une théologie
paradoxale comme il y a, dans le langage conceptuel, une théologie négative

Gabriel Widmer : Il n'y a pas d'éclectisme chez Ricœur, mais une volonté
réfléchie d'éviter le fidéisme et d'autre part le rationalisme, et de discerner
l'articulation de la foi et de la raison aux différents niveaux de la conscience. Ricœur
est conduit à refuser toute connaissance de Dieu qui irait de soi grâce à une foi
surnaturelle ou à une raison divinisée, et qui prétendrait faire l'économie du
déchiffrage des « symboles ». Ricœur ne cherche donc pas un compromis entre
G. Marcel, K. Jaspers, Husserl et Heidegger ; il les considère comme des «

interprètes » du préréfléchi auquel doit revenir le philosophe, s'il ne veut pas retomber
dans les ornières du fidéisme et du rationalisme. Faisant œuvre d'interprète, il
explore le « déjà là » à l'aide d'une raison heuristique soucieuse d'examiner et
de surmonter l'écart entre ce donné et son sens. Chercher des raccords, des
corrélations (aussi entre les diverses lectures des philosophes d'une même réalité)
est-ce encore de l'éclectisme

René Schaerer : Dans la conclusion d'une conférence prononcée à Neuchâtel

il y a de nombreuses années, Paul Ricœur avait proposé « un art chrétien des
choix profanes ». Ce qui me frappe maintenant dans les thèses qui viennent de
nous être si agréablement et si justement présentées, c'est un prolongement de
cette belle formule. A partir d'un centre qu'elle ne cesse d'approfondir, la pensée
de Ricœur s'efforce de rayonner sur la totalité des possibles. J'ai entendu formuler,

à ce propos, le reproche d'éclectisme. Je le crois injuste. Car l'ouverture et
l'accueil se fondent ici sur un constant souci de cohérence.

Pierre Javet : Je suis heureux de constater que les jugements de MM. Widmer

et Schaerer rejoignent le mien.

Marc Chapiro : Sur quoi Ricœur fonde-t-il la réalité du symbole, lequel,
produit de l'esprit humain, semble forcément intérieur au « moi »

René Schaerer : Je me pose la même question. Ricœur entend briser le
cercle du solipsisme pour atteindre au réel par l'intermédiaire du symbole. Ce

réel, le rejoint-il vraiment Ne demeure-t-il pas enfermé dans le cercle symbolique

Et l'ontologie à laquelle il aboutit en fin de compte n'est-elle pas une
ontologie du mythico-poétique plus qu'une ontologie du réel Qu'en pense
M. Javet



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR l6l

Pierre Javet : Y a-t-il un « intérieur » de la conscience pour un disciple de
Husserl Le problème n'est pas de savoir si la conscience humaine est solipsiste
ou si elle communique avec le réel (question de l'idéalisme), mais de savoir
quelle méthode utiliser pour que la réflexion philosophique ne coupe pas les liens
indubitables qui existent entre la pensée et l'être : Comment égaler la réflexion
aux dimensions réelles de la conscience (Je reviens ainsi à ce que M. Widmer
disait tout à l'heure à propos du retour au préréfléchi.) Réponse de Ricœur : par
l'interprétation de l'épaisseur sémantique des symboles qui témoigne de cette
soudure de la conscience au réel. Le symbole enseigne qu'à la Sinngebung
husserlienne il faut ajouter une Sinnaufnahme (si j'ose dire) et que le Cogito vit ainsi
d'« échanges ». Cette reconnaissance de la condition réelle de la conscience oblige
le philosophe réflexif à un remaniement de sa méthode : « Une philosophie
instruite par les symboles a pour tâche une transformation qualitative de la
conscience reflexive [...]. La tâche du philosophe guidé par le symbole serait de

rompre l'enceinte enchantée de la conscience de soi, de briser le privilège de la
réflexion » (H/2, p. 331, souligné par moi). D'autre part, si comme le pense
Ricœur l'être est avant tout « puissance de faire exister », c'est-à-dire poiésis, une
ontologie du mythico-poétique est aussi en même temps une ontologie du réel.

Gabriel Widmer : Pour comprendre la conception du symbole selon
Ricœur, il faut critiquer, me semble-t-il, la soi-disante opposition kantienne
entre le noumène et le phénomène, et concevoir l'univers symbolique comme
différent de celui du « Wissen » et celui des « Vorstellungen ». Je rappelle cette
définition que j'ai sous les yeux : <« Le symbolisme n'est une dimension
psychique, cosmique ou poétique que dans l'élément du langage. C'est pourquoi le
symbole ne saurait être défini par autre chose qu'une structure du langage,
celle que j'ai appelée la puissance du double sens, je veux dire, ce pouvoir du
langage de dire autre chose que ce qu'il dit, mais de le dire toujours indirectement,

en prenant appui sur le sensible vers l'intelligible, sur le naturel vers
l'existentiel, sur le mondain vers l'ontologique, sur ce qui est déjà là vers ce qui naît
et vient » (Le symbole et le mythe, in Bulletin du Centre protestant d'Etudes,
oct. 1963, p. 14-15). La connaissance du symbolisme requiert une manière de

penser, une méthode qui lui soit conforme ; c'est l'herméneutique dont l'application

se déroule à l'intérieur de deux pôles, la foi et la compréhension (je crois

pour comprendre et je comprends pour croire), en dehors desquels il ne peut y
avoir ni sens, ni recherche de sens. Mais peut-on alors adresser une critique
valable à P. Ricœur si l'on se tient, comme nous le faisons présentement, en
dehors de ce cercle et à l'extérieur de l'univers des symboles Ne sommes-nous
pas renvoyés à un prékantisme, dont Ricœur s'est délibéremment dégagé

Mme Antoinette Virieux-Reymond : Quelle est la signification à donner au
terme de symbole J'avais toujours cru que le symbole était le signe qui
manifestait une réalité absente et existant en dehors de ce symbole. Si, comme le dit
M. Widmer, la réalité est dans le symbole, je ne comprends plus et je serais
heureuse d'être éclairée...

Mme N. Rossier-Chodat : En tant que psychologue, j'essaie de décrire
l'apparition du symbole chez l'enfant.

Le petit enfant crée très tôt un lien avec sa mère qui représente « les autres ».

Grâce à ce dialogue préverbal, l'enfant ressent peu à peu la réalité et la
constance de sa personne et la réalité et la constance de la personne de sa mère.



IÓ2 DISCUSSION

Ce dialogue est troublé par des interruptions, des absences de Tobjet aimé,
des frustrations de toutes sortes. L'enfant qui a déjà suffisamment intériorisé
son sentiment de constance personnelle peut alors combler les lacunes dues à
l'absence (de sa mère) au moyen d'hallucinations, de représentations mentales,
d'objets symboliques puis de mots tels que « maman ».

Ainsi commence la possibilité de nier l'absence, d'imaginer et de penser.
J'insiste sur le fait que le symbole ne relie pas seulement une réalité et un

sujet qui tend vers elle, mais qu'il s'inscrit dans la dialectique d'une présence
et d'une absence.

P.-F. de Quervain : Selon le pasteur Widmer, dans l'œuvre de Ricœur la
réalité paraît se situer dans les symboles et pas au-delà des symboles. Cependant,
nous venons d'entendre que l'expérience psychothérapeutique avec les enfants
met en doute cette thèse : si le dialogue s'établit, les symboles s'estompent. J'ai
l'impression que d'un autre côté, d'un point de vue théologique, on pourrait
formuler une pareille réserve : il n'y a pas de réalité au-delà des symboles, tant
qu'il n'y a pas de dialogue entre Dieu et l'homme.

Il serait à savoir si Ricœur reste vraiment fidèle à la thèse citée, tout en parlant

du Tout-Autre. Ou cette thèse serait-elle le reflet que dans notre époque, pour
tout le monde, le dialogue entre Dieu et l'homme est devenu un « problème »

Pierre Javet : Je remercie Mme Rossier pour son intervention très
éclairante dont la conclusion me semble répondre mieux que je n'aurais su faire aux
questions de Mme Virieux et de M. de Quervain. J'ajouterai seulement que
quand il s'agit de parler de Dieu, ou quand il s'agit pour Dieu de parler, le seul
langage possible est symbolique justement en raison de cette dialectique de
présence et d'absence propre au symbole, car la présence divine est elle-même,
si Ton peut dire, dialectique de présence et d'absence ; à ce titre, Dieu est présent-
absent dans les symboles qui le manifestent ; ou encore : ils le manifestent à
T« horizon » de la pensée humaine : « L'horizon est la métaphore de ce qui
s'approche sans jamais devenir objet possédé» (Int., p. 505).

R.P. Georges M. M. Cottier : L'exposé très riche que nous venons
d'entendre suggère une série de questions qui concernent soit le caractère organique
de la pensée de Ricœur, soit des points particuliers.

1. Ricœur, dans la ligne de Nabert, entend se rattacher à la philosophie de
la réflexion, dont l'exigence première est une exigence d'immanence. Mais il
constate que le discours immanent est mis en échec, trouve une limite, avec la
symbolique du mal (qui est, notons-le en passant, privilégiée). Pourquoi Ricœur
parle-t-il simplement d'une limite, et non pas, comme on l'attendrait, d'une
contestation globale, d'un échec du discours philosophique comme tel Le
discours immanent n'a-t-il pas nécessairement une visée totalitaire Ne tend-il
pas à être un savoir absolu de la totalité Son impuissance à intégrer le mal dans
son explication ne signifie-t-il pas dès lors sa mise en question radicale

2. Peut-on confronter Freud et la phénoménologie, pour autant que le
premier, par son explication génétique, opère une réduction radicale, tandis que la
seconde laisse en suspens les questions qui se posent au niveau le plus
fondamental Cette question en implique une autre : l'interprétation que Ricœur
donne de Freud, p. 158 (la psychanalyse ne donne pas une problématique de

l'originaire) est-elle exacte

3. Une question analogue se pose au sujet de l'articulation de l'emprunt
hégélien à la philosophie de Ricœur. Dans l'opus hégélien, déjà la Phénoméno-



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR 163

logie de l'Esprit, en tant qu'elle est polarisée par le savoir absolu, se situe au
niveau du radical. Chez Hegel, la philosophie de la culture conduit nécessairement

à la métaphysique.
4. Comment entendre l'explication de l'ambivalence du symbole, telle qu'elle

est affirmée à propos du symbole d'Œdipe Est-ce dans la structure du symbole
lui-même que sont contenues nécessairement et exclusivement les deux
interprétations proposées Ou avons-nous là deux traitements herméneutiques d'un
même symbole, fournis par l'histoire de la culture, dont la nature et le nombre
par conséquent se rattachent à ce symbole d'une manière contingente Cette
question pose celle, plus radicale, du lien, intrinsèque ou non, entre imagination
et raison.

5. La conception de la foi chez Ricœur serait à clarifier : le langage qui parle
les symboles est parlé aux hommes, mais par qui S'agit-il de la foi réponse à la
parole de Dieu ou d'une foi philosophique au sens de Jaspers ou encore d'une
foi qui englobe indistinctement Tune et l'autre

Pierre Javet : 1. Jene peux mieux faire que de renvoyer le P. Cottier, non
seulement au passage que je citais tout à l'heure à M. Schaerer sur la nécessaire
« transformation qualitative de la conscience reflexive », mais surtout aux
pages 504 et suiv. de De l'interprétation où Ricœur traite exactement dans les
mêmes termes les mêmes questions que celles que le P. Cottier me pose ici.

2. Commençons par la fin : la réponse à la question concernant la page 158
est solidaire du jugement qu'on porte sur l'interprétation (non freudienne,
Ricœur l'avoue p. 479-480) que Ricœur donne de la sublimation (p. 467-475) : à
ses yeux, la question de la sublimation reste chez Freud une question non résolue
car Freud n'a pas réussi à résoudre le problème de l'origine de l'évaluation ;

contrairement au refus freudien d'un « fondement éthique inhérent à la position
de l'ego », « il faut se donner la relation initiale du désir à une source de valorisation

extérieure au champ énergétique pour que le désir entre en culture [...]
Il faut admettre une estime originaire de soi-même, une Selbstachtung primitive

» (p. 472, 475). (On voit ici combien le P. Cottier a eu raison de rappeler tout
à l'heure la dette de Ricœur à l'égard de Nabert.) Par conséquent, pour Ricœur
qui ne pense pas que la réduction freudienne soit vraiment radicale (c'est-à-dire
d'une radicalité philosophique) la confrontation que le P. Cottier met en question

me semble légitime (voir aussi p. 380 et suiv.).
3. Ce qui fait la difficulté du raccord entre la phénoménologie de l'Esprit et

la philosophie du symbole de Ricœur, ce n'est pas que Tune soit moins radicale
que l'autre, mais c'est que Tune débouche sur le savoir absolu du Même par
lui-même, alors que l'autre ouvre sur la foi au Tout-Autre. II y a donc « rupture »

de Tune à l'autre, « la phénoménologie du sacré ne prolonge pas une phénoménologie

de l'esprit» (Int., p. 505).

4. L'exemple d'Œdipe illustre la dialectique de l'archéologie et de la teleologie.

Ces deux dimensions appartiennent nécessairement au symbole. Mais cela
ne veut pas dire nécessairement qu'elles n'auraient peut-être pas pu être mises
en lumière par un couple d'interprétations autres que celles de Freud et de
Ricœur (p. ex. une interprétation réductrice de style marxiste opposée à une
interprétation prospective encore à venir, puisque pour Ricœur les grands
symboles sont toujours disponibles pour de nouvelles interprétations). — Je croirais
volontiers comme le P. Cottier que si — dans le fond, sinon dans leurs modalités
d'exécution — les deux interprétations opposées sont contenues nécessairement
dans le symbole, cela implique un lien intrinsèque entre imagination et raison,



164 DISCUSSION

une raison du reste moins législatrice qu'heuristique, pour reprendre le terme
employé tout à l'heure par M. Widmer (cf. l'influence de Bachelard sur Ricœur).

5. Il semble que la question soit vite tranchée : « Je reste fidèle à la position
du problème théologique par Karl Barth » (p. 504). Mais des doutes surgissent
aussitôt après lorsqu'on voit Ricœur proposer d'ajouter à l'exégèse kérygmatique

de Barth une « phénoménologie du sacré au sens de van der Leeuw et
d'Eliade » (p. 505). Dieu parle-t-il aussi bien dans VOrestie que dans l'Evangile
Certes, pour Ricœur, il y a une très nette prévalence du témoignage biblique
sur tout autre, mais sans exclusion. Il n'y aurait du reste rien d'étonnant à ce

qu'une incertitude, ou ambiguïté quant à la foi, réponde chez lui à son incertitude

quant à Dieu lui-même.

J .-Claude Piguet : Si interpréter signifie « déchiffrer un sens que la
conscience n'a pas constitué », et si l'interprétation philosophique est compréhension
des symboles, je demande quel est le rapport entre le sens que ne constitue pas la
conscience et le symbole qui s'identifie à l'interprétation donnée par la conscience
d'un sens qu'elle n'a pas constitué.

En d'autres termes, quel est l'objet propre de la philosophie pour Ricœur
Si c'est le sens, comment la conscience philosophique peut-elle l'appréhender, si
elle ne l'a pas constitué ; et si elle le constitue sous forme de symbole par
l'interprétation, la philosophie de Ricœur ne devient-elle pas une philosophie de la
conscience, ce que justement il refuse

2. Ricœur aboutit au langage comme réponse à une écoute préalable de la
parole, du logos. C'est là du reste un aspect heideggerien de la pensée de Ricœur.

Mais cette position est méthodologiquement intenable. Si l'on aboutit au
langage comme réponse de l'homme à une interpellation, c'est que, pour aboutir
là, il a fallu commencer, et commencer dans le langage. C'est donc le langage de
l'homme qui a parlé le premier, non pas le logos.

Méthodologiquement, il faut à mon avis non pas aboutir à, mais partir du
logos comme écoute, et de là se demander à quelles conditions (selon quelle
méthode) l'homme peut répondre, dans son langage.

3. Si Dieu ne peut être présent que dans et par des formes symboliques, je
demande pourquoi Jésus-Christ a dû naître réellement, et mourir réellement.
Ou la mort de l'homme, ou la naissance d'un homme, ne seraient-elles que des

symboles

Pierre Javet : 1. J.-Claude Piguet me pardonnera si je rectifie un peu la
perspective de sa question qui n'est pas formulée exactement comme il faudrait
pour correspondre à la pensée de Ricœur. Celui-ci croit fermement qu'activité
et passivité, spontanéité et réceptivité sont inséparablement unies en l'homme :

c'est le sens de l'expression de réciprocité du volontaire et de l'involontaire. Ce

qui est vrai de la volonté Test de la conscience à tous ses niveaux : par l'imagination

symbolique, la pensée mythique ou poétique recueille un sens antérieur à

elle, mais comme ce sens est en quelque sorte informe parce qu'informulé, il est
vrai aussi qu'elle le forme en l'exprimant dans ses symboles ; ce sens condensé
dans des symboles qu'elle n'a pas créés, l'intelligence philosophique à son tour
peut le recueillir et l'enrichir par son interprétation novatrice de sens (cf. H/2,
p. 324-326). C'est cette dialectique de réceptivité et d'activité qui fait de la
philosophie de Ricœur autre chose qu'une philosophie de la conscience.

2. La critique de J.-Claude Piguet me semble être une objection de principe
contre toute la philosophie reflexive, pour laquelle ce qui est premier dans



IMAGINATION ET RÉALITÉ DANS LA PHILOSOPHIE DE P. RICŒUR 165

Tordre de l'être ne Test jamais dans Tordre de la méthode. (Sur la question du
point de départ, voir II/i, p. 24-25 ; H/2, p. 26 et suiv., p. 324-325, p. 332.)

3. Cette objection rejoint la cinquième question du P. Cottier. Peut-être
faut-il faire chez Ricœur, avec toutes les difficultés que cela suppose, la distinction

entre le philosophe et le chrétien, la compréhension du premier étant largement

déficitaire par rapport à la foi du second : « Ce que la théologie ordonne
au foyer christologique du témoignage, la philosophie de la religion l'ordonne au
désir d'être de l'homme [...] Pour le philosophe, le Christ est le scheme de
l'espérance ; il ressortit à une imagination mythico-poétique, qui concerne
l'achèvement du désir d'être. Cela ne suffit pas au théologien [...] Mais cela suffit au
philosophe, qui a maintenant de quoi élaborer une conception kérygmatique de
l'éthique qui ne soit plus, dans son principe, une sacralisation de l'interdiction »

(Démythiser l'accusation, in Archivio..., 1965, p. 57 et 59). (Ces lignes doivent
être lues avec prudence, car Ricœur n'en a pas repris les expressions les plus
étonnantes dans les passages parallèles de De l'interprétation.) — D'autre part,
on peut penser que la naissance et la mort de Jésus-Christ ont dû être réelles

pour être vraiment symboliques de ce dont elles devaient témoigner. Quant à
sa résurrection

Charles Gagnebin : L'exposé très dense de P. Javet nous a montré
comment Paul Ricœur, partant d'un savoir brisé et des paradoxes consécutifs à cet
émiettement, s'efforce de dépasser les dualités qui en surgissent par l'étude des
mixtes et surtout, parmi eux, des symboles connus par l'imagination mythico-
poétique. Sur ce, je voudrais greffer deux questions : pris objectivement, le symbole

issu de l'inspiration religieuse est un mixte certes, mais n'y a-t-il pas divers
types de symboles à distinguer Distinguer, par exemple, la métaphore et l'analogie

de proportionnalité propre — Et pour saisir le véritable sens des
symboles religieux, n'est-il pas nécessaire de purifier l'imagination subjective où se
mêlent non seulement l'intelligible et le sensible, mais encore le pur et l'impur
(sans que le sensible soit assimilé à l'impur) Cette purification de l'imagination
subjective ne nous conduit-elle pas à récuser une expression aussi ambiguë que
celle de « l'ambiguïté paradoxale de Dieu » Source de pure lumière. Dieu serait-il
ambigu de quelque manière que ce soit

Pierre Javet : Ricœur ne dirait pas qu'il y a divers types de symboles à

distinguer ; il dit qu'il faut distinguer le symbole des autres modes d'expression
figurée (analogie, allégorie, etc.). Le trait distinctif du symbole, c'est l'inhérence
indéfectible du sens second dans le sens premier. « L'analogie qui peut exister
entre le sens second et le sens premier n'est pas un rapport que je puisse porter
sous le regard et regarder du dehors. » « C'est en vivant dans le sens premier que
je suis entraîné par lui au-delà de lui-même : le sens symbolique est constitué
dans et par le sens littéral. » Ricœur cite Blondel : « Les analogies se fondent
moins sur des ressemblances notionnelles (similitudines) que sur une stimulation
intérieure, sur une sollicitation assimilatrice (intentio ad assimilationem) »

(voir H/2, p. 22 et Int., p. 25-26).
La deuxième question revient en partie à l'objection de M. Deschoux. Sur

le plan éthique, il va sans dire que Ricœur réclame cette purification (il préférerait,

je pense, parler d'épuration) : c'est précisément à cela que lui servent les
herméneutiques démystificatrices. Mais sur le plan théorique, force lui est bien
de constater 1'« impureté » insurmontable de la conscience, toujours décentrée
hors d'elle-même.


	Société romande de philosophie : imagination et réalité dans la philosophie de Paul Ricœur

