Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1967)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

JoseEF BLINZLER : Il processo di Gesu. Brescia, Paideia, 1966, p. 472.

Ce livre écrit, il y a une quinzaine d’années déja, par un professeur catho-
lique de I’Ecole supérieure de théologie et de philosophie a Passau, peut étre
considéré comme définitif par la richesse de sa documentation, par la conscience
et la sagacité avec lesquelles chacun des faits rapportés par les Evangiles est
examiné. L’ouvrage, qui en est & sa troisiéme édition, s’est enrichi d’appendices
et d’un chapitre sur la mise au tombeau. Les conclusions auxquelles I'auteur est
parvenu sont généralement acceptées aujourd’hui. Pour Blinzler, le procés de
Jésus par le sanhédrin n’est pas entaché de vices de forme ; du point de vue juif,
il était valable. Le crime des autorités juives fut de faire passer, consciemment
et volontairement, le procés du plan religieux sur le plan politique. Pilate, pressé
a la fois par les prétres qui voulaient a tout prix la perte de Jésus et I'aveugle-
ment de la plébe de Jérusalem qui préférait un terroriste populaire a un pro-
pheéte, capitula avec les conséquences que 1'on sait. Du point de vue historique,
il n’est pas équitable d’imputer la mort du Christ & toute la nation juive d’alors
et bien moins encore a sa descendance. L’auteur reléve en passant l'influence
humanitaire exercée par les pharisiens sur la législation juive. — La traduction

de Colao Pellizzati est scrupuleuse et soignée. Tvpus vou Ausw:

DoNATIEN Movrrat, S.J.: Dodici meditazioni sul Vangelo di San
Grovanni. Paidela, Brescia, 1966, 144 pagine.

Paideia publie dans sa Bibliofeca minima di cultura veligiosa douze médita-
tions du P. Donatien Mollat, parues pour la plupart dans Vie chrétienne et
intitulées dans le texte francais Initiation a la lecture spivituelle de saint Jean.
Basées sur une théologie catholique large mais traditionnelle, elles ouvrent de
beaux horizons de spiritualité cecuménique en proposant a notre réflexion, avec
grandeur et simplicité le mystére du Christ : pain de vie, bon Berger, victime
offerte pour le salut du monde, manifestation de I'amour de Dieu.

LvyDIiA voN Auw.

Regards contemporains sur Jean Calvin. Actes du Colloque Calvin.
Strasbourg, 1964. Paris, Presses Universitaires de France, 1965,
316 p.

Apreés une introduction due a la plume du professeur Wendel, ce livre donne
le texte des communications prononcées a Strasbourg par les plus illustres his-
toriens de la réforme de notre époque. M. W. Niesel (Der theologische Gehalt der
jiingst verdffentlichen Predigten Calvins, p. 8-16) présente I’homilétique de Calvin.
M. R. Stupperich (Calvin und die Konfession des Paul Voltz, p. 17-27) montre
comment Voltz, ancien abbé, resta disciple d’Erasme : on peut se demander si
Calvin I'a vraiment réconcilié avec I'Eglise, comme le prétend Béze dans sa Vie
de Calvin. M. J. Rott (Documents strasbourgeois concernant Calvin, p. 28-73)

SCIENCES
BIBLIQUES

HisTOIRE

DE L’EGLISE
ET DE LA
PENSEE
CHRETIENNES



420 BIBLIOGRAPHIE

présente la découverte d’un manuscrit du célébre discours du recteur Nicolas
Cop, prononcé a Paris le 1ef novembre 1533, & la suite duquel Calvin, Cop et
d’autres évangéliques durent fuir Paris. Ce manuscrit est de la main de Cop.
Cela signifie-t-il que Calvin n’ait pas participé a sa rédaction, qui lui était jus-
qu’ici attribuée ? M. Rott pense que si Calvin et Cop ont biti ensemble la
harangue, Calvin a d tenir la plume, et Cop, en recopiant le brouillon de Calvin,
a df ¢a et la le corriger ou 'abréger. M. Rott présente en outre d’autres docu-
ments curieux, qui concernent le séjour strasbourgeois de Calvin. M. O. Weber
(Compétence de U'Eglise et compétence de I’ Etat d’aprés les Ordonnances ecclésias-
tiqgues de 1561, p. 74-85) indique comment l'organisation de Genéve fut un
compromis entre deux théocraties, celle des magistrats (la tendance théocratique
des autorités politiques était générale) et celle de Calvin, qui dut consentir plus
de concessions qu’on ne le croit souvent, si bien que c’est dans les églises réfor-
mées de France que I'on trouvait I'organisation la plus purement calvinienne.
M. Jaques Courvoisier (La dialectique dans l'ecclésiologie de Calvin, p. 86-101)
dégage la dialectique entre I'Eglise visible et 1’Eglise invisible. Cette distinction
permet de mettre & leur juste place les considérations de Calvin sur 1'Eglise
visible, dont il dit que, hors d’elle, il n'y a point de salut. M. Courvoisier reléve
qu’il y a plus de points communs qu’on ne le pense entre I’Eglise de Rome et
celle de Calvin, qui, a la base, ne sont qu’une seule et méme Eglise traditionnelle
d’Occident. Les réformateurs ont voulu réformer cette Eglise et non en fonder
une nouvelle. M. W. F. Dankbaar (L’office des docteurs chez Calvin, p. 102-126)
analyse les diverses définitions que Calvin a données de cet office ecclésiastique.
M. Paul Jacobs (Preumatische Realprisenz bei Calvin, p. 127-139) montre que
la définition de Calvin de la présence réelle dans la Céne par la vertu du Saint-
Esprit reste aujourd’hui encore au coeur des définitions sur lesquelles les théolo-
giens protestants cherchent un accord. M. William Torrance (Knowledge of God
and speech about Him according to John Calvin, p. 140-160) fait de Calvin le
précurseur de la révolution de la connaissance opérée dans les temps modernes,
lors du passage d’une connaissance logico-déductive a une connaissance logico-
expérimentale. En retournant aux Péres grecs, Calvin sut comprendre le role
actif du Saint-Esprit dans cette connaissance, Dieu contrélant et attestant la
vérité des jugements que I’homme porte sur lui. Par le témoignage intérieur du
Saint-Esprit, les Ecritures deviennent claires et acquiérent leur perspicuitas.
Torrance voit chez Calvin I'un des premiers passages de la pensée dialectique a
la pensée dialogique. M. H. Meylan (Calvin et les hommes d’affaives, p. 161-170)
présente les découvertes qu’il a faites sur les hommes d’affaires que connut
Calvin, apportant ainsi des éléments nouveaux au probléme du réle de Calvin
dans l'histoire économique moderne. Enfin, ce volume contient encore des
contributions de M. R. Peter (L’abécédaire ou catéchisme élémentaive de Caluin,
p. 171-205), de M. R. Stauffer (Les discours a la premiére personne dans les ser-
mons de Calvin, p. 171-207), de M. Jean Cadier (Sadolet et Calvin, p. 239-252),
de M. O. Barthel (Calvin und Polen, p. 253-268) et de M. J. D. Benoit (Calvin

et Vinet, p. 268-287). OLiviEr FaTio.

KARL REUTER: Das Grundverstindnis der Theologie Calvins. Neu-
kirchener Verlag, 1963, 264 p. Collection « Beitriage zur Geschichte
und Lehre der Reformierten Kirche », Band XV.

Dans cet ouvrage, K. Reuter affirme que I'enseignement théologique que
Calvin regut au Collége Montaigu du théologien nominaliste John Major déter-



BIBLIOGRAPHIE 421

mina chez lui toute une série de positions doctrinales. L’élément fondamental
de cette thése est la conviction que Calvin suivit effectivement les cours de
théologie de Major (p. 11, 14, 3I, 37), ce qui n’est pas absolument certain. Sur
cette base, Reuter soutient que Calvin regut du professeur écossais un enseigne-
ment scotiste de tendance antipélagienne et augustinienne (p. 21), présenté
dans les catégories du déterminisme ockhamien (p. 37) et que, par ce biais, il
se rattacha au courant scolastique représenté principalement par Grégoire de
Rimini et Thomas Bradwardine (p. 21, 26, 36, 47, 158, 159, 180). Il hérita ainsi
de ces maitres une doctrine de Dieu antipélagienne, enseignée par la métaphy-
sique scotiste-augustinienne du Moyen Age finissant (p. 47, 144, 147) et une
doctrine morale dérivée de 1’éthique aristotélicienne (p. 49). En plus, il assimila
la. théorie de la providence soutenue par Bradwardine (p. 158) et la doctrine du
péché et de la justification élaborée par Grégoire de Rimini. Pour Reuter, c’est
de Major et Grégoire de Rimini — et « unabhingig von Luther » — que Calvin
aurait regu les « Grundziige seiner Siindenlehre» (p. 148 s., 180, 202). Enfin,
quant a la méthode théologique, Major aurait appris a son éléve un biblicisme
positiviste (p. 129, 147), tout en éveillant en lui I'intérét pour les textes patris-
tiques (p. 32, 35-36), mais le tout dans une perspective violemment anti-
luthérienne (p. 67-68). Il semble que c’est vraiment mettre beaucoup de choses
sur le compte du maitre écossais | — Telles sont les grandes lignes de la thése
de Reuter qui s’appuie principalement sur des passages relevés presque exclusi-
vement dans les ceuvres calviniennes posiérieures a la premiere Institulion
(Reuter cite presque exclusivement la derniére édition latine de I’ Institution, de
1559) et assez peu sur des documents proprement historiques. — Alexandre
Ganoczy, dans son récent ouvrage : Le jeune Calvin, genése et évolution de sa
vocation réformatrice (Wiesbaden, 1966), a consacré quelques lignes critiques fort
pertinentes a la theése de Reuter (cf. p. 187-192). — Il a examiné plusieurs ouvra-
ges importants de Major, publiés entre 1513 et 1521, susceptibles d’avoir servi
de matiére aux cours de ce théologien au Collége Montaigu, afin de vérifier si
I'enseignement contenu en ces ouvrages avait vraiment laissé des traces dans la
premiére édition de I’ Institution. Aprés avoir démontré qu’a de rares exceptions
prés il n’y a pas de concordances entre la pensée de Calvin et celle de Major,
Ganoczy conclut que c’est tout au plus dans les années 1540 a 1559 que Calvin
put lire certains ouvrages théologiques et exégétiques de Major, Grégoire de
Rimini et Bradwardine, dont Reuter reléve quelques traces dans 1'édition de
I'Institution de 1559. Mais certainement pas avant 1536 ! Car, redisons-le, la
premiére Institution ne porte aucune trace d’une influence théologique de Major.
Encore moins est-il permis d’en conclure que Calvin suivit & Montaigu, entre
I’dge de quatorze et dix-huit ans, les cours fhéologiques de ce professeur. —
Ganoczy poursuit en montrant que Calvin, s’il avait connu a fond les scolasti-
ques, n’aurait pas laissé de coté la plus grande partie de leurs ceuvres pour n’en
utiliser que des extraits fort réduits. Et s’il les avait connus a travers l'interpré-
tation scotiste ou nominaliste que Major en donnait & Montaigu, on découvrirait
nécessairement dans la premiére Instifution des traces de cette interprétation.
Mais Major lui-méme n'y est jamais évoqué, ni les autorités sur lesquelles il
s’appuie, Scot, Ockham, Grégoire de Rimini, Bradwardine. — Ainsi, il est
difficile d’accepter I'hypothése d’une initiation proprement Zhéologique de
Calvin au Collége Montaigu par Major. Cette conjecture n’est confirmée par
aucun document historique ; en outre, elle semble difficilement conciliable avec
ce que nous savons des programmes du Collége. Pour qu’elle devienne accep-
table, il faudrait prouver que Calvin, entre quatorze et dix-sept ans, se serait



THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

422 BIBLIOGRAPHIE

soustrait au réglement du plus strict des colléges, pour suivre, au lieu des legons
de grammaire, de philosophie et de science, les cours de théologie réservés aux
éléves plus 4dgés. Ou bien, il faudrait établir que les maitres de Montaigu n’au-
raient pas respecté le programme. « Pour rester dans le domaine du vraisem-
blable, dit Ganoczy, il faudrait penser plutét que le jeune Calvin a appris a
Montaigu, comme tout le monde, les différentes disciplines enseignées dans sa
faculté. Ainsi, il s’y est initié a une philosophie scolastique, qui comprenait une
technique de raisonnement dialectique, une métaphysique opposant systémati-
quement, a la maniére nominaliste, le divin et 'humain, et une éthique aristo-
télicienne sans doute imprégnée de casuistique scolastique. Que tout cela pit
contribuer a la formation de la structure dialectique de sa pensée et, par ce biais,
indirectement a 1'élaboration de sa doctrine théologique, c’est vraisemblable. »
(Ganoczy, op. cit.,, p. 192.) Ces remarques de Ganoczy, trop bri¢vement évo-
quées, révelent la faiblesse de I'ouvrage de K. Reuter. Puissent-elles inciter le
lecteur a lire I'ouvrage stimulant de Ganoczy ou se trouve réalisé le projet man-

qué de Reuter. OLiviEr FATIO.

JEROME HAMER : L’Eglise est une communion. Paris, Les Editions du
Cerf, 1962, 263 p. Coll. Unam Sanctam.

Prenant comme point de départ I'encyclique Mystici corporis promulguée
par Pie XII en 1943, l'auteur se référe cependant pleinement au témoignage
biblique pour remettre en lumiére 1’élément intérieur, spirituel, de la notion
et de la vie de I'Eglise, que I’aspect sociologique-juridique avait trop souvent
relégué a l'arriere-plan dans la théologie catholique romaine. Quel est le lien
qui fait I'unité de I'Eglise ? C’est en ces termes que le P. Hamer formule la
question a laquelle son livre veut répondre. La réponse, il la trouve dans la
notion néotestamentaire de koindénmia, dont il fait une étude approfondie en
référence aux vocables parents: ecclésia, peuple de Dieu, corps de Christ. Il
formule sa conclusion en ces termes: la communion est la forme permanente
de l'unité de I'Eglise. « L’Eglise, corps mystique du Christ, est une communion
a la fois intérieure et extérieure de vie spirituelle (de foi, d’espérance et de
charité), signifiée et engendrée par une communion extérieure de profession de
la foi, de discipline et de vie sacramentelle » (p. 98). Notons l'intérét tout parti-
culier des pages concernant 1’évolution du sens de la locution corps mystique,
qui a désigné 1'eucharistie avant de qualifier 1'Eglise, ainsi que des chapitres
consacrés au sacerdoce royal du peuple de Dieu et aux fonctions apostoliques
du ministére institutionnel. Nul doute qu'un tel livre ne contribue positive-

ment au dialogue interconfessionnel. RICHARD PAQUIER

J. pE BaccioccHi: L’Eucharistie. Tournai, Desclée, 1964, 124 p.
Coll. Le Mysteére chrétien.

Cet opuscule fait partie d'une série de manuels, sans doute a I'usage des
séminaristes, mais il n’en a pas ’aspect rébarbatif, malgré une subdivision tres
poussée des alinéas et paragraphes, et I'énoncé de théses de fide au terme et en
conclusion des exposés successifs. On y reconnait la pensée claire et le souci de
rajeunissement doctrinal qui font du P. de Bacciochi un théologien de valeur.
La premiére partie, historique, expose le probleme des origines de 1’eucharistie,
tel qu'il ressort de 1'exégese critique néotestamentaire, puis des témoignages



BIBLIOGRAPHIE 423

patristiques et liturgiques des premiers siécles. La seconde partie est doctri-
nale : 'auteur y présente judicieusement les principales théories des théologiens
médiévaux concernant le sacrifice et la présence du Christ dans le sacrement :
la transsubstantiation est discutée avec soin et circonscrite a sa véritable
signification religieuse et spirituelle. Une table analytique et un index des noms

d’auteurs compléte utilement cet excellent petit livre. RICHARD PAQUIER.

SuzANNE LILAR: L’amore. Storia e problematica. Brescia, Paideia,
1967, 279 p. Traduzione di Gianni Montagna.

Ce livre est la traduction italienne de I'ouvrage : Le couple (Paris, Grasset,
1963). C’est un livre passionnant, audacieux et difficile. — Des images de
labyrinthe ou de nceud gordien vous viennent a l'esprit devant la complexité
des problémes évoqués : de la biologie & la mystique. — Denis de Rougemont a
émis I’hypothése que I'amour tel qu’il est compris en Occident remonte a des
origines cathares et a la poésie des troubadours. Suzanne Lilar voit dans la
philosophie platonicienne la premiére grande théorie, wvalable aujourd’hui
encore, de 'amour : la sublimation du désir charnel. Mais 1’amour lui-méme
remonte a la nuit des temps. Il n’est pas I'invention d’une littérature ou d’une
civilisation. Ce n’est pas sans raison que certains philosophes de l'antiquité le
considéraient comme un agent, un principe cosmique. Chaque civilisation
s’efforce de le domestiquer, de le codifier ou de I’exorciser. Certains théologiens,
Nygren en particulier, ont opposé a I'Eros paien I’Agapé chrétienne. Mais cette
opposition n’est pas absolue. Car Eros, pour étre parfait, a des traits d’Agapé
et Agapé d'Eros. Pour Suzanne Lilar, la tradition chrétienne a trop ignoré,
trop méconnu Eros. Car celui-ci n’est pas uniquement sensualité ou sexualité ;
il est une tentative de retour aux origines. Suzanne Lilar donne une importance
trés grande au mythe de 1I’Androgyne, sous-jacent a tant de religions anciennes
et dont la psychologie des profondeurs retrouve des traces dans l'inconscient.
L’amour suppose une discipline, une ascese, une catharsis. De tels mots évoquent
la vie religieuse, le cheminement spirituel. Pour certaines dmes, la voie de
I’'amour terrestre conduit a Dieu. Mais Eros a aussi sa face d’'ombre. Ni disci-
pliné, ni éclairé, il devient une force meurtriére. L'une des grandes tiches
actuelles serait de reconnaitre et de lui rendre son caractére sacré. Utopie ?
Peut-étre. Mais il vaut la peine de réfléchir aux problémes posés par ce livre.

Lypia von Auw.

GUSTAVE MARTELET : Les tdées maitresses de Vatican II. Paris, Des-
clée de Brouwer, 1966, 277 p.

Le P. Martelet est un disciple de 1’abbé Paul Couturier. C'est dire dans que
esprit d’ouverture et avec quelle espérance il envisage ’ceuvre du récent concile.
I1 voit dans cette assemblée le résultat et I’aboutissement du renouveau de la
réflexion théologique qui s’est manifesté dans le catholicisme romain dés le début
de ce sieécle, souvent dans des conditions difficiles. Ce livre est un guide utile au
travers des diverses « constitutions » promulguées par le concile. Il en donne
de larges extraits, judicieusement groupés, et dont il fait ressortir l'inspiration
et I'intention. Il en montre 'esprit de synthése, union paradoxale, mais féconde
dans sa complémentarité, qui répercute dans la vie de I'Eglise le mystére du
Christ vrai Dieu et vrai homme, « Récapitulateur » d'un monde racheté et

Tégénére. RICHARD PAQUIER.



424 BIBLIOGRAPHIE

KrAUs GAMBER : Liturgie tibermorgen. Gedanken zur Geschichte und
Zukunft des Gottesdienstes. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1966,
288 p.

Les deux tiers de cet ouvrage d’aprés-Concile (dédié au cardinal Lercaro)
sont consacrés a une sérieuse esquisse de I’histoire de la liturgie chrétienne,
aussi bien dans la tradition orientale que dans I’Eglise latine. De nombreuses
citations ponctuent cet exposé réparti sur trois étapes : Eglise ancienne, époque
patristique, période carolingienne. L’intérét de cette histoire comparée réside
dans la continuelle recherche des éléments fondamentaux subsistant en chaque
développement ; on a ainsi une espéce de radioscopie des formes liturgiques
sur un plan plus vaste que le célebre Missarum sollemnia de Jungmann qui se
limitait a I'Occident. — Mais on s’arrétera particuliérement a la derniére partie
du livre, ot Klaus Gamber laisse entrevoir ce que pourraient étre les bases
d’une « Liturgie cecuménique », pour reprendre une expression forgée au Concile.
La participation active des évéques orientaux et des évéques missionnaires a
Vatican II a bienheureusement contraint les Péres a mettre en chantier une
réforme liturgique sans précédent ; il est désormais impossible de pratiquer un
guérangisme attardé pour qui Liturgie et rite romain seraient identiques, et il
n’est plus permis de limiter les adaptations a une simple traduction des priéres
latines. La Constitution sur la Liturgie est un appel a de longs et patients tra-
vaux qui verront la collaboration des savants et des praticiens en vue d’établir
une « liturgie-cadre » utilisable avec des développements locaux dans I’ensemble
de la chrétienté. — Le bon historien qu’est I’auteur voit clairement le caractére
épisodique du style liturgique médiéval qu’on a considéré a tort comme nor-
matif ; il faut remonter plus haut pour trouver un terrain de rencontre ol
apparaitront les bases de la «liturgie-cadre ». Klaus Gamber propose d’étudier
trés attentivement la liturgie « classique » des IVe et Ve siécles, ou il croit voir
un niveau de développement réellement cecuménique. La discussion historique
est ouverte sur cette proposition ; il serait intéressant que les liturgistes orien-
taux et protestants y prennent part. — Pour terminer, cinq apergus sont I’occa-
sion pour 'auteur de développer concrétement ses suggestions. Il passe succes-
sivement en revue le service de la Parole, ’eucharistie, les célébrations dans un
cercle restreint (vif intérét !), les services matinaux et vespéraux, et le probléme
du lieu de culte. Sur ce dernier point, la problématique romaine est de plus en
plus proche de la nétre ; le débat sur I’église en ellipse, par exemple, est analogue
a celui que provoquait naguére André Biéler parmi nous.

CLAUDE BRIDEL.

JEAN-JACQUES VON ALLMEN : Essa: sur le Repas du Seigneur. Cahiers
théologiques n° 55. Neuchatel, Delachaux et Niestl¢, 1966, 124 p.

Petit quant au nombre de pages, cet essai est grand par la densité de son
contenu et la profondeur de la réflexion sur un objet dont tout théologien sait
la complexité. Nous n’hésitons pas a dire qu’il devrait étre obligatoirement lu
par tous les ecclésiastiques francophones, tant catholiques que réformés : peut-
étre y aurait-il alors quelque espoir de voir poindre une solution cecuménique
du probléme de I'eucharistie. Le professeur de Neuchatel ne craint pas de dire
A chacun son da et d’ébranler salutairement, de part et d’autre, des positions
bien établies qui ne sont souvent que les préjugés d’une attitude confessionnelle,



BIBLIOGRAPHIE 425

aveuglément acceptés. — La Céne «n’est pas une chose, mais une vie... Or la
vie est pleine de tensions, de polarités, de complémentarités et d’équilibres a
réaliser entre elles toutes » (p. 20). Cette vérité commande tout le cheminement
de I'étude de M. von Allmen, qui tourne le dos a la méthode trop notionnelle et
scolastique habituelle, laquelle n’aboutit qu’a des impasses. Il aborde le donné
concret qu’est le repas du Seigneur dans la vie de I’Eglise par des voies nouvelles
et fécondes. Mais il en résulte que I'ouvrage est impossible a résumer : bornons-
nous a signaler ce qui en fait plus particuliérement l'intérét. — Ayant montré
le sens « réaliste » de 'anamnése, I'auteur montre aussi I'importance de 1'épi-
clése comme correctif d’une mainmise rituelle de I'Eglise sur le sacrement :
I'échec évident de la Réforme pour revaloriser celui-ci provient pour une part
du gauchissement de la pneumatologie occidentale, qui a empéché de rendre
au Saint-Esprit sa place dans l'action eucharistique. On en peut dire autant
quant au caractere sacrificiel de la Céne : biffé massivement par les réformateurs
en raison de trés graves abus médiévaux, il doit retrouver sa place si 'on ne
veut pas que la vie chrétienne en tant qu’offrande et sacrifice se situe a c6té du
Christ, comme propre justice, au lieu d’étre en Christ. Autre point : si la doc-
trine de la transsubstantiation force et affaiblit le mystére qu’elle prétend expri-
mer et protéger, la « présence réelle » du Christ glorifié par I’aliment « pneuma-
tique » de la table sainte n’en est pas moins requise, si I’on ne veut pas vider la
Ceéne de toute raison d’étre. L'épiousios de la quatrieme demande de l'oraison
dominicale a une signification essentiellement sacramentelle et eschatologique :
« Donne-nous aujourd’hui (déja) le pain de la vie éternelle. » Quant au probléme
de '« intercommunion », I"auteur y voit avec raison un faux probléme, soulevé
par la situation confessionnelle anormale de 1'Eglise. Le grand mérite de J.-]J.
von Allmen est de jeter une lumiére nouvelle sur de vieux problémes et de
discerner une complémentarité la ot 'on n’a su voir jusqu’ici que des antino-

mies. RicHARD PAQUIER.

P. GERBE, E. MARrcus, J. PoTEL, J. REMOND, R. SALAUN : Ils deman-
dent le baptéme pour leur enfant. Préface de Mgr Henri Gufflet,
évéque coadjuteur de Limoges. Paris, Cerf, 1966, 256 p.

Cet ouvrage collectif est le fruit des travaux théologiques et des expériences
pastorales d'un groupe de prétres de la Mission de France. Il s’attaque de front
au probléme de plus en plus lancinant de la discipline du baptéme en secteurs
déchristianisés, et ne craint pas de faire une critique serrée du baptéme d’enfant
justifié par une doctrine superficielle de I'opus operatum. (« Loin de rendre tolé-
rable un sacrement sans foi, la doctrine du caractére sacramentel souligne ce
qu'’il a d’insolite, pour ne pas dire de monstrueux. Car, en définitive, étre marqué
du sceau du Christ, c’est entrer dans une certaine participation du mystére
méme de sa personne et, en conséquence, étre mis en devoir de participer a son
ceuvre de Sauveur », p. 239.) — Aprés une premiére partie qui définit la ques-
tion pastorale posée par la requéte persistante de baptémes d’enfants, on expose
deux expériences en cours sur la catéchése des parents et la pastorale sacra-
mentelle en milieu « missionnaire ». Pour conclure, une réflexion doctrinale
d’E. Marcus, professeur au Séminaire de Pontigny, laisse entrevoir une éclaircie

possible dans un renouveau de conscience ecclésiale.
CLAUDE BRIDEL.



426 BIBLIOGRAPHIE

LANCELOT SHEPPARD : Le culte en Esprit et en Vérité. Avec la col-
laboration de L. Bouyer, J. D. Crichton, I. Dalmais, P. Gram-
mont, G. Hebert et B. Minchin. Paris, Desclée, 1966, 158 p.

Traduction d'un recueil de travaux paru en anglais en 1963. Ce sont sept
conférences prononcées ’année précédente a I’abbaye du Bec dans le cadre de
rencontres entre catholiques et anglicans. D’une maniére générale, cette publi-
cation de textes antérieurs a la Constitution conciliaire sur la Liturgie échappe
au reproche d’inutilité qu'on serait tenté de lui adresser au premier abord.
I1 est méme intéressant de constater sur quels thémes elle est en retrait et sur
quels autres elle demeure « avancée » par rapport aux lignes tracées a Vatican II.
— Les contributions de Gabriel Hebert (« La liturgie de I’Ancien Testament »)
et de Louis Bouyer (« Liturgie juive et chrétienne ») soulévent des problémes
passionnants, apparemment offerts pour longtemps encore a 1'étude des spécia-
listes ; mais qui n’en verrait I’enjeu ? Le travail de Basil Minchin sur « La liturgie
et les lieux de culte » est & verser au dossier ; question : comment manifester le
role sacerdotal de l'officiant dans une « église en rond » ? La théologie romaine
du sacerdoce est vraiment mise en cause & bien des niveaux...

CLAUDE BRIDEL.

GERHARD GLOEGE : Die Todesstrafe als theologisches Problem. Koln,
1966, 105 p. Westdeutscher Verlag.

L’auteur, dogmaticien luthérien & Bonn, veut poser le probléme de la peine
de mort au seul plan théologique, et ceci & I'occasion de la réforme du droit
pénal en Allemagne fédérale. Gerhard Gloege commence par constater que
I'histoire de la théologie ne donne pas de réponse unanime au probléme, qu’il
soit examiné a partir de la notion d’Eglise, du raisonnement proprement théo-
logique (basé notamment sur I’emploi que Dieu fait de I’Etat) ou de la chris-
tologie (K. Barth). — L’Ecriture n’est pas d’un plus grand secours. Les pres-
criptions de 1’Ancien Testament sont périmées pour nous, quant au Nouveau
Testament, il accepte la peine de mort comme allant de soi jusqu’au retour du
Christ. Il faut donc chercher ailleurs une clé d’interprétation. Elle se trouve
dans la mort expiatoire et réconciliatrice de Jésus-Christ. A sa lumiére, la
peine capitale est désacralisée, démythologisée. Elle ne peut plus étre inter-
prétée comme réconciliation, mais seulement comme sanction dans le monde
du droit. — Le probléme est ainsi traité dans la perspective luthérienne (mais
aussi réformée) des « deux régnes » ou de la dialectique loi-évangile. La peine de
mort est 1égitime dans l'ordre du droit, mais elle devient problématique dans
celui de I’agape. L’éthique chrétienne bute ainsi sur une aporie. Elle ne peut
que proposer une dialectique théologique entre I'exercice du droit et le renon-
cement au droit. Ainsi elle déclarerait la légitimiié de la peine de mort, mais la
suspension temporaire de son application. La question est de savoir si le monde
sécularisé est capable de comprendre la motivation de cette solution. Une dis-
cussion entre juristes et théologiens clot cette étude intéressante d’éthique fon-
damentale. Son mérite essentiel est peut-étre de souligner la relativité de I'éthi-
que chrétienne, incapable de créer un systéme totalisant, mais ne pouvant fournir
que des indications, seules contraignantes pour le croyant, que la société accep-

tera ou refusera. RoOBERT GRIMM



	Bibliographie

