
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Josef Blinzler : Il processo di Gesù. Brescia, Paideia, 1966, p. 472.

Ce livre écrit, il y a une quinzaine d'années déjà, par un professeur catholique

de l'Ecole supérieure de théologie et de philosophie à Passau, peut être
considéré comme définitif par la richesse de sa documentation, par la conscience
et la sagacité avec lesquelles chacun des faits rapportés par les Evangiles est
examiné. L'ouvrage, qui en est à sa troisième édition, s'est enrichi d'appendices
et d'un chapitre sur la mise au tombeau. Les conclusions auxquelles l'auteur est

parvenu sont généralement acceptées aujourd'hui. Pour Blinzler, le procès de

Jésus par le sanhédrin n'est pas entaché de vices de forme ; du point de vue juif,
il était valable. Le crime des autorités juives fut de faire passer, consciemment
et volontairement, le procès du plan religieux sur le plan politique. Pilate, pressé
à la fois par les prêtres qui voulaient à tout prix la perte de Jésus et l'aveuglement

de la plèbe de Jérusalem qui préférait un terroriste populaire à un
prophète, capitula avec les conséquences que Ton sait. Du point de vue historique,
il n'est pas équitable d'imputer la mort du Christ à toute la nation juive d'alors
et bien moins encore à sa descendance. L'auteur relève en passant l'influence
humanitaire exercée par les pharisiens sur la législation juive. — La traduction
de Colao Pellizzati est scrupuleuse et soignée. Lydia von Auw

Sciences
bibliques

Donatien Mollat, S.J. : Dodici meditazioni sul Vangelo di San
Giovanni. Paideia, Brescia, 1966, 144 pagine.

Paideia publie dans sa Biblioteca minima di cultura religiosa douze méditations

du P. Donatien Mollat, parues pour la plupart dans Vie chrétienne et
intitulées dans le texte français Initiation à la lecture spirituelle de saint Jean.
Basées sur une théologie catholique large mais traditionnelle, elles ouvrent de
beaux horizons de spiritualité œcuménique en proposant à notre réflexion, avec
grandeur et simplicité le mystère du Christ : pain de vie, bon Berger, victime
offerte pour le salut du monde, manifestation de Tamour de Dieu.

Lydia von Auw.

Regards contemporains sur Jean Calvin. Actes du CoUoque Calvin.
Strasbourg, 1964. Paris, Presses Universitaires de France, 1965,
316 p.

Après une introduction due à la plume du professeur Wendel, ce livre donne
le texte des communications prononcées à Strasbourg par les plus illustres
historiens de la réforme de notre époque. M. W. Niesel (Der theologische Gehalt der

jüngst veröffentlichen Predigten Calvins, p. 8-16) présente l'homilétique de Calvin.
M. R. Stupperich (Calvin und die Konfession des Paul Voltz, p. 17-27) montre
comment Voltz, ancien abbé, resta disciple d'Erasme : on peut se demander si
Calvin Ta vraiment réconcilié avec l'Eglise, comme le prétend Bèze dans sa Vie
de Calvin. M. J. Rott (Documents strasbourgeois concernant Calvin, p. 28-73)

Histoire
de l'Eglise
ET DE LA
PENSÉE

CHRETIENNES



420 BIBLIOGRAPHIE

présente la découverte d'un manuscrit du célèbre discours du recteur Nicolas
Cop, prononcé à Paris le Ier novembre 1533, à la suite duquel Calvin, Cop et
d'autres évangéliques durent fuir Paris. Ce manuscrit est de la main de Cop.
Cela signifie-t-il que Calvin n'ait pas participé à sa rédaction, qui lui était
jusqu'ici attribuée M. Rott pense que si Calvin et Cop ont bâti ensemble la
harangue, Calvin a dû tenir la plume, et Cop, en recopiant le brouillon de Calvin,
a dû çà et là le corriger ou l'abréger. M. Rott présente en outre d'autres
documents curieux, qui concernent le séjour strasbourgeois de Calvin. M. O. Weber
(Compétence de l'Eglise et compétence de l'Etat d'après les Ordonnances ecclésiastiques

de i$b~r, p. 74-85) indique comment l'organisation de Genève fut un
compromis entre deux théocraties, celle des magistrats (la tendance théocratique
des autorités politiques était générale) et celle de Calvin, qui dut consentir plus
de concessions qu'on ne le croit souvent, si bien que c'est dans les églises réformées

de France que Ton trouvait l'organisation la plus purement calvinienne.
M. Jaques Courvoisier (La dialectique dans l'ecclésiologie de Calvin, p. 86-101)
dégage la dialectique entre l'Eglise visible et l'Eglise invisible. Cette distinction
permet de mettre à leur juste place les considérations de Calvin sur l'Eglise
visible, dont il dit que, hors d'elle, il n'y a point de salut. M. Courvoisier relève
qu'il y a plus de points communs qu'on ne le pense entre l'Eglise de Rome et
celle de Calvin, qui, à la base, ne sont qu'une seule et même Eglise traditionnelle
d'Occident. Les réformateurs ont voulu réformer cette Eglise et non en fonder
une nouvelle. M. W. F. Dankbaar (L'office des docteurs chez Calvin, p. 102-126)
analyse les diverses définitions que Calvin a données de cet office ecclésiastique.
M. Paul Jacobs (Pneumatische Realpräsenz bei Calvin, p. 127-139) montre que
la définition de Calvin de la présence réelle dans la Cène par la vertu du Saint-
Esprit reste aujourd'hui encore au cœur des définitions sur lesquelles les théologiens

protestants cherchent un accord. M. William Torrance (Knowledge of God
and speech about Him according to John Calvin, p. 140-160) fait de Calvin le
précurseur de la révolution de la connaissance opérée dans les temps modernes,
lors du passage d'une connaissance logico-déductive à une connaissance logico-
expérimentale. En retournant aux Pères grecs, Calvin sut comprendre le rôle
actif du Saint-Esprit dans cette connaissance. Dieu contrôlant et attestant la
vérité des jugements que l'homme porte sur lui. Par le témoignage intérieur du
Saint-Esprit, les Ecritures deviennent claires et acquièrent leur perspicuitas.
Torrance voit chez Calvin l'un des premiers passages de la pensée dialectique à
la pensée dialogique. M. H. Meylan (Calvin et les hommes d'affaires, p. 161-170)
présente les découvertes qu'il a faites sur les hommes d'affaires que connut
Calvin, apportant ainsi des éléments nouveaux au problème du rôle de Calvin
dans l'histoire économique moderne. Enfin, ce volume contient encore des

contributions de M. R. Peter (L'abécédaire ou catéchisme élémentaire de Calvin,
p. 171-205), de M. R. Stauffer (Les discours à la première personne dans les
sermons de Calvin, p. 171-207), de M. Jean Cadier (Sadolet et Calvin, p. 239-252),
de M. O. Barthel (Calvin und Polen, p. 253-268) et de M. J. D. Benoît (Calvin
et Vinet, p. 268-287). Olivier Fatio.

Karl Reuter : Das Grundverständnis der Theologie Calvins. Neu-
kirchener Verlag, 1963, 264 p. Collection « Beiträge zur Geschichte
und Lehre der Reformierten Kirche », Band XV.
Dans cet ouvrage, K. Reuter affirme que l'enseignement théologique que

Calvin reçut au Collège Montaigu du théologien nominaliste John Major déter-



BIBLIOGRAPHIE 421

mina chez lui toute une série de positions doctrinales. L'élément fondamental
de cette thèse est la conviction que Calvin suivit effectivement les cours de
théologie de Major (p. 11, 14, 31, 37), ce qui n'est pas absolument certain. Sur
cette base, Reuter soutient que Calvin reçut du professeur écossais un enseignement

scotiste de tendance antipélagienne et augustinienne (p. 21), présenté
dans les catégories du déterminisme ockhamien (p. 37) et que, par ce biais, il
se rattacha au courant scolastique représenté principalement par Grégoire de
Rimini et Thomas Bradwardine (p. 21, 26, 36, 47, 158, 159, 180). Il hérita ainsi
de ces maîtres une doctrine de Dieu antipélagienne, enseignée par la métaphysique

scotiste-augustinienne du Moyen Age finissant (p. 47, 144, 147) et une
doctrine morale dérivée de l'éthique aristotélicienne (p. 49). En plus, il assimila
la théorie de la providence soutenue par Bradwardine (p. 158) et la doctrine du
péché et de la justification élaborée par Grégoire de Rimini. Pour Reuter, c'est
de Major et Grégoire de Rimini — et « unabhängig von Luther » — que Calvin
aurait reçu les «Grundzüge seiner Sündenlehre» (p. 148s., 180, 202). Enfin,
quant à la méthode théologique, Major aurait appris à son élève un biblicisme
positiviste (p. 129, 147), tout en éveillant en lui l'intérêt pour les textes patristiques

(p. 32, 35-36), mais le tout dans une perspective violemment
antiluthérienne (p. 67-68). Il semble que c'est vraiment mettre beaucoup de choses

sur le compte du maître écossais — Telles sont les grandes lignes de la thèse
de Reuter qui s'appuie principalement sur des passages relevés presque
exclusivement dans les œuvres calviniennes postérieures à la première Institution
(Reuter cite presque exclusivement la dernière édition latine de l'Institution, de
T559) et assez peu sur des documents proprement historiques. — Alexandre
Ganoczy, dans son récent ouvrage : Le jeune Calvin, genèse et évolution de sa
vocation réformatrice (Wiesbaden, 1966), a consacré quelques lignes critiques fort
pertinentes à la thèse de Reuter (cf. p. 187-192). — Il a examiné plusieurs ouvrages

importants de Major, publiés entre 1513 et 1521, susceptibles d'avoir servi
de matière aux cours de ce théologien au Collège Montaigu, afin de vérifier si

l'enseignement contenu en ces ouvrages avait vraiment laissé des traces dans la
première édition de l'Institution. Après avoir démontré qu'à de rares exceptions
près il n'y a pas de concordances entre la pensée de Calvin et celle de Major,
Ganoczy conclut que c'est tout au plus dans les années 1540 à 1559 que Calvin
put lire certains ouvrages théologiques et exégétiques de Major, Grégoire de
Rimini et Bradwardine, dont Reuter relève quelques traces dans l'édition de
l'Institution de 1559. Mais certainement pas avant 1536 I Car, redisons-le, la
première Institution ne porte aucune trace d'une influence théologique de Major.
Encore moins est-il permis d'en conclure que Calvin suivit à Montaigu, entre
l'âge de quatorze et dix-huit ans, les cours théologiques de ce professeur. —
Ganoczy poursuit en montrant que Calvin, s'il avait connu à fond les scolastiques,

n'aurait pas laissé de côté la plus grande partie de leurs œuvres pour n'en
utiliser que des extraits fort réduits. Et s'il les avait connus à travers l'interprétation

scotiste ou nominaliste que Major en donnait à Montaigu, on découvrirait
nécessairement dans la première Institution des traces de cette interprétation.
Mais Major lui-même n'y est jamais évoqué, ni les autorités sur lesquelles il
s'appuie, Scot, Ockham, Grégoire de Rimini, Bradwardine. — Ainsi, il est
difficile d'accepter l'hypothèse d'une initiation proprement théologique de
Calvin au Collège Montaigu par Major. Cette conjecture n'est confirmée par
aucun document historique ; en outre, elle semble difficilement conciliable avec
ce que nous savons des programmes du Collège. Pour qu'elle devienne acceptable,

il faudrait prouver que Calvin, entre quatorze et dix-sept ans, se serait



422 BIBLIOGRAPHIE

soustrait au règlement du plus strict des collèges, pour suivre, au lieu des leçons
de grammaire, de philosophie et de science, les cours de théologie réservés aux
élèves plus âgés. Ou bien, il faudrait établir que les maîtres de Montaigu
n'auraient pas respecté le programme. « Pour rester dans le domaine du vraisemblable,

dit Ganoczy, il faudrait penser plutôt que le jeune Calvin a appris à
Montaigu, comme tout le monde, les différentes disciplines enseignées dans sa
faculté. Ainsi, il s'y est initié à une philosophie scolastique, qui comprenait une
technique de raisonnement dialectique, une métaphysique opposant systématiquement,

à la manière nominaliste, le divin et l'humain, et une éthique
aristotélicienne sans doute imprégnée de casuistique scolastique. Que tout cela pût
contribuer à la formation de la structure dialectique de sa pensée et, par ce biais,
indirectement à l'élaboration de sa doctrine théologique, c'est vraisemblable. »

(Ganoczy, op. cit., p. 192.) Ces remarques de Ganoczy, trop brièvement
évoquées, révèlent la faiblesse de l'ouvrage de K. Reuter. Puissent-elles inciter le
lecteur à lire l'ouvrage stimulant de Ganoczy où se trouve réalisé le projet man-
que de Reuter. Olivier Fatio.

Théologie
contempo¬

raine

Jérôme Hamer : L'Eglise est une communion. Paris, Les Editions du
Cerf, 1962, 263 p. CoU. Unam Sanctam.

Prenant comme point de départ l'encyclique Mystici corporis promulguée
par Pie XII en 1943, l'auteur se réfère cependant pleinement au témoignage
biblique pour remettre en lumière Télément intérieur, spirituel, de la notion
et de la vie de l'Eglise, que l'aspect sociologique-juridique avait trop souvent
relégué à l'arrière-plan dans la théologie catholique romaine. Quel est le lien
qui fait Tunité de l'Eglise C'est en ces termes que le P. Hamer formule la
question à laquelle son livre veut répondre. La réponse, il la trouve dans la
notion néotestamentaire de koinônia, dont il fait une étude approfondie en
référence aux vocables parents : ecclèsia, peuple de Dieu, corps de Christ. Il
formule sa conclusion en ces termes : la communion est la forme permanente
de Tunité de l'Eglise. « L'Eglise, corps mystique du Christ, est une communion
à la fois intérieure et extérieure de vie spirituelle (de foi, d'espérance et de

charité), signifiée et engendrée par une communion extérieure de profession de
la foi, de discipline et de vie sacramentelle » (p. 98). Notons l'intérêt tout particulier

des pages concernant l'évolution du sens de la locution corps mystique,
qui a désigné l'eucharistie avant de qualifier l'Eglise, ainsi que des chapitres
consacrés au sacerdoce royal du peuple de Dieu et aux fonctions apostoliques
du ministère institutionnel. Nul doute qu'un tel livre ne contribue positivement

au dialogue interconfessionnel. Richard Paquier.

J. de Bacciocchi : L'Eucharistie. Tournai, Desclée, 1964, 124 p.
CoU. Le Mystère chrétien.

Cet opuscule fait partie d'une série de manuels, sans doute à l'usage des

séminaristes, mais il n'en a pas l'aspect rébarbatif, malgré une subdivision très
poussée des alinéas et paragraphes, et l'énoncé de thèses de fide au terme et en
conclusion des exposés successifs. On y reconnaît la pensée claire et le souci de

rajeunissement doctrinal qui font du P. de Bacciochi un théologien de valeur.
La première partie, historique, expose le problème des origines de l'eucharistie,
tel qu'il ressort de l'exégèse critique néotestamentaire, puis des témoignages



BIBLIOGRAPHIE 423

patristiques et liturgiques des premiers siècles. La seconde partie est doctrinale

: l'auteur y présente judicieusement les principales théories des théologiens
médiévaux concernant le sacrifice et la présence du Christ dans le sacrement :

la transsubstantiation est discutée avec soin et circonscrite à sa véritable
signification religieuse et spirituelle. Une table analytique et un index des noms
d'auteurs complète utilement cet excellent petit livre. Richard Paouier

Suzanne Lilar : L'amore. Storia e problematica. Brescia, Paideia,
1967, 279 p. Traduzione di Gianni Montagna.

Ce livre est la traduction italienne de l'ouvrage : Le couple (Paris, Grasset,
1963). C'est un livre passionnant, audacieux et difficile. — Des images de

labyrinthe ou de nœud gordien vous viennent à l'esprit devant la complexité
des problèmes évoqués : de la biologie à la mystique. — Denis de Rougemont a
émis l'hypothèse que Tamour tel qu'il est compris en Occident remonte à des

origines cathares et à la poésie des troubadours. Suzanne Lilar voit dans la
philosophie platonicienne la première grande théorie, valable aujourd'hui
encore, de l'amour : la sublimation du désir charnel. Mais l'amour lui-même
remonte à la nuit des temps. Il n'est pas l'invention d'une littérature ou d'une
civilisation. Ce n'est pas sans raison que certains philosophes de l'antiquité le
considéraient comme un agent, un principe cosmique. Chaque civilisation
s'efforce de le domestiquer, de le codifier ou de l'exorciser. Certains théologiens,
Nygren en particulier, ont opposé à l'Eros païen TAgapè chrétienne. Mais cette
opposition n'est pas absolue. Car Eros, pour être parfait, a des traits d'Agapè
et Agapè d'Eros. Pour Suzanne Lilar, la tradition chrétienne a trop ignoré,
trop méconnu Eros. Car celui-ci n'est pas uniquement sensualité ou sexualité ;

il est une tentative de retour aux origines. Suzanne Lilar donne une importance
très grande au mythe de TAndrogyne, sous-j acent à tant de religions anciennes
et dont la psychologie des profondeurs retrouve des traces dans l'inconscient.
L'amour suppose une discipline, une ascèse, une catharsis. De tels mots évoquent
la vie religieuse, le cheminement spirituel. Pour certaines âmes, la voie de
Tamour terrestre conduit à Dieu. Mais Eros a aussi sa face d'ombre. Ni
discipliné, ni éclairé, il devient une force meurtrière. L'une des grandes tâches
actuelles serait de reconnaître et de lui rendre son caractère sacré. Utopie
Peut-être. Mais il vaut la peine de réfléchir aux problèmes posés par ce livre.

Lydia von Auw.

Gustave Martelet : Les idées maîtresses de Vatican II. Paris, Des¬
clée de Brouwer, 1966, 277 p.
Le P. Martelet est un disciple de l'abbé Paul Couturier. C'est dire dans que

esprit d'ouverture et avec quelle espérance il envisage l'œuvre du récent concile.
Il voit dans cette assemblée le résultat et l'aboutissement du renouveau de la
réflexion théologique qui s'est manifesté dans le catholicisme romain dès le début
de ce siècle, souvent dans des conditions difficiles. Ce livre est un guide utile au
travers des diverses « constitutions » promulguées par le concile. Il en donne
de larges extraits, judicieusement groupés, et dont il fait ressortir l'inspiration
et l'intention. Il en montre l'esprit de synthèse, union paradoxale, mais féconde
dans sa complémentarité, qui répercute dans la vie de l'Eglise le mystère du
Christ vrai Dieu et vrai homme, « Récapitulateur » d'un monde racheté et
réSénéré- Richard Paquier.



424 BIBLIOGRAPHIE

Klaus Gamber : Liturgie übermorgen. Gedanken zur Geschichte und
Zukunft des Gottesdienstes. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1966,
288 p.

Les deux tiers de cet ouvrage d'après-Concile (dédié au cardinal Lercaro)
sont consacrés à une sérieuse esquisse de l'histoire de la liturgie chrétienne,
aussi bien dans la tradition orientale que dans l'Eglise latine. De nombreuses
citations ponctuent cet exposé réparti sur trois étapes : Eglise ancienne, époque
patristique, période carolingienne. L'intérêt de cette histoire comparée réside
dans la continuelle recherche des éléments fondamentaux subsistant en chaque
développement ; on a ainsi une espèce de radioscopie des formes liturgiques
sur un plan plus vaste que le célèbre Missarum sollemnia de Jungmann qui se

limitait à l'Occident. — Mais on s'arrêtera particulièrement à la dernière partie
du livre, où Klaus Gamber laisse entrevoir ce que pourraient être les bases
d'une « Liturgie œcuménique », pour reprendre une expression forgée au Concile.
La participation active des évêques orientaux et des évêques missionnaires à
Vatican II a bienheureusement contraint les Pères à mettre en chantier une
réforme liturgique sans précédent ; il est désormais impossible de pratiquer un
guérangisme attardé pour qui Liturgie et rite romain seraient identiques, et il
n'est plus permis de limiter les adaptations à une simple traduction des prières
latines. La Constitution sur la Liturgie est un appel à de longs et patients
travaux qui verront la collaboration des savants et des praticiens en vue d'établir
une « liturgie-cadre » utilisable avec des développements locaux dans l'ensemble
de la chrétienté. — Le bon historien qu'est l'auteur voit clairement le caractère
épisodique du style liturgique médiéval qu'on a considéré à tort comme
normatif ; il faut remonter plus haut pour trouver un terrain de rencontre où
apparaîtront les bases de la « liturgie-cadre ». Klaus Gamber propose d'étudier
très attentivement la liturgie « classique » des IVe et Ve siècles, où il croit voir
un niveau de développement réellement œcuménique. La discussion historique
est ouverte sur cette proposition ; il serait intéressant que les liturgistes orientaux

et protestants y prennent part. — Pour terminer, cinq aperçus sont l'occasion

pour l'auteur de développer concrètement ses suggestions. Il passe
successivement en revue le service de la Parole, l'eucharistie, les célébrations dans un
cercle restreint (vif intérêt les services matinaux et vespéraux, et le problème
du lieu de culte. Sur ce dernier point, la problématique romaine est de plus en
plus proche de la nôtre ; le débat sur l'église en ellipse, par exemple, est analogue
à celui que provoquait naguère André Biéler parmi nous.

Claude Bridel.

Jean-Jacques von Allmen : Essai sur le Repas du Seigneur. Cahiers
théologiques n° 55. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1966, 124 p.

Petit quant au nombre de pages, cet essai est grand par la densité de son
contenu et la profondeur de la réflexion sur un objet dont tout théologien sait
la complexité. Nous n'hésitons pas à dire qu'il devrait être obligatoirement lu
par tous les ecclésiastiques francophones, tant catholiques que réformés : peut-
être y aurait-il alors quelque espoir de voir poindre une solution œcuménique
du problème de l'eucharistie. Le professeur de Neuchâtel ne craint pas de dire
à chacun son dû et d'ébranler salutairement, de part et d'autre, des positions
bien établies qui ne sont souvent que les préjugés d'une attitude confessionnelle,



BIBLIOGRAPHIE 425

aveuglément acceptés. — La Cène «n'est pas une chose, mais une vie... Or la
vie est pleine de tensions, de polarités, de complémentarités et d'équilibres à
réaliser entre elles toutes » (p. 20). Cette vérité commande tout le cheminement
de l'étude de M. von Allmen, qui tourne le dos à la méthode trop notionnelle et
scolastique habituelle, laquelle n'aboutit qu'à des impasses. Il aborde le donné
concret qu'est le repas du Seigneur dans la vie de l'Eglise par des voies nouvelles
et fécondes. Mais il en résulte que l'ouvrage est impossible à résumer : bornons-
nous à signaler ce qui en fait plus particulièrement l'intérêt. — Ayant montré
le sens « réaliste » de Tanamnèse, l'auteur montre aussi l'importance de Tépi-
clèse comme correctif d'une mainmise rituelle de l'Eglise sur le sacrement :

l'échec évident de la Réforme pour revaloriser celui-ci provient pour une part
du gauchissement de la pneumatologie occidentale, qui a empêché de rendre
au Saint-Esprit sa place dans l'action eucharistique. On en peut dire autant
quant au caractère sacrificiel de la Cène : biffé massivement par les réformateurs
en raison de très graves abus médiévaux, il doit retrouver sa place si Ton ne
veut pas que la vie chrétienne en tant qu'offrande et sacrifice se situe à côté du
Christ, comme propre justice, au lieu d'être en Christ. Autre point : si la
doctrine de la transsubstantiation force et affaiblit le mystère qu'elle prétend exprimer

et protéger, la « présence réelle » du Christ glorifié par l'aliment « pneumatique

» de la table sainte n'en est pas moins requise, si Ton ne veut pas vider la
Cène de toute raison d'être. E'épiousios de la quatrième demande de l'oraison
dominicale a une signification essentiellement sacramentelle et eschatologique :

« Donne-nous aujourd'hui (déjà) le pain de la vie éternelle. » Quant au problème
de T« intercommunion », l'auteur y voit avec raison un faux problème, soulevé

par la situation confessionnelle anormale de l'Eglise. Le grand mérite de J.-J.
von Allmen est de jeter une lumière nouvelle sur de vieux problèmes et de
discerner une complémentarité là où Ton n'a su voir jusqu'ici que des antino-
ra^s- Richard Paquier.

P. Gerbe, E. Marcus, J. Potel, J. Rémond, R. Salaun : Ils demandent

le baptême pour leur enfant. Préface de Mgr Henri Gufflet,
évêque coadjuteur de Limoges. Paris, Cerf, 1966, 256 p.

Cet ouvrage collectif est le fruit des travaux théologiques et des expériences
pastorales d'un groupe de prêtres de la Mission de France. Il s'attaque de front
au problème de plus en plus lancinant de la discipline du baptême en secteurs
déchristianisés, et ne craint pas de faire une critique serrée du baptême d'enfant
justifié par une doctrine superficielle de l'opus operatum. (« Loin de rendre
tolerable un sacrement sans foi, la doctrine du caractère sacramentel souligne ce

qu'il a d'insolite, pour ne pas dire de monstrueux. Car, en définitive, être marqué
du sceau du Christ, c'est entrer dans une certaine participation du mystère
même de sa personne et, en conséquence, être mis en devoir de participer à son
œuvre de Sauveur », p. 239.) — Après une première partie qui définit la question

pastorale posée par la requête persistante de baptêmes d'enfants, on expose
deux expériences en cours sur la catéchèse des parents et la pastorale
sacramentelle en milieu « missionnaire ». Pour conclure, une réflexion doctrinale
d'E. Marcus, professeur au Séminaire de Pontigny, laisse entrevoir une éclaircie
possible dans un renouveau de conscience ecclésiale.

Claude Bridel.



426 BIBLIOGRAPHIE

Lancelot Sheppard : Le culte en Esprit et en Vérité. Avec la col¬
laboration de L. Bouyer, J. D. Crichton, I. Dalmais, P. Gram-
mont, G. Hebert et B. Minchin. Paris, Desclée, 1966, 158 p.

Traduction d'un recueil de travaux paru en anglais en 1963. Ce sont sept
conférences prononcées Tannée précédente à l'abbaye du Bec dans le cadre de
rencontres entre catholiques et anglicans. D'une manière générale, cette
publication de textes antérieurs à la Constitution conciliaire sur la Liturgie échappe
au reproche d'inutilité qu'on serait tenté de lui adresser au premier abord.
Il est même intéressant de constater sur quels thèmes elle est en retrait et sur
quels autres elle demeure « avancée » par rapport aux lignes tracées à Vatican IL
— Les contributions de Gabriel Hebert (« La liturgie de l'Ancien Testament »)

et de Louis Bouyer (« Liturgie juive et chrétienne ») soulèvent des problèmes
passionnants, apparemment offerts pour longtemps encore à l'étude des spécialistes

; mais qui n'en verrait l'enjeu Le travail de Basil Minchin sur « La liturgie
et les lieux de culte » est à verser au dossier ; question : comment manifester le
rôle sacerdotal de l'officiant dans une « église en rond » La théologie romaine
du sacerdoce est vraiment mise en cause à bien des niveaux...

Claude Bridel.

Gerhard Gloege : Die Todesstrafe als theologisches Problem. Köln,
1966, 105 p. Westdeutscher Verlag.

L'auteur, dogmaticien luthérien à Bonn, veut poser le problème de la peine
de mort au seul plan théologique, et ceci à l'occasion de la réforme du droit
pénal en Allemagne fédérale. Gerhard Gloege commence par constater que
l'histoire de la théologie ne donne pas de réponse unanime au problème, qu'il
soit examiné à partir de la notion d'Eglise, du raisonnement proprement
théologique (basé notamment sur l'emploi que Dieu fait de l'Etat) ou de la
christologie (K. Barth). — L'Ecriture n'est pas d'un plus grand secours. Les
prescriptions de l'Ancien Testament sont périmées pour nous, quant au Nouveau
Testament, il accepte la peine de mort comme allant de soi jusqu'au retour du
Christ. Il faut donc chercher ailleurs une clé d'interprétation. Elle se trouve
dans la mort expiatoire et réconciliatrice de Jésus-Christ. A sa lumière, la
peine capitale est désacralisée, démythologisée. Elle ne peut plus être
interprétée comme réconciliation, mais seulement comme sanction dans le monde
du droit. — Le problème est ainsi traité dans la perspective luthérienne (mais
aussi réformée) des « deux règnes » ou de la dialectique loi-évangile. La peine de
mort est légitime dans Tordre du droit, mais elle devient problématique dans
celui de l'agapè. L'éthique chrétienne bute ainsi sur une aporie. Elle ne peut
que proposer une dialectique théologique entre l'exercice du droit et le
renoncement au droit. Ainsi elle déclarerait la légitimité de la peine de mort, mais la
suspension temporaire de son application. La question est de savoir si le monde
sécularisé est capable de comprendre la motivation de cette solution. Une
discussion entre juristes et théologiens clôt cette étude intéressante d'éthique
fondamentale. Son mérite essentiel est peut-être de souligner la relativité de l'éthique

chrétienne, incapable de créer un système totalisant, mais ne pouvant fournir
que des indications, seules contraignantes pour le croyant, que la société acceptera

ou refusera. Robert Grimm.


	Bibliographie

