
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

La mystique et les mystiques, sous la direction de A. Ravier, préface
de Henri de Lubac Paris, Desclée De Brouwer, 1965, 1124 P-

Cet ouvrage collectif est fort intéressant. Il a pour objet de présenter sans
technicité les mystiques juive (K. Hruby), protestante et anglicane (H. Jaeger),
patristique (I. Hausherr), russe (S. Tyszkiewicz), primitive (J. Goetz),
musulmane (R. Arnaldez), chinoise (M. Kaltenmark), bouddhiste
(A. Bareau), hindouiste (O. Lacombe). Ces exposés sont encadrés par deux
textes d'inspiration catholique : « Vie humaine et vie divine » par A. Ravier
et « L'expérience chrétienne est-elle capable d'assumer la spiritualité orientale »

par J.-A. Cuttat. Les contributions qui constituent le gros de l'ouvrage sont
des présentations objectives, dépourvues le plus souvent d'observations
critiques. L'intention des éditeurs est en effet de fournir des documents pour une
étude comparée des mysticismes. Mais elle est aussi finalement de situer les
spiritualités non catholiques par rapport à ce qu'ils considèrent comme la
supériorité de leur tradition, « De quelles valeurs spirituelles les différentes
mystiques du monde... sont-elles porteuses Dans quelle mesure chacune facilite-
t-elle à la conscience humaine cette approche de Dieu, dont le désir surgit en
elle dès qu'elle se veut fidèle à son dynamisme essentiel Ces mystiques sont-
elles aussi étrangères au catholicisme qu'il paraît d'abord Comment faut-il
entendre la transcendance de la mystique catholique par rapport aux autres
mystiques » Ces lignes du volet gauche de l'ouvrage laissent transparaître la
vieille conception de la mystique naturelle et de la mystique surnaturelle. On
ne peut dire d'ailleurs que l'ouvrage réponde aux questions ainsi posées, car la
comparaison ou la synthèse des résultats obtenus fait défaut. La suggestive
préface de Henri de Lubac et le texte final de J.-A. Cuttat en fournissent cependant

des éléments. Ce dernier texte a le mérite d'être particulièrement vigoureux,
mais il ne traite que de l'Orient par rapport au christianisme et par Orient il
faut entendre ici l'Inde seulement. Cette vigueur, il faut le dire, est obtenue au
prix de simplifications : l'Inde ne se réduit pas à TAdvaïta et au Bouddhisme.
D'autre part, le Shivaïsme n'est pas ce qu'en dit l'auteur à la page 844. On peut
se demander encore si l'opposition établie par lui entre « l'intériorité pure et
solitaire » de l'Inde et le « recueillement chrétien ouvert à une intériorité
réciproque » permet d'expliquer d'une manière satisfaisante le rayonnement et la
lumière béatifiante qui émanent des saints indiens (p. 850-851). Si le « mona-
disme » indien était « radical », il serait sans portes ni fenêtres. L'auteur postule
plus qu'il ne démontre que le « niveau de conscience le plus profond » se situe
dans l'intériorité réciproque telle qu'il l'entend. Mais l'intérêt de son texte et
de ce livre en général est évident. La multiplicité et l'importance des matières
traitées comme la personnalité des auteurs en recommande la lecture à quiconque
s'intéresse à ces grands sujets. Fernand Brunner.

Théologie
contemporaine



352 BIBLIOGRAPHIE

Camille Drevet : Gandhi interpelle les chrétiens. Paris, Les Editions
du Cerf, 1965, 173 p. (Rencontre 69).

Il est difficile de parler du livre de Camille Drevet. On est tenté d'être
sévère, car l'ignorance de l'Inde que l'ouvrage trahit est invraisemblable. L'auteur

semble n'avoir fait aucun effort pour se documenter sur le sens des mots
sanscrits (elle ne connaît le cakra qu'entre les mains du Bouddha, appelle le
râma-nâma une « prière à Rama ») ou sur l'orthographe des noms propres (c'est
ainsi que Draupadî devient Dranjadi, Mahavîra, Mahadira, etc.) ; et mieux
vaut ne pas consulter le glossaire où Ton trouverait que les Jains sont une
communauté fondée par Jiva et que agraha veut dire attachement... Elle n'a
pas davantage essayé d'identifier les auteurs des hymnes préférés de Gandhi,
qu'elle cite pourtant ; Mîrâ Bâî, Tukaram seraient-ils totalement inconnus des

Européens Il est même permis de se demander si Mme Drevet a lu le magnifique

« Chant du Bienheureux » (Bhagavad-gîtâ et non Baghavad Gita qui a

inspiré son héros pendant toute sa vie, et dont elle-même parle sans cesse ;

autrement, dirait-elle, en l'opposant à la « langue magnifique » des Evangiles,
que le message de la Gîtâ « se réduit... à des formules » (p. 159) et insisterait-
elle (p. ri4) sur le fait que Gandhi n'a pu trouver qu'au contact des chrétiens
« la conception d'un Dieu personnel, lui parlant dans le silence du cœur »

Cette ignorance des choses de l'Inde, qui n'est certes pas un crime en soi, est
difficile à accepter chez un auteur qui parle de Gandhi. Le Gandhi de Mme Drevet

se détache, lumineux, sur une Inde si vague, si brumeuse, qu'on saisit
mal les liens charnels et spirituels qui le rattachent à elle. On finit par se
demander en quoi et pourquoi il est hindou et non pas chrétien. C'était pourtant

cela que l'auteur avait entrepris de nous montrer : les rapports de Gandhi
avec le christianisme qui l'inspire mais qu'il n'accepte pas, qu'il admire en le
critiquant, dont il incarne l'éthique sans en vivre les mystères. Le sujet était
beau, on eût souhaité le voir traité en profondeur. Il faut toutefois reconnaître
que pour parler de la vie de Gandhi, nous dire quel exemple et quel défi elle
fut pour les chrétiens, Mme Drevet trouve des accents fort justes. Elle a su
d'autre part réunir des témoignages variés et précieux. C'est pourquoi nous
lui sommes, malgré tout, reconnaissante. C'est pourquoi aussi nous avons lu
son livre jusqu'au bout... Ce que feront, nous n'en doutons pas, les lecteurs.

Hélène Brunner.

Heinrich Kahlefeld, Ulrich Mann, Bernhard Welte, Claus
Westermann : Christentum und Religion. Regensburg, 1966,
Verlag Friedrich Pustet, 106 p.

En un certain sens, ce petit livre est un signe des temps. Il nous offre en
effet quatre travaux présentés lors d'une session commune de l'Académie
évangélique de Tutzing et de l'Académie catholique de Bavière, en mars 1965. Deux
professeurs protestants, MM. Mann et Westermann, et deux de leurs collègues
catholiques, MM. Kahlefeld et Welte, abordent ensemble le problème brûlant
et contesté des rapports de la foi chrétienne et de la religion. Les quatre
travaux, loin de polémiquer, s'efforcent de dépasser les formulations devenues
classiques, même quand elles sont récentes, comme celles de Barth ou de
Bonhœffer, et de parvenir à une nouvelle compréhension de la tension dans laquelle
foi et religion se trouvent Tune par rapport à l'autre. Deux études de théologie
biblique, de Westermann pour l'Ancien Testament et de Kahlefeld pour Tévan-



BIBLIOGRAPHIE 353

gilè selon Jean, mettent en évidence la complexité du rapport foi-religion dans
la genèse même du témoignage biblique. En historien de la théologie, Mann
fait une étude pénétrante des prises de position successives qui ont contribué
à l'élaboration du problème, mais font nécessairement peser maints préjugés
sur sa solution. Il souligne l'importance d'une meilleure information, tant sur
l'histoire des religions que sur la psychologie des profondeurs, avant toute
nouvelle tentative de solution théologique de la question. Welte, enfin, bien
qu'il admette un peu trop facilement à notre goût que l'intériorité détermine
l'extériorité sans que la réciproque soit vraie, nous livre des rapports
dynamiques qui lient Tune à l'autre foi et religion, de leur évolution et de leur
crise, une analyse dont nous avons tout particulièrement apprécié la lucidité,
dans l'esprit de la plus belle espérance qu'ait suscitée Vatican IL

Pierre Gander.

El Colegio episcopal. Obra dirigida por el Excmo. y Rvdmo Sr. Dr.
Fr. José Lopez Ortiz, Obispo de Tuy-Vigo, Vicepresidente del
CSIC, y el Sr. D. Joaquin Blâzquez, Director del Instituto « Francisco

Suarez », del CSIC ; Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Junta de Ciencias Sagradas. Madrid, 1964, deux
volumes, 858 p.

Plus de vingt auteurs ont collaboré à la rédaction de cet ouvrage qui,
« fuyant en principe toute polémique », prétend seulement être « un apport le
plus utile possible au thème de la participation des évêques dans le régime de

l'Eglise universelle, mettant en relief des points de doctrine, des questions de

faits, des aspects historiques et en général tout ce qui peut tendre à éclairer
cette matière difficile, sans prétendre faire pencher la balance de l'un ou de

l'autre côté ». — Le livre part d'une étude de T« Etat actuel de la question
au Concile Vatican II ». Ensuite, divers auteurs traitent des nombreuses sources
d'information relatives au problème, et des diverses théories qui se sont affrontées

et peuvent encore s'opposer. Enfin sont abordés des problèmes plus généraux,

tels que « Les évêques et l'Eglise universelle » ou « La nature théologique
des Conciles et la collégialité ». — Nul doute que ce sont là problèmes
importants et familiers pour nombre de nos lecteurs ; s'ils ne le savent pas,
il ne leur reste qu'à apprendre l'espagnol, le soussigné n'ayant pas le temps
de traduire ces huit cents pages I t _p borel

A. Desqueyrat : Le civilisé peut-il croire Bruges, Desclée De
Brouwer, 1963, 266 p.

L'auteur prend soin de nous en avertir : son intention n'est pas théologique,
mais socio-psychologique ; au-travers d'une étude des mentalités et des structures

politiques et sociales, « nous cherchons les obstacles, actuels et humains,
qui empêchent de croire » (v. 14). Vérifier s'il y a relation de cause à effet entre
la civilisation et la décroissance de la foi. Un tel programme ne peut éviter un
malentendu : ce que le sociologue peut décrire, c'est une certaine quantité de
faits plus ou moins élaborés. Prend-il, comme le fait l'auteur, le moyen âge

23



354 BIBLIOGRAPHIE

comme critère, il ne peut que constater la diminution de la place occupée par
la croyance dans les réalités sociales du monde moderne. Le pessimisme de la
démonstration — même s'il est corrigé par une déclaration de foi (p. 260), qui
d'ailleurs n'est plus du tout sociologique — est dès lors inévitable. Mais
l'Eglise est-elle plus fidèle et, osons le dire, plus puissante en temps de
chrétienté qu'en temps de contestation Sur ce point le sociologue ne peut répondre.
Dans la mesure où l'auteur veut faire œuvre de théologien ou de moraliste, il
est peu convaincant. Lorsque au contraire il entreprend la description des trois
stades de la civilisation occidentale — médiévale, bourgeoise et moderne — il
est excellent. D'une plume alerte et précise il multiplie les notations
caractéristiques. On le sent plein de ferveur pour l'homme du moyen âge, créateur
d'une civilisation théologale, et plein d'ironie pour le bourgeois naturaliste,
humaniste et individualiste. Il semble craindre grandement la standardisation
et la socialisation de la société moderne dépersonnalisante. Ce livre vaut surtout
par la quantité des faits qu'il apporte — on a même quelquefois l'impression
que l'auteur s'est contenté de transcrire ses fiches personnelles ; il est plus
discutable dans ses interprétations. D'autre part il n'éclaire pas en profondeur
le lien entre foi et civilisation, de sorte qu'il s'avère incapable en définitive
de répondre à la question posée par le titre. C'est une excellente introduction
au problème ; comme tel il mérite d'être lu et discuté.

Eric Fuchs.

Jean Onimus : Face au monde actuel. Bruges, Desclée De Brouwer,
1962, 268 p.

« Aborder le monde moderne avec sympathie », le regarder « en chrétien »,

c'est ce qu'a voulu l'auteur dans cette série d'études groupées en un seul volume.
Chacune des courtes contributions forme un tout en soi et peut fort bien être
lue pour elle-même. On saisit l'intention de l'auteur, spécialiste de Péguy qu'il
cite souvent, lorsqu'il commence par une étude sur Renan, poursuivant avec
un portrait bien réussi de Jean Jaurès, pour aborder ensuite la crise de l'humanisme

dans la littérature et la pensée contemporaine. Il parlera, dans la suite
d'analyses de la seconde partie, de la dure expérience de la lucidité dans la
littérature moderne, tant il est vrai qu'il peut être angoissant de voir qui Ton
est, expérience de la lucidité, irréversible, dira-t-il : « Quiconque en a subi
le choc ne saurait par ses seules forces retrouver la paix » (p. 91). Folentin,
Salavin... Ubu... Caligula, l'expérience humaine de Simone de Beauvoir seront
les figures dont un certain aspect nous sera dépeint. Mais à l'expérience de la
lucidité à laquelle il cherche une issue positive, alors qu'elle paraît conduire
nécessairement au nihilisme, Jean Onimus voudrait opposer — en tant que
chrétien — la limpidité, passant de la critique lucide à la compréhension
respectueuse, donc à une attitude vis-à-vis de la vie fondamentalement différente
de celle commandée par une lucidité froide, attitude où Ton sent Tamour et où
le poids de l'intelligence critique est contrebalancé par l'anima « silencieuse
épouse », « de l'animus dont parlait Claudel et qui s'agite tant à la surface de

l'esprit» (p. 198). Le court chapitre : Regard lucide, regard limpide, est
certainement un des sommets du livre. Bonne étude, dans la troisième partie sur
Malraux et l'art, et l'incohérence comme procédé d'art.

Herald Châtelain.



BIBLIOGRAPHIE 355

G. Cottier, J.-C. Baumont, A. Chouraqui, A. Hayen, P.-R.
Regamey, Y. Congar, P.-A. Liege, M.-D. Chenu, B. Lecomte,
J. Frayssinet, R. Voillaume, J. Loew, A.-M. Henry : Eglise
et pauvreté. Paris, Les Editions du Cerf, 1965, 384 p. Unam Sanc-
ram, 57. Préfaces du patriarche Maximos IV et du cardinal
Lercaro.

L'appel à la pauvreté a retenti avec force au dernier Concile. Ce livre est un
essai de dépasser le stade des vœux pies ou des déclarations d'intention pour
mettre l'Eglise catholique en état de reviser sa manière d'être sur ce point.
D'une part on y analyse, statistiques et graphiques en mains, les dimensions
actuelles de la pauvreté dans le monde (Cottier, Baumont, Chouraqui), d'autre
part on y interroge l'Eglise, au moyen d'une enquête d'une grande ampleur,
sur l'exercice concret de sa pauvreté (Henry, Voillaume, Loew). Avec une
franchise admirable le contraste est souligné, le diagnostic des faits mis en
évidence : l'Eglise est du côté des riches. Comment sortir de cette impasse
C'est ce à quoi s'efforcent de répondre les travaux théologiques et sociologiques
de la partie médiane de ce gros livre, par une réflexion sur l'anthropologie
chrétienne (Hayen et Regamey), sur l'Eglise pauvre (Congar), sur « la présence
mutuelle de l'Eglise et de la pauvreté» (Liégé, Chenu, Lecomte, Frayssinet). —
On ne résume pas un tel livre : on le lit La haute qualité scientifique de ses
travaux ne masque pas — au contraire elle le souligne — l'affreux drame de notre
monde. A chaque page l'angoisse saisit le lecteur devant l'ampleur de la tâche
et le caractère apparemment dérisoire des possibilités de l'Eglise. N'est-il pas
trop tard Il faudrait au moins que la conscience des chrétiens occidentaux
soit réveillée (or, quand on songe par exemple à l'accueil fait à la « proposition
Biéler » par la Fédération des Eglises protestantes de la Suisse... et que l'Eglise,
acceptant de devenir réellement pauvre, soutienne de toutes ses forces les

organismes mondiaux équipés pour lutter contre la misère. Vivre la pauvreté
et lutter contre la misère : y a-t-il question plus urgente pour nos Eglises
L'Eglise catholique par de tels travaux montre qu'elle est décidée à relever le
défi. Je souhaite que ce livre soit étudié dans de nombreux groupes de
chrétiens, conjointement avec certains textes préparatoires de la conférence Eglise
et société. Hormis certains articles techniques du P. Congar, il n'y a rien dans
ce livre qui ne concerne également directement les Eglises protestantes. Un
ouvrage capable de secouer les apathies, sans renforcer l'inopérant et vague
complexe de culpabilité qui traîne dans nos Eglises riches d'Occident.

Eric Fuchs.

E. Schillebeeckk, O.P. : L'Eglise du Christ et l'homme d'aujour¬
d'hui selon Vatican II. Le Puy-Lyon, Editions Xavier Mappus,
1965, 166 p. Traduit du néerlandais par Th. Bouman.

Le titre français de cet ouvrage est trompeur : il s'agit en fait d'une sorte
de journal des trois premières sessions de Vatican II, composé de chroniques
écrites de i960 à 1964. Ce n'est donc pas un ouvrage de synthèse ou une étude
originale sur les déclarations conciliaires. Ecrite dans un style vif, cette
chronique se lit avec intérêt : elle fait participer le lecteur à la lente maturation du
Concile, et rétrospectivement lui fait mesurer les risques de certaines prises de

position qui devaient par la suite s'imposer par leur valeur. L'auteur, expert
théologique auprès de l'épiscopat hollandais, met l'accent sur deux thèmes : la



356 BIBLIOGRAPHIE

décentralisation de l'Eglise et la redécouverte que le salut s'inscrit dans une
histoire. Regrettons que l'ouvrage ne dise rien de la quatrième session, ce qui
limite son intérêt. Eric Fuchs.

Deutschland und die östlichen Nachbarn. Beiträge zu einer evange¬
lischen Denkschrift. Herausgegeben von Reinhard Henkys. Stuttgart,

Kreuz-Verlag, 1966, 240 p.
On se souvient du courageux document publié par l'Eglise évangélique

d'Allemagne en octobre 1965 sur la question des réfugiés et la relation de
l'Allemagne avec ses voisins de l'Est. Ce document appelait les Allemands à envisager
avec réalisme et dans un esprit de réconciliation le problème de la frontière
Oder-Neisse. Une telle prise de position souleva l'indignation des milieux
nationalistes qui, ici comme ailleurs, attendent de l'Eglise qu'elle soit d'abord nationale.

— Le livre que nous présentons se fait l'écho de ces discussions (par exemple
l'article de R. Henkys : « Die Denkschrift in der Diskussion ») ou les prolonge. Le
point de vue des réfugiés, celui de la Pologne et de la Bundesrepublik sont tour
à tour présentés, ainsi que quelques réflexions théologiques sur le patriotisme.
En appendice on donne les divers documents en cause, entre autres la fameuse
lettre des évêques catholiques polonais. — Un livre utile pour qui veut
comprendre les problèmes de l'Eglise allemande aujourd'hui et ses efforts pour
rester fidèle au ministère prophétique. Eric Fuchs

Responsibility in the Welfare State Une étude des relations entre
les services sociaux et les Eglises dans une banlieue. A Report
of the Birmingham Social Responsibility Project. Published by
the Birmingham Council of Christian Churches. Birmingham,
1961, 101 p.
Il s'agit du film d'une expérience qui se poursuit encore. La préoccupation

centrale est de savoir comment les Eglises et les associations privées
peuvent apporter pour leur part une contribution dans le secteur social,
lors même que les services sociaux les plus importants d'un pays dépendent
de l'Etat (Education Act 1944). Pour répondre à ce souci, le comité chargé
d'étudier cette question a rassemblé des données sur l'opportunité d'une
collaboration Eglise - Services sociaux, et sur les besoins effectifs d'une population
suburbaine. Le présent opuscule rend compte du résultat de ces recherches
et du programme d'action qui en est issu, programme en voie de réalisation
aujourd'hui. L'attention s'est cristallisée, comme dans d'autres enquêtes
identiques (sociologie religieuse, recherches socio-ecclésiales), sur l'importance des

relations de voisinage, le problème de l'isolement, etc.. Enquête ayant trouvé
un écho intéressant en Grande-Bretagne (autour du William Temple College
de Rugby en particulier). Herald Châtelain.

Roger Schutz et Max Thurian : La parole vivante au Concile. Texte
et commentaire de la constitution sur la Révélation. Les Presses
de Taizé, 1966, 190 p.
Ce petit livre donne la version française intégrale du décret de Vatican II

sur la Révélation, introduit par une esquisse très vivante d'une journée type
des frères de Taizé qui suivirent à Rome les sessions du Concile. Le gros de



BIBLIOGRAPHIE 357

l'ouvrage est constitué par une exégèse du décret, faite du point de vue des
espérances œcuméniques. On y met en lumière l'effort des Pères conciliaires
pour dépasser les antinomies qui jusqu'à une période récente rendaient stérile
tout dialogue interconfessionnel. On souligne surtout la nouvelle façon de poser
le problème Ecriture-Tradition, et les convergences de la solution esquissée à
Rome et de celles qui ont été entrevues à Montréal par les théologiens de Foi
et Constitution. Mais nous sommes un peu moins optimiste que Taizé sur ce

point, en raison notamment des définitions mariales de 1854 et de i960, dont
on voit mal une justification possible même si Ton use du critère « Ecriture
conjointement avec la Tradition », au lieu du simpliste « Scriptura sola ».

Richard Paquier.

Casiano Floristan : La paroisse, communauté eucharistique. Paris,
P. Lethielleux, 1963, 224 p.
S'il fallait une preuve que le renouveau biblique et théologique contemporain

travaille aussi le catholicisme espagnol, elle nous est donnée par cet ouvrage
traduit de l'espagnol, dont l'auteur est professeur au Séminaire de Pampelune
et à l'Université de Salamanque. Et à l'heure où d'aucuns remettent en question
le bien-fondé de la structure paroissiale des Eglises, il est particulièrement utile
de méditer ces pages riches de saine théologie biblique et patristique, qui
reprennent le problème à la base, sous l'angle de la théologie pastorale. Car
si la sociologie religieuse, dit l'auteur, peut étudier plus ou moins profondément
le Corpus christianum, le Corpus Christi reste hors de ses prises. Du sens
étymologique de paroikia (vivre en commun et vivre à l'étranger), on rejoint la
notion de l'Eglise peuple de Dieu en pèlerinage vers la maison du Père. La
paroisse est l'Eglise universelle hic et nunc, dans l'inévitable conditionnement
spatial de ce monde. Elle est le lieu concret où retentit la Parole kérygmatique
et où se célèbre l'eucharistie, repas du Royaume. C'est là que le Christ
prophète, prêtre et roi, fait son œuvre de salut par le moyen de ses ministres.
La pensée de C. Floristan s'apparente nettement à l'ecclésiologie eucharistique
des théologiens orthodoxes contemporains. Elle manifeste d'autre part un souci
aigu de souligner l'importance de la Parole et de la foi comme préalables à
toute vie sacramentelle. Une bibliographie exhaustive et commentée de 267
titres complète utilement l'ouvrage. Richard Paquier.

Pierre-Yves Emery : Habiter en frères tous ensemble (Les psaumes
et l'unité de l'Eglise selon saint Augustin). Les Presses de Taizé,
1965, 182 p.

Les pionniers de l'œcuménisme ont été parfois accusés d'être affectés d'une
hystérie de l'unité. Du moins ont-ils la consolation de se trouver en flatteuse
compagnie avec saint Augustin. L'ouvrage consciencieux du théologien de Taizé
est là pour nous en convaincre. D'une lecture un peu ardue au début, il devient
palpitant d'actualité en sa dernière partie. Compte tenu de différences non
négligeables entre le schisme donatiste du IVe siècle et le fractionnement
confessionnel d'aujourd'hui, les exhortations de l'évêque d'Hippone nous
atteignent directement, notamment par ses considérations sur l'authentique catholicité

de l'Eglise contrastant avec le sectarisme régionaliste, ou sur l'unicité du
baptême, lien de tous ceux qui se réclament du nom du Christ, ou sur la nécessité

du dialogue entre croyants séparés, enfin sur l'indivisibilité du spirituel



358 BIBLIOGRAPHIE

et du social dans l'Eglise, par opposition à toute dichotomie entre Eglise visible
et invisible. La distinction n'est pas toujours assez nette, chez saint Augustin,
entre une typologie légitime et un allégorisme fantaisiste. Il faut savoir gré
à P.-Y. Emery d'avoir classé et regroupé pour nous des textes dispersés dans
les peu accessibles commentaires augustiniens des psaumes.

Richard Paquier.

Daniel Thambyrajah Niles : Sur la terre... La mission de Dieu
et de son Eglise. Genève, Labor et Fides, 1965, 294 p. Collection
œcuménique, n° 5.

« Un ventilateur électrique ne peut que brasser l'air chaud d'une pièce.
Beaucoup d'activités de l'Eglise et même certaines campagnes d'évangélisation
ne font pas davantage. Il est tout différent de sortir au grand air, là où il y
a du vent, et d'en sentir la fraîcheur sur son visage » (p. 72). — Ces quelques
lignes donnent une idée du caractère enjoué et tonique de ce livre. Divisé en
trois parties : la foi, l'entreprise missionnaire, la rencontre, l'ouvrage donne
moins l'impression d'une construction régulière que celle d'un torrent
impétueux, chargé de limon fertilisateur. Les thèmes principaux sont d'une part
les Eglises et les relations œcuméniques, d'autre part la mission de l'Eglise
dans le monde et son affrontement avec les religions non chrétiennes. L'auteur
passe souvent d'un thème à l'autre, et la valeur de son livre, qui se lit avec
un intérêt soutenu, réside dans le très grand nombre de remarques originales
et fécondes qu'il contient. D. T. Niles est extrêmement critique, parfois
mordant, à l'égard des alliances confessionnelles, qu'il estime dangereuses pour
l'avenir du mouvement œcuménique. Il proclame à maintes reprises sa conviction

passionnée que l'Eglise doit toujours envisager la totalité de son œuvre
et de sa responsabilité dans le monde. Cette voix, tout ensemble critique et
prophétique, d'un des chrétiens marquants de l'Asie d'aujourd'hui, mérite
d'être largement entendue. Francis Baudraz.

René Voillaume : Prier pour Vivre. Paris, Editions du Cerf, 1966,
128 p.

Ce recueil présente un choix de textes du Prieur des Petits Frères de Jésus
qui sont consacrés à la prière contemplative, ses méthodes et ses exigences.
Il parle en maître spirituel et s'adresse d'abord à ses frères engagés dans le
même service. « La prière des pauvres gens » évoque le problème de la fatigue :

« Chaque fois que Jésus a voulu entraîner quelques-uns de ses apôtres, pourtant
choisis, à prier avec lui, l'Evangile note qu'ils se sont endormis... Qui de nous,
dans la grosse lassitude d'homme de la vie ouvrière, n'a connu cette revanche
du corps sur l'esprit » (p. 102). Mais la voie de la méditation n'est pas la
seule vers l'oraison. Le désir douloureux de prier sera parfois la vraie prière.
— La prière filiale de Jésus, unique et exemplaire, était inséparable de l'offrande
de sa vie et culmine à Gethsémané. — Même si certains aspects de cette
spiritualité paraissent contestables à notre piété réformée, cet appel à prier à la
suite de Jésus vaut d'être écouté. François Grandchamp.



BIBLIOGRAPHIE 359

Thomas Merton : Vie et Sainteté. Traduit de l'américain par Marie
Tadié. Paris, Editions du Seuil, 1966, 160 p.

Il n'est pas aisé de résumer ce nouveau livre de l'auteur de La nuit privée
d'étoiles. Il s'adresse aux laïcs et leur décrit leur vocation à la sainteté dans
l'action. Cette sainteté ne consiste pas dans une perfection formelle. Elle n'est
pas non plus activisme, mais vie et croissance dans le Christ. La participation
à cette vie donnée dans l'Eglise principalement par le moyen des sacrements
est inséparable de la foi et de l'amour dont elle est la source. — Rien de très
neuf dans ces affirmations juxtaposées qui se succèdent. Un Billy Graham
catholique Certainement pas, car cet Américain dénonce courageusement
l'infantilisme religieux et une charité d'évasion.

François Grandchamp.

Roger Schutz, prieur de Taizé : Unanimité dans le pluralisme. Les
Presses de Taizé, 1966, 141 p.

Il faudrait presque tout citer de ces pages très substantielles du conducteur
spirituel de la Communauté de Taizé. Elles s'inscrivent dans la même ligne
que Vivre l'aujourd'hui de Dieu et Dynamique du Provisoire. Elles expriment
le souci constant de la Communauté de penser sa vocation et ses responsabilités
en fonction du monde où nous vivons. Ce monde est caractérisé par le pluralisme

: c'est un fait qu'il faut accepter et qui a ses incidences sur la chrétienté.
Sous peine de désagrégation mortelle, il faut dégager le pivot commun, la
référence centrale qui crée l'unanimité fondamentale dans la plus grande
diversité d'expression. Par la méditation et l'expérience, l'ouverture œcuménique

est en passe de se dilater jusqu'aux frontières de l'humain : il s'agit de
vivre le Christ pour le monde, pour l'homme, pour sa promotion spirituelle
en même temps que sa promotion humaine. Autonomes et solidaires, ce titre
de l'un des chapitres du livre en résume assez bien la thèse essentielle, autour
de laquelle gravitent cent autres pensées perspicaces sur la situation du chrétien
et de l'Eglise dans un monde de dispersion. Richard Paquier.

Erwin Reisner : Die Juden und das Deutsche Reich. Erlenbach-
Zurich et Stuttgart, Rentsch, 1966, 247 p.

Bouleversé par les explosions antisémites sous le régime hitlérien, M. Erwin
Reisner, professeur de philosophie et de théologie à Berlin, essaie de saisir
l'existence empirique et religieuse du peuple juif à travers les siècles et consacre
plusieurs chapitres à la confrontation du peuple juif avec le peuple allemand.
— Selon l'auteur, l'élection d'Israël n'a de réalité que dans la mesure où le
peuple juif dissout et sublime son existence historique (empirique) et sa
particularité nationale (politique). Le peuple juif dans un cadre historique ne saurait
devenir populaire car « die Gnade hebt das Volkstum und mit ihm die
Geschichte in die Ewigkeit auf» (p. 17). En vue de la communauté eschatologique

et éternelle, le peuple d'Israël est appelé à se déshistoriser. La circoncision,

symbolisant le renoncement à toute descendance naturelle, évite au
peuple juif de s'éterniser dans le temps, sinon il tombe sous le coup de
l'antisémitisme. La mort du Christ signifie la fin de l'Israël selon la chair, la fin
également de la « civitas terrena » diabolique. — A l'instar du peuple juif,
les Allemands encourent la haine antialémanique des peuples, non pas parce



36o BIBLIOGRAPHIE

qu'ils sont le peuple élu de Dieu, mais parce qu'ils se sont comportés comme
le peuple élu. D'ailleurs, les Allemands ne sont jamais devenus une nation
proprement dite, puisque leur origine ne procède pas d'un principe national
mais d'un christianisme sécularisé. En confondant dans son sein l'Empire
romain et le Royaume de Dieu, le peuple allemand a rendu son âme schizo-
frène et, partant, s'est distingué des autres peuples en devenant un second
peuple juif. -— En comparant ces deux « peuples juifs », Reisner parvient à la
constatation, contestable à notre avis, que l'homme juif et l'homme allemand
sont deux frères ennemis, à cette nuance près que le judaïsme a sécularisé
l'Ancien Testament et le Deutschtum le Nouveau Testament. Le peuple juif
a été infidèle à son élection en se rangeant parmi les autres peuples, alors que
le peuple allemand s'est approprié l'élection en rabaissant la foi chrétienne
au niveau des aspirations politiques et impérialistes du « Reich ». Il s'ensuit
que le sionisme (Bar Kochba) et le national-socialisme (Hitler) se situent sous
le même dénominateur. — L'auteur termine son livre intéressant et original
par cette proposition que le Juif doit renoncer à une existence déterminée par
le sang et la chair et l'Allemand se débarrasser d'une fausse conception du
Royaume. Puisqu'il n'y a qu'un homme parfait et accompli, à savoir Jésus-
Christ, il n'y a plus ni Juif ni Allemand. On sent que l'auteur a neutralisé
le rôle d'Israël parmi les nations en mettant en évidence le peuple allemand.
le centre des nations. Bernard Buunk.

Jean XXIII : Journal de l'âme (écrits spirituels). Paris, Les Editions
du Cerf, 1964, 603 p.

Toute la personnalité si attachante du pape de l'aggiornamento et de
Vatican II transparaît dans ces pages qui embrassent toute la vie du prélat,
du temps du petit séminaire de Bergame en 1895 jusqu'à celui du pontificat.
On y voit vivre intensément une âme que possèdent une foi et une charité
ardentes, pour qui toutes les circonstances d'une carrière ecclésiastique très
variée sont une occasion de rigoureux examens de conscience et de résolutions
de sanctification. On y discerne aussi l'évolution d'une piété de jeunesse un
peu légaliste et scrupuleuse vers une spiritualité toujours plus sereine et plus
dépouillée, à la hauteur du grand dessein rénovateur et œcuménique de ce

pape extraordinaire. De belles et suggestives photographies ajoutent à l'intérêt
de l'ouvrage. Richard Paquier.

Histoire Liu Wu-Chi : La philosophie de Confucius. Traduit de l'anglais par
de la Raoul Baude. Paris, Payot, 1963, 214 p. Petite Bibliothèque

Philosophie Payot.

Loin de se contenter du seul confucianisme, l'auteur de ce petit livre dont
nul ne contestera la grande utilité fait des incursions dans d'autres domaines
de la pensée chinoise, notamment le taoisme. Le récit est très vivant, le style
souvent amusant. On voit les grands maîtres de l'époque classique enseigner
leurs adeptes, fonder de multiples écoles, se battre entre eux. On les voit affronter

le bouddhisme et, à l'époque Sung (960-1279 : en Occident, c'est la période
des grandes synthèses élaborer un système complet de philosophie, en ajoutant

à la morale et à la politique des anciens la cosmologie et la métaphysique.
Le récit s'arrête au XXe siècle, avant la deuxième guerre mondiale ; quant à



BIBLIOGRAPHIE 361

l'avenir, «le verdict de la postérité demeure inconnu » (p. 161). L'auteur cite
volontiers les textes originaux, mais il oublie de donner des renseignements
plus détaillés sur l'origine et le caractère littéraire des œuvres. Tout n'est pas
possible dans un livre de poche de 200 pages.

Carl-A. Keller.

Paul Goubert, S.J. : Byzance avant l'Islam. Tome second : Byzance
et l'Occident sous les successeurs de Justinien II : Rome, Byzance
et Carthage. Paris, Editions A. et J. Picard & Cle, 1965, 267 p.

La première partie de l'ouvrage retrace l'histoire des possessions byzantines
en Italie de 565 à 608, c'est-à-dire jusqu'à la fin du second exarchat de Smarag-
dus. Pendant cette période, la politique de Byzance est déterminée par la question

lombarde, dont la solution n'apparaît en aucun cas défavorable à l'empire
romain d'Occident, la position de ce dernier s'étant renforcée en Italie par la
création de l'exarchat de Ravenne. Goubert fait à son propos une hypothèse
intéressante : « Tant que les Lombards après l'assassinat de Cleph étaient divisés
en quinze principautés indépendantes, les lenteurs du commandement byzantin,
partagé en administration civile et administration militaire, étaient tolérables.
Mais quand les ducs s'unirent et choisirent un roi, Authari, il fallut pour résister
à ce chef unique d'un peuple discipliné un commandement unique. Ainsi la
création de l'exarchat serait directement contemporaine de l'élection d'Authari
(584) » (p. 37). Il y aurait donc relation entre l'établissement d'une royauté
unique chez les Lombards et la création de l'exarchat. Goubert insiste sur
l'importance de l'empereur Maurice qui concentra les pouvoirs militaires et
civils entre les seules mains de l'exarque. Cette réforme devait servir de modèle
à l'organisation des thèmes par Héraclius et ses successeurs (p. 38). — Après
avoir présenté les territoires compris dans l'exarchat, l'auteur traite de son
administration et de l'organisation de l'armée. Il montre à ce propos comment,
de Titalianisation de l'armée byzantine, de la confusion de plus en plus étroite
des pouvoirs civils et militaires entre les mains des tribuns, de ducs qui souvent
deviennent de grands propriétaires locaux, jaillira plus tard, conséquence
lointaine, la «féodalité» (p. 70). — Nous passons ensuite à l'histoire proprement
dite de l'exarchat. Goubert démontre qu'il n'y a probablement jamais eu
d'exarque Julianus entre le premier exarchat de Smaragdus et celui de Romanus
(p. 89-92). L'offensive byzantine contre les Lombards atteint son sommet avec
Romanus qui, en occupant Plaisance, pénétra au centre même de la
Lombardie. Les Lombards auraient été définitivement vaincus si les Francs, alliés de
l'exarque, ne l'avaient abandonné par indiscipline et cupidité. Apparemment,
ni l'empereur Maurice, ni même Grégoire de Tours, selon Goubert, n'étaient
conscients que l'empire mérovingien de la fin du VIe siècle fût en pleine
décadence et incapable de grandes actions militaires. La première partie de l'ouvrage
se termine sur l'offensive du roi lombard Agilulf en 603, contre Smaragdus qui
eut pour conséquence une considérable diminution des possessions byzantines
en Italie. — Au centre de la seconde partie, nous trouvons le pape Grégoire le
Grand et les relations qu'il entretint avec l'empereur Maurice, ses amis byzantins
et avec l'exarchat de Ravenne. Goubert note avec finesse la complémentarité
du pape et de l'empereur. Enfin, l'auteur met en évidence le rôle important
de médiateur que Grégoire le Grand joua entre l'empereur et les peuples
barbares, entre Byzance et l'Angleterre notamment. — Goubert présente
ensuite en détail l'exarchat de Carthage, dont il situe la fondation entre mai



362 BIBLIOGRAPHIE

585 et juin 591, et souligne le parallélisme qui existe entre cet exarchat et
celui de Ravenne. — Le livre se termine par un chapitre consacré aux
relations de Grégoire le Grand avec la Sicile. — Cette œuvre, fruit d'un
contact immédiat avec les sources qui sont utilisées pleinement, s'intéresse
plus aux personnes qui agissent qu'aux institutions, et, dans cette perspective,

on peut dire que le « favori » de Goubert est l'empereur Maurice. —
On peut se demander, en lisant Goubert, si l'attitude aimable du pape à

l'égard du successeur de Maurice, l'usurpateur Phocas, est véritablement le
signe que le pape s'est laissé gagner par la contagion d'un optimisme dû à
l'avènement du nouvel empereur. Ce qui apparaît comme un hommage enthousiaste,

ne serait-il pas plutôt le produit d'une politesse diplomatique ou même
un signe de peur L'attitude de Grégoire face à Phocas nous le montre en fait
plus politicien que pape. — Cet ouvrage est agrémenté de photos ; cependant
les principes de leur choix ne sont pas toujours clairs. Qu'ont à faire l'amphithéâtre

romain de Spolète (V, b), Tare de Trajan et l'amphithéâtre de Bénévent
(VII, b), l'amphithéâtre de Syracuse (XVIII) avec la fin du VIe siècle Sous
I, a, on nous présente le Palais de Théodoric à Ravenne, bien que l'identification
du bâtiment photographié avec le Palais royal goth soit très incertaine. —
Enfin, relevons quelques fâcheuses fautes d'impression. Par exemple, p. 43,
note 75, il est difficile de concevoir Smaragdus, exarque en 588 et de 603 à 608,
faisant construire le castrum de Ferrare en 505 P. 52, l'usurpation de Grégoire
en Afrique n'eut pas lieu en 666 mais en 646. — Ces quelques remarques faites,
formulons le souhait que le volume suivant de Goubert, qui doit s'intituler
Byzance et les peuples du Danube, paraisse prochainement et qu'il ait la qualité
du présent ouvrage. Olivier Fatio.

Miscellanea Mediaevalia : Band 3. Beiträge zum Berufsbewusstsein
des mittelalterlichen Menschen. Herausgegeben von Paul Wilpert.
Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1964, 360 p.

Ce recueil commence par un article de Pierre Michaud-Quatin consacré à
La conscience d'être membre d'une universitas dans lequel l'auteur relève l'émergence

d'une conscience collective au XIIIe siècle qui se manifeste dans les
domaines politique, économique et ecclésiastique par la constitution des
parlements, des guildes et de la théorie conciliaire. Les maîtres de la fin du siècle, à
la suite de saint Thomas, vont se faire les théoriciens de ce mouvement
communautaire en élaborant à partir de la Politique d'Aristote la doctrine du bien
commun dont bénéficient tous les membres de la communauté et qu'ils doivent
défendre et promouvoir. Citons ensuite l'article de Jacques Le Goff, Quelle
conscience l'université médiévale a-t-elle d'elle-même Le Goff montre comment
au XIIe et au XIIIe siècle, les universitaires prirent conscience de leur vocation
de découvreurs et de la spécificité de leur travail intellectuel par rapport au
travail manuel. L'auteur décrit ensuite l'affaissement de cette vocation de
découvreurs en une fonction de conservateurs au cours du XVe siècle. Dans un
article intitulé L'organisation de la société humaine selon le Defensor Pads de

Marsile de Padoue, Jeannine Quillet pense que le Defensor Pads représente le
passage d'une société dans laquelle les valeurs politiques sont étroitement
subordonnées aux valeurs religieuses à une société dans laquelle les valeurs
séculières, civiles et proprement politiques deviennent fondamentales et s'efforcent

d'absorber les valeurs religieuses en les intégrant. Tout, en effet, dans cette



BIBLIOGRAPHIE 363

œuvre concourt à mettre en évidence l'opposition absolue entre la vita sufficiens
et la vita beata. On ne va pas de Tune à l'autre par un processus de développement

et d'élargissement des perspectives, mais Tune et l'autre visent des buts
totalement opposés. Le « bien-vivre » de la société humaine est totalement
différent de la recherche de la perfection chrétienne ; ainsi la société humaine
dont Marsile décrit l'organisation est une société purement laïque. Signalons
encore les articles de Sophronius Clasens, Die Armut als Beruf : Franziskus von
Assisi, et Die « Legenda Antiqua » des Hl. Franziskus von Assisi, de A. L. Gabriel,
Motivation of the founders at mediaeval colleges, de W. P. Eckert, Das Selbstverständnis

des Thomas von Aquino als Mendikant und als Magister S. Theologiae.
Enfin, on trouvera encore dans ce beau recueil des articles consacrés à Ockham,
Dante, Lulle et Boëce. Olivier Fatio.

Emile Namer : Documents sur la vie de Jules-César Vanini de Tau-
risano. Università degli Studi di Bari : Pubblicazioni dell'istituto
di filosofia. Bari, Adriatica editrice, 1966, 196 p.

La vie tragique de Giulio-Cesare Vanini, condamné à mort en 1619 à
Toulouse, et l'œuvre de ce philosophe sont connus de manière insuffisante jusqu'à
ce jour. Malgré de réels mérites, l'édition de Guido Porzio, parue en 1912,
présente des lacunes et des erreurs. Une édition plus correcte présentera une
série de problèmes assez graves relatifs à l'originalité de l'œuvre. En vue d'une
étude plus complète, Emile Namer a rassemblé les documents déjà connus et
ceux qu'il a lui-même découverts à Naples, en Angleterre où Vanini se réfugia
quelque temps, et enfin à Toulouse. Lydia von Auw

Raymond Lulle : Le livre du Gentil et des trois Sages, version fran¬
çaise médiévale, complétée par une traduction en français moderne,
texte établi et présenté par Armand Llinarès. Paris, Presses
Universitaires de France, 1966, 242 p. (Université de Grenoble,
publications de la Faculté des lettres et sciences humaines).

L'auteur, à qui Ton doit déjà plusieurs travaux sur Raymond Lulle, publie
ici un texte datant du début de la carrière du penseur catalan. Il y ajoute une
introduction et plusieurs index. Ce texte relate la conversation de représentants
des trois religions (judaïsme, christianisme et islam) avec un incroyant. Contrairement

à ce qu'on pourrait attendre, il ne s'agit pas d'apologétique chrétienne.
Les trois sages veulent convaincre l'incroyant, par des arguments de raison, de
l'existence de Dieu et de la résurrection et ils cherchent ensuite successivement
à prouver au Gentil les articles de leur foi. Mais ils ne concluent pas en faveur
d'une religion ou d'une autre : le choix est laissé au Gentil, qui lui-même ne se

prononce pas. On apprend à la fin du livre que les trois sages vont continuer à

discuter dans la concorde et le respect mutuel. Ce texte, écrit d'abord en catalan
peut-être, a été traduit en latin et en français. C'est cette dernière version que
nous avons ici, dont une lacune a été comblée par une traduction moderne du
passage manquant. On verra que le jeune Lulle aime les allégories et manifeste
déjà un goût prononcé pour l'art de raisonner. On verra surtout que le Moyen
Age a su pratiquer l'examen sincère des objections et la tolérance. Notre époque
n'est pas la seule à avoir connu les problèmes nés de la rencontre des religions.

Fernand Brunner.



364 BIBLIOGRAPHIE

André Gounelle : L'Entretien de Pascal avec M. de Sacy. Etude et
commentaire. Paris, Presses Universitaires de France, 1966, 152 p.
Etudes d'histoire et de philosophie religieuses.

L'auteur donne le texte de Pascal, une présentation de ce texte et son
commentaire détaillé. Il adopte les conclusions de Pierre Courcelle touchant la
valeur du témoignage de Fontaine (voir L'Entretien de Pascal et de Sacy, ses

sources et ses énigmes, Paris, i960) et porte son attention sur la nature de ce

dialogue fameux. Il s'agit à ses yeux d'un entretien de direction spirituelle et
non d'une discussion philosophique. Mais le sujet en est la philosophie. Pascal y
montre comment la philosophie peut être utilisée à des fins apologétiques. L'auteur,

d'un style direct et clair, explique le rôle de Sacy, la raison pour laquelle
Pascal traite d'Epictète et de Montaigne et les rapports de la théologie et de la
philosophie pour le nouveau converti. Son point de vue n'est pas celui du
critique — il ne met pas en discussion les thèses de Pascal — mais celui de
l'historien. Fernand Brunner.

Salvatore Miccolis : Francesco Sanchez. Università di Bari.
Pubblicazioni dell'Istituto di Filosofia. Bari, 1965, 100 p.

Cette brève étude met en lumière, malgré les lacunes de la biographie de
Sanchez et le grand nombre des traités qui se sont perdus, la figure originale
de ce médecin philosophe, que Bayle appelait « le sceptique », l'auteur du traité
Quod nihil scitur. Sanchez, qui vécut à Toulouse, s'apparente à des esprits
comme Montaigne et Pierre Charron, ses contemporains, mais son agnosticisme
systématique n'est pas seulement une question de tempérament ou la réaction
d'un homme meurtri et révolté par le fanatisme et l'intolérance de son époque.
C'est le premier pas d'une recherche de la vérité scientifique et philosophique
où Sanchez tente de faire table rase du dogmatisme d'Aristote comme de celui
de Galien, du verbalisme d'une certaine culture comme des superstitions de

l'ignorance. Seule l'observation rigoureuse et attentive de la nature peut
conduire à une vérité empirique sur laquelle une science relative mais utile peut
se baser. Il est regrettable que Sanchez n'ait pas défini de manière plus précise
sa méthode de connaissance mais on peut voir en lui un précurseur de la
recherche scientifique moderne. Lydia von Auw

John Locke : Two Tracts on Government, edited with an introduction,
notes and translation by Philip Abrams. Cambridge, The
University Press, 1967, 264 p.

II s'agit de deux ouvrages inédits, datant de 1660, l'un en anglais, l'autre
en latin, concernant la tolérance religieuse. La question est de savoir si la
liberté de pratique peut être accordée au peuple dans des matières indifférentes

de cérémonie et de rituel ou si les gouvernements sont habilités à imposer
un comportement déterminé en ces domaines. Le problème n'est plus actuel,
mais il a contraint Locke à considérer des questions fondamentales relatives à
la nature du gouvernement. L'éditeur accompagne le texte latin d'une traduction

anglaise et, en une longue introduction, il présente les circonstances
politiques de l'époque et l'évolution de la pensée de Locke. Car le philosophe, connu
pour son libéralisme, se rattache en 1660 au conservatisme. Il accorde au gou-



BIBLIOGRAPHIE 365

vernement le pouvoir d'imposer des règles de conduite, en matières indifférentes,
pour le bon ordre de la société. Il fonde ces conclusions sur deux raisons opposées

: 1) le magistrat est un agent de la loi divine qui exige Tordre ; 2) la survie
de la société impose la limitation de la liberté individuelle (argument inspiré de

Hobbes). Devenu plus sensible à la multiplicité et à la subjectivité des comportements

humains, Locke, plus tard, changera d'avis.
Fernand Brunner.

René Pomeau : Diderot. Sa vie, son œuvre, avec un exposé de sa philo¬
sophie. Paris, Presses Universitaires de France, 1967. «

Philosophes », 125 pages.

L'exposé de la philosophie est très remarquable ; les lieux communs qui
circulent sur Diderot sont balayés, et c'est une vue neuve, entièrement fondée,
qui est proposée. L'accent est mis, en fin d'exposé, sur les vues politiques de
Diderot. Mais ce qui vaut davantage que tous les thèmes abordés, c'est la
supériorité du regard sur un homme et sur une œuvre qui ne cessent d'être
déroutants. La vraie portée de « Diderot philosophe » apparaît alors : ce n'est
pas que Diderot puisse ou ne puisse pas être intégré dans la hiérarchie des

penseurs et dans leur histoire, mais c'est que, tout comme Montaigne, il eut
cette sagesse d'être philosophe en se moquant de la philosophie : « Diderot, un
Socrate des Lumières — Pourquoi non ?» — Les textes sont non seulement
très bien choisis, dans des œuvres tantôt très connues, tantôt presque inédites,
mais ils sont accompagnés de titres suggestifs et suivent dans leur ordre celui
de l'exposé. J.-Claude Piguet.

Maine de Biran : L'effort. Textes choisis et présentés par A. Drevet.
Paris, Presses Universitaires de France, 1966, 198 p. « Les grands
textes. »

La publication de ce recueil est d'autant plus heureuse que les œuvres de
Maine de Biran ne sont pas très répandues et que l'on peut avoir une certaine
peine à se les procurer. Les textes, tirés d'une quinzaine d'œuvres différentes,
donnent un bon aperçu de la pensée biranienne. Ils sont groupés autour de

quatre thèmes centraux : 1) les sensations, l'effort ; 2) les habitudes ; 3) le moi et
la volonté ; 4) Dieu, la troisième vie. En tête du volume figurent en outre quelques

extraits du Journal destinés à faire revivre la personnalité du philosophe.
André Voelke.

Jonathan Bennett : Kant's Analytic. Cambridge, At the University
Press, 1966, xvi et 252 p.

Dans le commentaire de la Critique de la raison pure, et plus précisément de
la Théorie transcendantale des éléments, dont il publie ici le premier volume —
un second est annoncé, qui traitera de la Dialectique transcendantale —, J. Ben-
net veut donner à la fois une introduction à l'étude de Kant et une interprétation

cohérente de sa doctrine. Fidèle à l'esprit qui a animé de tout temps les
recherches kantiennes dans le monde anglo-saxon, et dont Norman Kemp
Smith a peut-être donné le meilleur exemple, l'auteur n'a pas hésité à « critiquer,
clarifier, interpoler et réviser » (p. vm). A vrai dire, cette attitude fait de son



366 BIBLIOGRAPHIE

livre un travail de discussion beaucoup plus que d'exposition, même systématique

; et, en dépit d'un parti pris évident de simplicité, il est douteux que le
débutant trouve là un instrument vraiment utile. — Mais l'intérêt majeur de
l'ouvrage, et son originalité, résident dans la confrontation épisodique des
problèmes kantiens et de ceux qui préoccupent les philosophes contemporains de
langue anglaise. Mentionnons en particulier le chapitre III (§§ 11-15, p. 33-44),
qui appuie l'analyse de la notion kantienne d'espace, dans ses rapports avec
celles d'expérience et d'objet, sur une comparaison avec les thèses avancées par
P. F. Strawson dans Individuals (London, 1959). L'entreprise nous éloigne
sensiblement de la lettre du kantisme ; mais elle se révèle fructueuse, d'autant
plus que J. Bennett ne se contente pas de rapprocher les deux solutions d'un
même problème : il soumet également ses auteurs à un examen nouveau qui,
par-delà leurs épistémologies respectives, touche au statut même de celles-ci.
Il discute en effet le problème de savoir si la théorie kantienne du sens externe
est elle-même synthétique a priori, analytique ou synthétique a posteriori
(§ 6, p. 16), et pose ensuite la même question à Strawson (§ 15, p. 41 sq.). Dans
l'un et l'autre cas, il est certain que la démarche du philosophe n'est pas empirique

: ce serait contraire à la notion même de philosophie transcendantale,
d'une part, et à celle de philosophie analytique, de l'autre ; pour le reste, il
semble bien que la théorie kantienne soit synthétique a priori, et la théorie
moderne analytique, quoique dépourvue de l'évidence qui s'attache ordinairement

à ce mot. Mais on regrettera que J. Bennett, tout en citant Quine sur ce

point, n'ait pas davantage critiqué les notions d'analyse et de synthèse. ¦—
Les rapprochements avec Wittgenstein sont également précieux. Que ce soit à

propos de l'idée de concept (§ 17, p. 53 sq.), ou surtout de la Réfutation de

l'idéalisme (§ 51, p. 202 sq.), la problématique moderne, ici encore, est nettement

apparentée à celle de Kant. — Cependant, ces points de contact ne
concernent évidemment que certains aspects, très fragmentaires, des deux
contextes qui sont ainsi mis en présence l'un de l'autre, et qu'il serait dangereux
d'assimiler purement et simplement. Aussi un tel ouvrage irritera-t-il quelque
peu, par son orientation et par son style même, le lecteur familier d'une Kant-
philologie plus traditionnelle. A cet égard, il est significatif que seul Vaihinger,
parmi les commentateurs de langue allemande, soit cité explicitement. Certes,
l'auteur, quand il la discute (p. 138), semble prendre ses distances par rapport
à la patchwork-theory de Norman Kemp Smith, dont le véritable responsable
est justement Vaihinger ; mais tout son travail se conforme, en réalité, à cette
conception-là de la Critique de la raison pure, qui a d'ailleurs de fortes chances
d'être la bonne, mais dont il aurait fallu mieux préciser qu'elle n'est pas la
seule possible.

Denis Zaslawsky.

Jean Lacroix : Kant et le kantisme. Paris, Presses Universitaires de
France, 1966, 128 p. Que sais-je n° 1213.

Ce livre présente la doctrine de Kant sous ses différents aspects, avec les
qualités de clarté propres à Jean Lacroix. Il ne contient pas, comme le titre
pourrait le faire penser, l'exposé de la doctrine des auteurs qui ont subi
l'influence de Kant d'une manière majeure. Il s'agit de Kant et incidemment ou
par allusion des philosophes kantiens des premiers temps à nos jours. L'auteur
est animé manifestement d'une grande sympathie pour le philosophe de Königs-



BIBLIOGRAPHIE 367

berg. Il proteste contre la thèse attribuée souvent à Kant selon laquelle la
métaphysique est impossible. Kant a voulu dire seulement que la métaphysique
comme science, c'est-à-dire comme savoir objectif, est impossible. Il y a donc
une intention métaphysique chez Kant, dont l'auteur s'applique à dégager la
réalisation dans le système théorique et le système pratique. Pour finir, il se
demande si le kantisme est une philosophie chrétienne et il répond, avec les
nuances nécessaires, positivement. Fernand Brunner.

Jacques Chevalier : Histoire de la pensée. 4. La pensée moderne de
Hegel à Bergson. Paris, Flammarion, 1966, 760 p.

Ce volume achève l'Histoire de la pensée dont le tome premier parut en
1955. Il est muni de deux instruments destinés à faciliter l'utilisation de
l'ouvrage entier : 1) une table générale des appendices où l'auteur a développé des

questions importantes d'interprétation et d'érudition ; 2) un index des noms
propres. Le manuscrit de ce tome IV n'a pu être mis au point par Jacques
Chevalier, décédé en 1962. C'est Léon Husson, professeur à l'Université de

Lyon, qui a accompli ce travail. Il s'en explique dans TAvant-Propos. L'éditeur
évoque heureusement dans ce texte la méthode de Chevalier pour qui « une
pensée n'est pas un objet que Ton puisse décrire et observer du dehors, mais un
aliment dont l'esprit ne peut se saisir qu'en l'assimilant ». Chevalier ne visait
donc pas à une objectivité illusoire à ses yeux ; il cherchait à « repenser les
doctrines en y engageant sa propre pensée ». Ces principes expliquent le plan du
tome IV. L'auteur traite d'abord de Hegel et de la réaction qu'il a provoquée.
Ce qui l'amène à parler de Kierkegaard, de Nietzsche et de Marx, et à mettre en
lumière « le drame de l'âme moderne ». Il examine ensuite avec plus de sympathie

la doctrine de Maine de Biran, et expose les deux tentatives de restauration
intellectuelle et sociale auxquelles se sont livrés les traditionalistes et Auguste
Comte. Après l'étude de « l'élaboration du positif » en Angleterre et en France,
il évoque la tradition spiritualiste en France (Ravaisson, Lachelier, Boutroux),
et montre enfin que le positivisme et le spiritualisme se réunissent chez Henri
Bergson. On ne sera pas surpris que l'ouvrage s'achève sur cette conclusion
où s'expriment les convictions de l'auteur. Husserl et Heidegger ne sont l'objet
que d'allusions dans les dernières pages, « non que l'histoire de la pensée soit
achevée », écrit Léon Husson, mais parce que ces auteurs « appartiennent
encore au présent ». On saura gré au professeur lyonnais d'avoir mis la dernière
main à cette belle histoire de la pensée. Le lecteur sans doute n'approuvera pas
toutes les thèses qui y sont soutenues, mais sa réflexion en sera toujours
stimulée et il admirera le mariage qui s'y manifeste de l'érudition et de la pensée
personnelle. L'historien de la philosophie est toujours un philosophe. II est
intéressant de le voir ordonner et juger la matière immense et bigarrée de sa
réflexion. Fernand Brunner.

Gilles Deleuze : Le bergsonisme. Paris, Presses Universitaires de
France, 1966, 120 p. « Initiation philosophique », 76.

Gilles Deleuze allie clarté et profondeur, ce qui est rare. Il présente ici un
Bergson qui ne doit rien à l'image qu'on s'en donne trop facilement, souvent
pour le réduire injustement au-dessous de sa taille véritable. Avec justesse,
Gilles Deleuze insiste sur les prémisses qu'on trouve chez Bergson d'une méthode



368 BIBLIOGRAPHIE

rigoureuse en philosophie ; il expose de plus cette méthodologie en des règles
que Ton n'aurait pas tort de comparer à celles du Discours de la méthode. Au
passage, il résout quelques questions techniques controversées, revalorise Durée
et Simultanéité et livre à ce propos une « clef » philosophique importante, p. 32 :

la distinction des deux sortes de multiplicité, celle où la division ne change
rien à la nature des êtres divisés (et c'est la division d'une totalité en extériorité),

et celle où la division ne peut se faire qu'« en variant de principe métrique
à chaque stade de la division » (et c'est ici la recherche d'un principe de division
en intériorité, selon la loi d'une totalité interne). Cette idée est importante non
seulement en ce qu'elle préfigure Tune des idées capitales d'Ansermet dans
son étude de la musique, mais aussi parce qu'elle permet de comprendre le sens
des critiques bergsoniennes adressées à Einstein ; on lira à cet égard avec le

plus grand profit la page 87. — L'auteur de ce livre a renoncé à toute la
cosmologie bergsonienne, dont l'aspect vitaliste et biologique permet aujourd'hui
des attaques faciles. Il est curieux de constater à cet égard que ceux-là mêmes

qui se livrent le plus facilement à ce genre d'attaques sont les premiers à adorer
chez un Teilhard ce qu'ils brûlent allègrement chez Bergson. Le grand mérite
de Gilles Deleuze est d'avoir fait fi de toute imagerie pour toucher à l'essentiel,
qui n'est pas cosmologique, mais méthodologique ; à cet égard ce livre contribue
positivement à la grandeur de Bergson. t _claude Piguet

L. Cognet : Newman ou la recherche de la vérité. Tournai, Desclée,
1967, 319 p.

Dans l'abondante littérature newmanienne, ce dernier-né n'est certes pas
le plus mal venu. Bien au contraire, quoique venant après le beau livre presque
exhaustif du P. Bouyer, le livre de Louis Cognet réussit encore à renouveler le
sujet sur plus d'un point, et il se lit avec plaisir. La personnalité de Newman y
est considérée successivement sous ses diverses faces : à défaut d'un continu
chronologique, on y gagne une vue beaucoup plus pénétrante de l'âme et de la
vie du grand Anglais. Ses rapports avec sa famille, avec ses amis, sa vision de

l'anglicanisme puis les prémisses théologiques et les considérants historiques qui
le poussèrent à quitter l'Eglise anglicane pour rallier l'Eglise romaine, ses

déboires dans le catholicisme en attendant la pourpre cardinalice font l'objet
des chapitres du livre. Mais c'est peut être dans les pages consacrées à la vie
intérieure de Newman et à son rôle d'écrivain, en quelque mesure aussi dans les

pages sur Newman et sa famille, que l'auteur a le plus de choses neuves à nous
dire. Une bibliographie surcomplète des écrits de Newman et surtout des

ouvrages qui lui ont été consacrés conclut utilement l'ouvrage.
Richard Paquier.

Imprimerle U Concorde, Lausanne


	Bibliographie

