Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1967)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

La mystique et les mystiques, sous la direction de A. RAVIER, préface
de HENRI DE LusAac. Paris, Desclée De Brouwer, 1965, 1124 Pp.

Cet ouvrage collectif est fort intéressant. Il a pour objet de présenter sans
technicité les mystiques juive (K. HRUBY), protestante et anglicane (H. JAEGER),
patristique (I. HAusHERR), russe (S. Tvszrkiewicz), primitive (J. Gogtz),
musulmane (R. ARNALDEz), chinoise (M. KALTENMARK), bouddhiste
(A. Bareavu), hindouiste (O. LacoMBE). Ces exposés sont encadrés par deux
textes d’inspiration catholique : ¢« Vie humaine et vie divine» par A. RAVIER
et « L’expérience chrétienne est-elle capable d’assumer la spiritualité orientale ? »
par J.-A. CutrtaT. Les contributions qui constituent le gros de I'ouvrage sont
des présentations objectives, dépourvues le plus souvent d’observations cri-
tiques. L’intention des éditeurs est en effet de fournir des documents pour une
étude comparée des mysticismes. Mais elle est aussi finalement de situer les spi-
ritualités non catholiques par rapport & ce qu’ils considérent comme la supé-
riorité de leur tradition, « De quelles valeurs spirituelles les différentes mys-
tiques du monde... sont-elles porteuses ? Dans quelle mesure chacune facilite-
t-elle & la conscience humaine cette approche de Dieu, dont le désir surgit en
elle dés qu’elle se veut fidéle a son dynamisme essentiel ? Ces mystiques sont-
elles aussi étrangéres au catholicisme qu’il parait d’abord ? Comment faut-il
entendre la transcendance de la mystique catholique par rapport aux autres
mystiques ? » Ces lignes du volet gauche de l'ouvrage laissent transparaitre la
vieille conception de la mystique naturelle et de la mystique surnaturelle. On
ne peut dire d’ailleurs que 'ouvrage réponde aux questions ainsi posées, car la
comparaison ou la synthése des résultats obtenus fait défaut. La suggestive
préface de Henri de Lubac et le texte final de J.-A. Cuttat en fournissent cepen-
dant des éléments. Ce dernier texte a le mérite d’étre particuliérement vigoureux,
mais il ne traite que de 1’Orient par rapport au christianisme et par Orient il
faut entendre ici I'Inde seulement. Cette vigueur, il faut le dire, est obtenue au
prix de simplifications : I'Inde ne se réduit pas a I’Advaita et au Bouddhisme.
D’autre part, le Shivaisme n’est pas ce qu’en dit 'auteur a la page 844. On peut
se demander encore si I'opposition établie par lui entre « l'intériorité pure et
solitaire » de I’Inde et le « recueillement chrétien ouvert a une intériorité réci-
proque » permet d’expliquer d’une maniére satisfaisante le rayonnement et la
lumiére béatifiante qui émanent des saints indiens (p. 850-851). Si le « mona-
disme » indien était « radical », il serait sans portes ni fenétres. L’auteur postule
plus qu’il ne démontre que le « niveau de conscience le plus profond » se situe
dans l'intériorité réciproque telle qu’il I’entend. Mais l'intérét de son texte et
de ce livre en général est évident. La multiplicité et I'importance des matiéres
traitées comme la personnalité des auteurs en recommande la lecture & quiconque

s'intéresse a ces grands sujets. FRRNAND BRUNNER.

THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE



352 BIBLIOGRAPHIE

CAMILLE DREVET : Gandhi interpelle les chrétiens. Paris, Les Editions
du Cerf, 1965, 173 p. (Rencontre 69).

I1 est difficile de parler du livre de Camille Drevet. On est tenté d’étre
sévere, car l'ignorance de I'Inde que 'ouvrage trahit est invraisemblable. L’au-
teur semble n’avoir fait aucun effort pour se documenter sur le sens des mots
sanscrits (elle ne connait le cakra qu’entre les mains du Bouddha, appelle le
rama-nama une « priere a Rama ») ou sur I'orthographe des noms propres (c’est
ainsi que Draupadi devient Dranjadi, Mahavira, Mahadira, etc.) ; et mieux
vaut ne pas consulter le glossaire oii I'on trouverait que les Jains sont une
communauté fondée par Jiva et que agraha veut dire attachement... Elle n’a
pas davantage essayé d’identifier les auteurs des hymnes préférés de Gandhi,
qu’elle cite pourtant ; Mird BAi, Tukaram seraient-ils totalement inconnus des
Européens ? Il est méme permis de se demander si Mme Drevet a lu le magni-
fique « Chant du Bienheureux » (Bhagavad-giti et non Baghavad Gita!) qui a
inspiré son héros pendant toute sa vie, et dont elle-méme parle sans cesse ;
autrement, dirait-elle, en 'opposant & la «langue magnifique » des Evangiles,
que le message de la Gitd « se réduit... & des formules » (p. 159) et insisterait-
elle (p. 114) sur le fait que Gandhi n’a pu trouver qu’au contact des chrétiens
«la conception d’un Dieu personnel, lui parlant dans le silence du coeur» ?
Cette ignorance des choses de I'Inde, qui n’est certes pas un crime en soi, est
difficile & accepter chez un auteur qui parle de Gandhi. Le Gandhi de Mme Dre-
vet se détache, lumineux, sur une Inde si vague, si brumeuse, qu'on saisit
mal les liens charnels et spirituels qui le rattachent a elle. On finit par se
demander en quoi et pourquoi il est hindou et non pas chrétien. C’était pour-
tant cela que 'auteur avait entrepris de nous montrer : les rapports de Gandhi
avec le christianisme qui l'inspire mais qu’il n’accepte pas, qu’il admire en le
critiquant, dont il incarne 1’éthique sans en vivre les mystéres. Le sujet était
beau, on efit souhaité le voir traité en profondeur. Il faut toutefois reconnaitre
que pour parler de la vie de Gandhi, nous dire quel exemple et quel défi elle
fut pour les chrétiens, Mme Drevet trouve des accents fort justes. Elle a su
d’autre part réunir des témoignages variés et précieux. C'est pourquoi nous
lui sommes, malgré tout, reconnaissante. C’est pourquoi aussi nous avons lu
son livre jusqu'au bout... Ce que feront, nous n’en doutons pas, les lecteurs.

HELENE BRUNNER.

HEINrRICH KAHLEFELD, ULRICH MANN, BERNHARD WELTE, CLAUS
WESTERMANN : Christentum wund Religion. Regensburg, 1966,
Verlag Friedrich Pustet, 106 p.

En un certain sens, ce petit livre est un signe des temps. Il nous offre en
effet quatre travaux présentés lors d’'une session commune de I’Académie évan-
gélique de Tutzing et de I’Académie catholique de Baviére, en mars 1965. Deux
professeurs protestants, MM. Mann et Westermann, et deux de leurs collégues
catholiques, MM. Kahlefeld et Welte, abordent ensemble le probléeme brilant
et contesté des rapports de la foi chrétienne et de la religion. Les quatre tra-
vaux, loin de polémiquer, s’efforcent de dépasser les formulations devenues
classiques, méme quand elles sont récentes, comme celles de Barth ou de Bon-
heeffer, et de parvenir a une nouvelle compréhension de la tension dans laquelle
foi et religion se trouvent 'une par rapport a 'autre. Deux études de théologie
biblique, de Westermann pour I’Ancien Testament et de Kahlefeld pour I'évan-



BIBLIOGRAPHIE 353

gile selon Jean, mettent en évidence la complexité du rapport foi-religion dans
la genése méme du témoignage biblique. En historien de la théologie, Mann
fait une étude pénétrante des prises de position successives qui ont contribué
a l'élaboration du probléme, mais font nécessairement peser maints préjugés
sur sa solution. Il souligne I'importance d'une meilleure information, tant sur
I'histoire des religions que sur la psychologie des profondeurs, avant toute
nouvelle tentative de solution théologique de la question. Welte, enfin, bien
qu’il admette un peu trop facilement a notre gofit que l'intériorité détermine
I'extériorité sans que la réciproque soit vraie, nous livre des rapports dyna-
miques qui lient I'une a l'autre foi et religion, de leur évolution et de leur
crise, une analyse dont nous avons tout particuliérement apprécié la lucidité,
dans l'esprit de la plus belle espérance qu’ait suscitée Vatican II.

PiERRE GANDER.

El Colegio episcopal. Obra dirigida por el Excmo. y Rvdmo Sr. Dr.
Fr. José Lopez Ortiz, Obispo de Tuy-Vigo, Vicepresidente del
CSIC, y el Sr. D. Joaquin Blazquez, Director del Instituto « Fran-
cisco Suarez», del CSIC; Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, ]unta de Ciencias Sagradas. Madrid, 1964, deux
volumes, 858 p-

Plus de vingt auteurs ont collaboré a la rédaction de cet ouvrage qui,
¢ fuyant en principe toute polémique », prétend seulement étre « un apport le
plus utile possible au théme de la participation des évéques dans le régime de
I’Eglise universelle, mettant en relief des points de doctrine, des questions de
faits, des aspects historiques et en général tout ce qui peut tendre A éclairer
cette matiére difficile, sans prétendre faire pencher la balance de l'un ou de
I'autre co6té». — Le livre part d’une étude de 1'« Etat actuel de la question
au Concile Vatican II ». Ensuite, divers auteurs traitent des nombreuses sources
d’information relatives au probléme, et des diverses théories qui se sont affron-
tées et peuvent encore s’opposer. Enfin sont abordés des problémes plus géné-
raux, tels que « Les évéques et ’Eglise universelle » ou « La nature théologique
des Conciles (...) et la collégialité ». — Nul doute que ce sont la problemes
importants et familiers pour nombre de nos lecteurs ; s’ils ne le savent pas,
il ne leur reste qu’'a apprendre I’espagnol, le soussigné n’ayant pas le temps
de traduire ces huit cents pages ! J.-P. BoREL.

A. DEsSQUEYRAT : Le civilisé peut-il croire ? Bruges, Desclée De
Brouwer, 1963, 266 p.

L’auteur prend soin de nous en avertir : son intention n’est pas théologique,
mais socio-psychologique ; au-travers d’'une étude des mentalités et des struc-
tures politiques et sociales, « nous cherchons les obstacles, actuels et humains,
qui empéchent de croire » (v. 14). Vérifier s’il y a relation de cause a effet entre
la civilisation et la décroissance de la foi. Un tel programme ne peut éviter un
malentendu : ce que le sociologue peut décrire, c'est une certaine quantité de
faits plus ou moins élaborés. Prend-il, comme le fait 'auteur, le moyen &ige

23



354 BIBLIOGRAPHIE

comme critére, il ne peut que constater la diminution de la place occupée par
la croyance dans les réalités sociales du monde moderne. Le pessimisme de la
démonstration — méme s’il est corrigé par une déclaration de foi (p. 260), qui
d’ailleurs n’est plus du tout sociologique ! — est dés lors inévitable. Mais
I’Eglise est-elle plus fideéle et, osons le dire, plus puissante en temps de chré-
tienté qu’en temps de contestation ? Sur ce point le sociologue ne peut répondre.
Dans la mesure ou l'auteur veut faire ceuvre de théologien ou de moraliste, il
est peu convaincant. Lorsque au contraire il entreprend la description des trois
stades de la civilisation occidentale — médiévale, bourgeoise et moderne — il
est excellent. D’'une plume alerte et précise il multiplie les notations caracté-
ristiques. On le sent plein de ferveur pour '’homme du moyen age, créateur
d'une civilisation théologale, et plein d’ironie pour le bourgeois naturaliste,
humaniste et individualiste. Il semble craindre grandement la standardisation
et la socialisation de la société moderne dépersonnalisante. Ce livre vaut surtout
par la quantité des faits qu’il apporte — on a méme quelquefois I'impression
que l'auteur s’est contenté de transcrire ses fiches personnelles; il est plus
discutable dans ses interprétations. D’autre part il n’éclaire pas en profondeur
le lien entre foi et civilisation, de sorte qu’il s’avére incapable en définitive
de répondre a la question posée par le titre. C’est une excellente introduction
au probléme ; comme tel il mérite d’étre lu et discuté.
Eric Fucas.

JEAN ONIMUS: Face au monde actuel. Bruges, Desclée De Brouwer,
1962, 268 p.

« Aborder le monde moderne avec sympathie », le regarder « en chrétien »,
c’est ce qu’a voulu 'auteur dans cette série d’études groupées en un seul volume.
Chacune des courtes contributions forme un tout en soi et peut fort bien étre
lue pour elle-méme. On saisit l'intention de ’auteur, spécialiste de Péguy qu’il
cite souvent, lorsqu’il commence par une étude sur Renan, poursuivant avec
un portrait bien réussi de Jean Jaurés, pour aborder ensuite la crise de I’huma-
nisme dans la littérature et la pensée contemporaine. Il parlera, dans la suite
d’analyses de la seconde partie, de la dure expérience de la lucidité dans la
littérature moderne, tant il est vrai qu'’il peut étre angoissant de voir qui 'on
est, expérience de la lucidité, irréversible, dira-t-il: « Quiconque en a subi
le choc ne saurait par ses seules forces retrouver la paix» (p. 91): Folentin,
Salavin... Ubu... Caligula, I'expérience humaine de Simone de Beauvoir seront
les figures dont un certain aspect nous sera dépeint. Mais a I'expérience de la
lucidité a laquelle il cherche une issue positive, alors qu’elle parait conduire
nécessairement au nihilisme, Jean Onimus voudrait opposer — en tant que
chrétien — la limpidité, passant de la critique lucide a la compréhension res-
pectueuse, donc a une attitude vis-a-vis de la vie fondamentalement différente
de celle commandée par une lucidité froide, attitude oii I’'on sent I’amour et ol
le poids de l'intelligence critique est contrebalancé par ’amima «silencieuse
épouse », ¢« de 'animus dont parlait Claudel et qui s’agite tant a la surface de
I'esprit » (p. 198). Le court chapitre : Regard lucide, regard limpide, est certai-
nement un des sommets du livre. Bonne étude, dans la troisiéme partie sur
Malraux et l'art, et l'incohérence comme procédé d’art.

HERrRALD CHATELAIN.



BIBLIOGRAPHIE 355

G. Corttier, J.-C. BaumonT, A. CHOURAQUI, A. HAYEN, P.-R.

REcaMEY, Y. CoNGAR, P.-A. L1EGg, M.-D. CHENU, B. LECOMTE,

J. FrRAYSSINET, R. VOILLAUME, J. LoEw, A.-M. HENRY : Eglise

et pauvreté. Paris, Les Editions du Cert, 1965, 384 p. Unam Sanc-

I:Elm . Préfaces du patriarche Maximos 1V et du cardinal
ercaro.

L’appel a la pauvreté a retenti avec force au dernier Concile. Ce livre est un
essai de dépasser le stade des veeux pies ou des déclarations d’'intention pour
mettre I’Eglise catholique en état de reviser sa maniére d’étre sur ce point.
D’une part on y analyse, statistiques et graphiques en mains, les dimensions
actuelles de la pauvreté dans le monde (Cottier, Baumont, Chouraqui), d’autre
part on y interroge 1’Eglise, au moyen d’une enquéte d’'une grande ampleur,
sur I'exercice concret de sa pauvreté (Henry, Voillaume, Loew). Avec une
franchise admirable le contraste est souligné, le diagnostic des faits mis en
évidence : I'Eglise est du c6té des riches. Comment sortir de cette impasse ?
C’est ce & quoi s’efforcent de répondre les travaux théologiques et sociologiques
de la partie médiane de ce gros livre, par une réflexion sur 'anthropologie
chrétienne (Hayen et Regamey), sur I'Eglise pauvre (Congar), sur « la présence
mutuelle de I'Eglise et de la pauvreté» (Liégé, Chenu, Lecomte, Frayssinet). —
On ne résume pas un tel livre: onlelit! La haute qualité scientifique de ses tra-
vaux ne masque pas — au contraire elle le souligne — l'affreux drame de notre
monde. A chaque page l’angoisse saisit le lecteur devant I'ampleur de la tache
et le caractére apparemment dérisoire des possibilités de 1’Eglise. N'est-il pas
trop tard ? Il faudrait au moins que la conscience des chrétiens occidentaux
soit réveillée (or, quand on songe par exemple a l’accueil fait a la « proposition
Biéler » par la Fédération des Eglises protestantes de la Suisse... !) et que I'Eglise,
acceptant de devenir réellement pauvre, soutienne de toutes ses forces les
organismes mondiaux équipés pour lutter contre la misére. Vivre la pauvreté
et lutter contre la misére : y a-t-il question plus urgente pour nos Eglises ?
L’Eglise catholique par de tels travaux montre qu’elle est décidée a relever le
défi. Je souhaite que ce livre soit étudié dans de nombreux groupes de chré-
tiens, conjointement avec certains textes préparatoires de la conférence Eglise
et société. Hormis certains articles techniques du P. Congar, il n’y a rien dans
ce livre qui ne concerne également directement les Eglises protestantes. Un
ouvrage capable de secouer les apathies, sans renforcer l'inopérant et vague
complexe de culpabilité qui traine dans nos Eglises riches d’Occident.

Eric Fucsas.

E. ScHILLEBEECKK, O.P.: L’Eglise du Christ et I’homme d’aujour-
d’hui selon Vatican II. Le Puy-Lyon, Editions Xavier Mappus,
1965, 166 p. Traduit du néerlandais par Th. Bouman.

Le titre frangais de cet ouvrage est trompeur : il s’agit en fait d’une sorte
de journal des trois premieres sessions de Vatican II, composé de chroniques
écrites de 1960 a 1964. Ce n’est donc pas un ouvrage de synthése ou une étude
originale sur les déclarations conciliaires. Ecrite dans un style vif, cette chro-
nique se lit avec intérét : elle fait participer le lecteur a la lente maturation du
Concile, et rétrospectivement lui fait mesurer les risques de certaines prises de
position qui devaient par la suite s’imposer par leur valeur. L’auteur, expert
théologique auprés de 1'épiscopat hollandais, met 1’accent sur deux thémes : la



356 BIBLIOGRAPHIE

décentralisation de I'Eglise et la redécouverte que le salut s’inscrit dans une
histoire. Regrettons que 1'ouvrage ne dise rien de la quatriéme session, ce qui
limite son intérét. Eric Fucss.

Deutschland und die ostlichen Nachbarn. Beitrdge zu einer evange-
lischen Denkschrift. Herausgegeben von Reinhard Henkys. Stutt-
gart, Kreuz-Verlag, 1966, 240 p.

On se souvient du courageux document publié par I'Eglise évangélique
d’Allemagne en octobre 1965 sur la question des réfugiés et la relation de 1'Alle-
magne avec ses voisins de I'Est. Ce document appelait les Allemands & envisager
avec réalisme et dans un esprit de réconciliation le probléme de la frontiére
Oder-Neisse. Une telle prise de position souleva l'indignation des milieux natio-
nalistes qui, ici comme ailleurs, attendent de 1'Eglise qu’elle soit d’abord natio-
nale. — Le livre que nous présentons se fait I’écho de ces discussions (par exemple
I’article de R. Henkys: « Die Denkschrift in der Diskussion ») ou les prolonge. Le
point de vue des réfugiés, celui de la Pologne et de la Bundesrepublik sont tour
a tour présentés, ainsi que quelques réflexions théologiques sur le patriotisme.
En appendice on donne les divers documents en cause, entre autres la fameuse

lettre des évéques catholiques polonais. — Un livre utile pour qui veut com-
prendre les problémes de I’Eglise allemande aujourd’hui et ses efforts pour
rester fidéle au ministére prophétique. Erte Pucus.

Responsibility in the Welfare State ? Une étude des relations entre
les services sociaux et les Eglises dans une banlieue. A Report
of the Birmingham Social Responsibility Project. Published by
the Birmingham Council of Christian Churches. Birmingham,
1961, IOI p.

Il s’agit du film d’une expérience qui se poursuit encore. La préoccupa-
tion centrale est de savoir comment les Eglises et les associations privées
peuvent apporter pour leur part une contribution dans le secteur social,
lors méme que les services sociaux les plus importants d’'un pays dépendent
de I’Etat (Education Act 1944). Pour répondre a ce souci, le comité chargé
d’étudier cette question a rassemblé des données sur 1'opportunité d’une colla-
boration Eglise - Services sociaux, et sur les besoins effectifs d'une population
suburbaine. Le présent opuscule rend compte du résultat de ces recherches
et du programme d’action qui en est issu, programme en voie de réalisation
aujourd’hui. L’attention s’est cristallisée, comme dans d’autres enquétes iden-
tiques (sociologie religieuse, recherches socio-ecclésiales), sur I'importance des
relations de voisinage, le probléme de l'isolement, etc... Enquéte ayant trouvé
un écho intéressant en Grande-Bretagne (autour du William Temple College

de Rugby en particulier). HERALD CHATELAIN.

ROGER ScHUTZ et MAX THURIAN : La parole vivante au Concile. Texte
et commentaire de la constitution sur la Révélation. Les Presses

de Taizé, 1966, 190 Pp.

Ce petit livre donne la version frangaise intégrale du décret de Vatican II
sur la Révélation, introduit par une esquisse trés vivante d’'une journée type
des fréres de Taizé qui suivirent & Rome les sessions du Concile. Le gros de



BIBLIOGRAPHIE 357

I'ouvrage est constitué par une exégése du décret, faite du point de vue des
espérances cecuméniques. On y met en lumiére I'effort des Péres conciliaires
pour dépasser les antinomies qui jusqu’a une période récente rendaient stérile
tout dialogue interconfessionnel. On souligne surtout la nouvelle fagon de poser
le probléme Ecriture-Tradition, et les convergences de la solution esquissée a
Rome et de celles qui ont été entrevues & Montréal par les théologiens de Foi
et Constitution. Mais nous sommes un peu moins optimiste que Taizé sur ce
point, en raison notamment des définitions mariales de 1854 et de 1960, dont
on voit mal une justification possible méme si I’on use du critére « Ecriture
conjointement avec la Tradition », au lieu du simpliste « Scriptura sola ».
RicHARD PAQUIER.

CasiANO FLORISTAN : La paroisse, communauté eucharistique. Paris,
P. Lethielleux, 1963, 224 p.

S'il fallait une preuve que le renouveau biblique et théologique contemporain
travaille aussi le catholicisme espagnol, elle nous est donnée par cet ouvrage
traduit de 1'espagnol, dont I'auteur est professeur au Séminaire de Pampelune
et a I'Université de Salamanque. Et & ’heure ou1 d’aucuns remettent en question
le bien-fondé de la structure paroissiale des Eglises, il est particuliérement utile
de méditer ces pages riches de saine théologie biblique et patristique, qui
reprennent le probléme a la base, sous l’angle de la théologie pastorale. Car
si la sociologie religieuse, dit I’auteur, peut étudier plus ou moins profondément
le Corpus christianum, le Corpus Christi reste hors de ses prises. Du sens étymo-
logique de paroikia (vivre en commun et vivre & l'étranger), on rejoint la
notion de 1'Eglise peuple de Dieu en pélerinage vers la maison du Pére. La
paroisse est I'Eglise universelle hic ef nunc, dans l'inévitable conditionnement
spatial de ce monde. Elle est le lieu concret ou retentit la Parole kérygmatique
et ot se célebre I’eucharistie, repas du Royaume. C’est 1a que le Christ pro-
phete, prétre et roi, fait son ceuvre de salut par le moyen de ses ministres.
La pensée de C. Floristan s’apparente nettement a 1’ecclésiologie eucharistique
des théologiens orthodoxes contemporains. Elle manifeste d’autre part un souci
aigu de souligner I'importance de la Parole et de la foi comme préalables a
toute vie sacramentelle. Une bibliographie exhaustive et commentée de 267

titres compléte utilement I'ouvrage. RICHARD PAQUIER.

PIERRE-YVES EMERY : Habiter en fréres ftous ensemble (Les psaumes
et I'unité de 1'Eglise selon saint Augustin). Les Presses de Taizé,
1965, 182 p.

Les pionniers de I'cecuménisme ont été parfois accusés d’étre affectés d’une
hystérie de I'unité. Du moins ont-ils la consolation de se trouver en flatteuse
compagnie avec saint Augustin. L’ouvrage consciencieux du théologien de Taizé
est 14 pour nous en convaincre. D'une lecture un peu ardue au début, il devient
palpitant d’actualité en sa derniére partie. Compte tenu de différences non
négligeables entre le schisme donatiste du IVe siécle et le fractionnement
confessionnel d’aujourd’hui, les exhortations de I'évéque d’'Hippone nous attei-
gnent directement, notamment par ses considérations sur ’authentique catho-
licité de I'Eglise contrastant avec le sectarisme régionaliste, ou sur l'unicité du
baptéme, lien de tous ceux qui se réclament du nom du Christ, ou sur la néces-
sité du dialogue entre croyants séparés, enfin sur I'indivisibilité du spirituel



358 BIBLIOGRAPHIE

et du social dans I’Eglise, par opposition a toute dichotomie entre Eglise visible
et invisible. La distinction n’est pas toujours assez nette, chez saint Augustin,
entre une typologie légitime et un allégorisme fantaisiste. Il faut savoir gré
a P.-Y. Emery d’avoir classé et regroupé pour nous des textes dispersés dans
les peu accessibles commentaires augustiniens des psaumes.

RicHARD PAQUIER.

DanNiEL THAMBYRAJAH NILES: Swur la terre... La mission de Dieu
et de son Eglise. Genéve, Labor et Fides, 1965, 294 p. Collection
cecuménique, no 5.

« Un ventilateur électrique ne peut que brasser l'air chaud d’une piéce.
Beaucoup d’activités de 1’Eglise et méme certaines campagnes d’évangélisation
ne font pas davantage. Il est tout différent de sortir au grand air, la on il y
a du vent, et d’en sentir la fraicheur sur son visage» (p. 72). — Ces quelques
lignes donnent une idée du caractére enjoué et tonique de ce livre. Divisé en
trois parties: la foi, I'entreprise missionnaire, la rencontre, 1’'ouvrage donne
moins l'impression d'une construction réguliere que celle d’'un torrent impé-
tueux, chargé de limon fertilisateur. Les thémes principaux sont d’une part
les Eglises et les relations cecuméniques, d’autre part la mission de I'Eglise
dans le monde et son affrontement avec les religions non chrétiennes. L’auteur
passe souvent d'un théme a l'autre, et la valeur de son livre, qui se lit avec
un intérét soutenu, réside dans le trés grand nombre de remarques originales
et fécondes qu'il contient. D. T. Niles est extrémement critique, parfois mor-
dant, a l'égard des alliances confessionnelles, qu’il estime dangereuses pour
I'avenir du mouvement cecuménique. Il proclame a maintes reprises sa convic-
tion passionnée que 1'Eglise doit toujours envisager la totalité de son ceuvre
et de sa responsabilité dans le monde. Cette voix, tout ensemble critique et
prophétique, d’un des chrétiens marquants de 1’Asie d’aujourd’hui, mérite

d’étre largement entendue. FraNcIS BAUDRAZ

RENE VOILLAUME : Prier pour Vivre. Paris, Editions du Cerf, 1966,
128 p.

Ce recueil présente un choix de textes du Prieur des Petits Fréres de Jésus
qui sont consacrés a la priere contemplative, ses méthodes et ses exigences.
Il parle en maitre spirituel et s’adresse d’abord a ses fréres engagés dans le
meéme service. « La priére des pauvres gens » évoque le probléme de la fatigue :
« Chaque fois que Jésus a voulu entrainer quelques-uns de ses apdtres, pourtant
choisis, a prier avec lui, I'Evangile note qu’ils se sont endormis... Qui de nous,
dans la grosse lassitude d’homme de la vie ouvriére, n’a connu cette revanche
du corps sur l'esprit ? » (p. 102). Mais la voie de la méditation n’est pas la
seule vers l'oraison. Le désir douloureux de prier sera parfois la vraie priére.
— La priére filiale de Jésus, unique et exemplaire, était inséparable de 1’offrande
de sa vie et culmine & Gethsémané. — Méme si certains aspects de cette spiri-
tualité paraissent contestables a notre piété réformée, cet appel a prier a la

suite de Jésus vaut d’étre écouté. FRANGOIS GRANDCHAMP.



BIBLIOGRAPHIE 359

THOMAS MERTON : Vie et Sainteté. Traduit de I'américain par Marie
Tadié. Paris, Editions du Seuil, 1966, 160 p.

Il n’est pas aisé de résumer ce nouveau livre de 'auteur de La nuit privée
d’étoiles. 11 s’adresse aux laics et leur décrit leur vocation & la sainteté dans
I'action. Cette sainteté ne consiste pas dans une perfection formelle. Elle n’est
pas non plus activisme, mais vie et croissance dans le Christ. La participation
a cette vie donnée dans I'Eglise principalement par le moyen des sacrements
est inséparable de la foi et de I'amour dont elle est la source. — Rien de trés
neuf dans ces affirmations juxtaposées qui se succédent. Un Billy Graham
catholique ? Certainement pas, car cet Américain dénonce courageusement
I'infantilisme religieux et une charité d’évasion.

FraNGOIS GRANDCHAMP.

ROGER ScHUTZ, prieur de Taizé : Unanimité dans le pluralisme. Les
Presses de Taizé, 1966, 141 p.

I1 faudrait presque tout citer de ces pages trés substantielles du conducteur
spirituel de la Communauté de Taizé. Elles s’inscrivent dans la méme ligne
que Vivre Uaujourd’hui de Diew et Dynamigque du Provisoirve. Elles expriment
le souci constant de la Communauté de penser sa vocation et ses responsabilités
en fonction du monde ou nous vivons. Ce monde est caractérisé par le plura-
lisme : c’est un fait qu’il faut accepter et qui a ses incidences sur la chrétienté.
Sous peine de désagrégation mortelle, il faut dégager le pivot commun, la
référence centrale qui crée l'unanimité fondamentale dans la plus grande
diversité d’expression. Par la méditation et I'expérience, I'ouverture cecumé-
nique est en passe de se dilater jusqu’aux frontiéres de I’humain : il s’agit de
vivre le Christ pour le monde, pour I’homme, pour sa promotion spirituelle
en méme temps que sa promotion humaine. Autonomes et solidaires, ce titre
de I'un des chapitres du livre en résume assez bien la thése essentielle, autour
de laquelle gravitent cent autres pensées perspicaces sur la situation du chrétien

et de I’Eglise dans un monde de dispersion. RICHARD PAQUIER.

ERwWIN REISNER: Die Juden und das Deutsche Reich. Erlenbach-
Zurich et Stuttgart, Rentsch, 1966, 247 p.

Bouleversé par les explosions antisémites sous le régime hitlérien, M. Erwin
Reisner, professeur de philosophie et de théologie a Berlin, essaie de saisir
I’existence empirique et religieuse du peuple juif a travers les siécles et consacre
plusieurs chapitres a la confrontation du peuple juif avec le peuple allemand.
— Selon l'auteur, I'élection d’Israél n'a de réalité que dans la mesure ou le
peuple juif dissout et sublime son existence historique (empirique) et sa parti-
cularité nationale (politique). Le peuple juif dans un cadre historique ne saurait
devenir populaire (!), car «die Gnade hebt das Volkstum und mit ihm die
Geschichte in die Ewigkeit auf» (p. 17). En vue de la communauté eschato-
logique et éternelle, le peuple d’Israél est appelé & se déshistoriser. La circon-
cision, symbolisant le renoncement a toute descendance mnaturelle, évite au
peuple juif de s’éterniser dans le temps, sinon il tombe sous le coup de l'anti-
sémitisme. La mort du Christ signifie la fin de 1’Israél selon la chair, la fin
également de la «civitas terrena» diabolique. — A l'instar du peuple juif,
les Allemands encourent la haine antialémanique des peuples, non pas parce



HisToIRE
DE LA
PHILOSOPHIE

360 BIBLIOGRAPHIE

qu’ils sont le peuple élu de Dieu, mais parce qu'ils se sont comportés comme
le peuple élu. D’ailleurs, les Allemands ne sont jamais devenus une nation
proprement dite, puisque leur origine ne procéde pas d’un principe national
mais d’'un christianisme sécularisé. En confondant dans son sein I’Empire
romain et le Royaume de Dieu, le peuple allemand a rendu son 4me schizo-
fréne et, partant, s'est distingué des autres peuples en devenant un second
peuple juif. — En comparant ces deux « peuples juifs », Reisner parvient a la
constatation, contestable & notre avis, que I’homme juif et ’homme allemand
sont deux fréres ennemis, a cette nuance prés que le judaisme a sécularisé
I'’Ancien Testament et le Deutschium le Nouveau Testament. Le peuple juif
a été infidele a son élection en se rangeant parmi les autres peuples, alors que
le peuple allemand s’est approprié I'élection en rabaissant la foi chrétienne
au niveau des aspirations politiques et impérialistes du « Reich ». Il s’ensuit
que le sionisme (Bar Kochba) et le national-socialisme (Hitler) se situent sous
le méme dénominateur. — L’auteur termine son livre intéressant et original
par cette proposition que le Juif doit renoncer a une existence déterminée par
le sang et la chair et ’Allemand se débarrasser d’'une fausse conception du
Royaume. Puisqu’il n’y a qu'un homme parfait et accompli, & savoir Jésus-
Christ, il n’y a plus ni Juif ni Allemand. On sent que l'auteur a neutralisé
le role d’'Israél parmi les nations en mettant en évidence le peuple allemand,
le centre des nations. BERNARD BUUNK.

JeaN XXITII : Journal de I'dme (écrits spirituels). Paris, Les Editions
du Cerf, 1964, 603 p.

Toute la personnalité si attachante du pape de l'aggiormamento et de
Vatican II transparait dans ces pages qui embrassent toute la vie du prélat,
du temps du petit séminaire de Bergame en 1895 jusqu’'a celui du pontificat.
On y voit vivre intensément une ame que possédent une foi et une charité
ardentes, pour qui toutes les circonstances d’une carriére ecclésiastique trés
variée sont une occasion de rigoureux examens de conscience et de résolutions
de sanctification. On y discerne aussi 'évolution d’une piété de jeunesse un
peu légaliste et scrupuleuse vers une spiritualité toujours plus sereine et plus
dépouillée, a la hauteur du grand dessein rénovateur et cecuménique de ce
pape extraordinaire. De belles et suggestives photographies ajoutent a I'intérét

de l'ouvrage. RicHARD PAQUIER.

Liv Wu-CH1: La philosophie de Confucius. Traduit de I'anglais par
Raoul Baude. Paris, Payot, 1963, 214 p. Petite Bibliothéque
Payot.

Loin de se contenter du seul confucianisme, ’auteur de ce petit livre dont
nul ne contestera la grande utilité fait des incursions dans d’autres domaines
de la pensée chinoise, notamment le taoisme. Le récit est trés vivant, le style
souvent amusant. On voit les grands maitres de 1'époque classique enseigner
leurs adeptes, fonder de multiples écoles, se battre entre eux. On les voit affron-
ter le bouddhisme et, A I’époque Sung (960-1279 : en Occident, c’est la période
des grandes syntheéses !), élaborer un systéme complet de philosophie, en ajou-
tant 4 la morale et a la politique des anciens la cosmologie et la métaphysique.
Le récit s’arréte au XXe siécle, avant la deuxiéme guerre mondiale ; quant a



BIBLIOGRAPHIE 361

I'avenir, «le verdict de la postérité demeure inconnu » (p. 161). L’auteur cite
volontiers les textes originaux, mais il oublie de donner des renseignements
plus détaillés sur I'origine et le caracteére littéraire des ceuvres. Tout n’est pas

possible dans un livre de poche de 200 pages.
CArL-A. KELLER.

PauL GOUBERT, S.]. : Byzance avant I'Islam. Tome second : Byzance
et I'Occident sous les successeurs de Justinien II : Rome, Byzance
et Carthage. Paris, Editions A. et J. Picard & Cle, 1965, 267 p.

La premieére partie de l'ouvrage retrace I'histoire des possessions byzantines
en Italie de 565 & 608, c’est-a-dire jusqu’a la fin du second exarchat de Smarag-
dus. Pendant cette période, la politique de Byzance est déterminée par la ques-
tion lombarde, dont la solution n’apparait en aucun cas défavorable a I’empire
romain d’Occident, la position de ce dernier s’étant renforcée en Italie par la
création de 'exarchat de Ravenne. Goubert fait & son propos une hypothése
intéressante : « Tant que les Lombards aprés I'assassinat de Cleph étaient divisés
en quinze principautés indépendantes, les lenteurs du commandement byzantin,
partagé en administration civile et administration militaire, étaient tolérables.
Mais quand les ducs s’unirent et choisirent un roi, Authari, il fallut pour résister
a ce chef unique d’un peuple discipliné un commandement unique. Ainsi la
création de I’exarchat serait directement contemporaine de 1’élection d’Authari
(584) » (p- 37)- I1 y aurait donc relation entre I'établissement d’une royauté
unique chez les Lombards et la création de l'exarchat. Goubert insiste sur
I'importance de l'empereur Maurice qui concentra les pouvoirs militaires et
civils entre les seules mains de ’exarque. Cette réforme devait servir de modéle
a l'organisation des thémes par Héraclius et ses successeurs (p. 38). — Apreés
avoir présenté les territoires compris dans I'’exarchat, 'auteur traite de son
administration et de I'organisation de I’armée. Il montre a ce propos comment,
de l'italianisation de I’armée byzantine, de la confusion de plus en plus étroite
des pouvoirs civils et militaires entre les mains des tribuns, de ducs qui souvent
deviennent de grands propriétaires locaux, jaillira plus tard, conséquence loin-
taine, la « féodalité » (p. 70). — Nous passons ensuite a 1'histoire proprement
dite de I'exarchat. Goubert démontre qu’il n’y a probablement jamais eu
d’exarque Julianus entre le premier exarchat de Smaragdus et celui de Romanus
(p- 89-92). L’offensive byzantine contre les Lombards atteint son sommet avec
Romanus qui, en occupant Plaisance, pénétra au centre méme de la Lom-
bardie. Les Lombards auraient été définitivement vaincus si les Francs, alliés de
I’exarque, ne 'avaient abandonné par indiscipline et cupidité. Apparemment,
ni I'empereur Maurice, ni méme Grégoire de Tours, selon Goubert, n'étaient
conscients que I'empire mérovingien de la fin du VIe siécle fiit en pleine déca-
dence et incapable de grandes actions militaires. La premiére partie de I'ouvrage
se termine sur I'offensive du roi lombard Agilulf en 603, contre Smaragdus qui
eut pour conséquence une considérable diminution des possessions byzantines
en Italie. — Au centre de la seconde partie, nous trouvons le pape Grégoire le
Grand et les relations qu’il entretint avec I'empereur Maurice, ses amis byzantins
et avec 'exarchat de Ravenne. Goubert note avec finesse la complémentarité
du pape et de I'empereur. Enfin, I'auteur met en évidence le rble important
de médiateur que Grégoire le Grand joua entre l'empereur et les peuples
barbares, entre Byzance et 1'Angleterre notamment. — Goubert présente
ensuite en détail I'exarchat de Carthage, dont il situe la fondation entre mai



362 BIBLIOGRAPHIE

585 et juin 591, et souligne le parallélisme qui existe entre cet exarchat et
celui de Ravenne. — Le livre se termine par un chapitre consacré aux
relations de Grégoire le Grand avec la Sicile. — Cette ceuvre, fruit d’'un
contact immédiat avec les sources qui sont utilisées pleinement, s’intéresse
plus aux personnes qui agissent qu’aux institutions, et, dans cette perspec-
tive, on peut dire que le «favori» de Goubert est ’empereur Maurice.

On peut se demander, en lisant Goubert, si l'attitude aimable du pape a
I'égard du successeur de Maurice, 'usurpateur Phocas, est véritablement le
signe que le pape s’est laissé gagner par la contagion d’un optimisme di a
l'avénement du nouvel empereur. Ce qui apparait comme un hommage enthou-
siaste, ne serait-il pas plutot le produit d’une politesse diplomatique ou méme
un signe de peur ? L’attitude de Grégoire face a Phocas nous le montre en fait
plus politicien que pape. — Cet ouvrage est agrémenté de photos; cependant
les principes de leur choix ne sont pas toujours clairs. Qu'ont a faire I’amphi-
théatre romain de Spoléte (V, b), I'arc de Trajan et I'amphithéatre de Bénévent
(VII, b), 'amphithéatre de Syracuse (XVIII) avec la fin du VIe siécle ? Sous
I, a, on nous présente le Palais de Théodoric & Ravenne, bien que l'identification
du batiment photographié avec le Palais royal goth soit trés incertaine. —
Enfin, relevons quelques ficheuses fautes d’impression. Par exemple, p. 43,
note 75, il est difficile de concevoir Smaragdus, exarque en 588 et de 603 a 608,
faisant construire le castrum de Ferrare en 505 ! P. 52, I'usurpation de Grégoire
en Afrique n’eut pas lieu en 666 mais en 646. — Ces quelques remarques faites,
formulons le souhait que le volume suivant de Goubert, qui doit s’intituler
Byzance et les peuples du Danube, paraisse prochainement et qu’il ait la qualité
du présent ouvrage.

OLiviEr FATIO.

Miscellanea Mediaevalia : Band 3. Beitrige zum Berufsbewusstsein
des muttelalterlichen Menschen. Herausgegeben von Paul Wilpert.
Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1964, 360 p.

Ce recueil commence par un article de Pierre Michaud-Quatin consacré a
La conscience d’étre membre d’'une universitas dans lequel 'auteur reléve I'émer-
gence d’'une conscience collective au XIIIe siécle qui se manifeste dans les
domaines politique, économique et ecclésiastique par la constitution des parle-
ments, des guildes et de la théorie conciliaire. Les maitres de la fin du siécle, a
la suite de saint Thomas, vont se faire les théoriciens de ce mouvement com-
munautaire en élaborant & partir de la Politiqgue d’Aristote la doctrine du bien
commun dont bénéficient tous les membres de la communauté et qu’ils doivent
défendre et promouvoir. Citons ensuite l'article de Jacques Le Goff, Quelle
conscience U'université médiévale a-t-elle d’elle-méme ? Le Goff montre comment,
au XIIe et au XIIIe siécle, les universitaires prirent conscience de leur vocation
de découvreurs et de la spécificité de leur travail intellectuel par rapport au
travail manuel. L’auteur décrit ensuite l'affaissement de cette vocation de
découvreurs en une fonction de conservateurs au cours du XVe siécle. Dans un
article intitulé L’organisation de la société humaine selon le Defensor Pacis de
Marsile de Padoue, Jeannine Quillet pense que le Defensor Pacis représente le
passage d’une société dans laquelle les valeurs politiques sont étroitement
subordonnées aux valeurs religieuses a une société dans laquelle les valeurs
séculiéres, civiles et proprement politiques deviennent fondamentales et s’effor-
cent d’absorber les valeurs religieuses en les intégrant. Tout, en effet, dans cette



BIBLIOGRAPHIE 363

ceuvre concourt 4 mettre en évidence 1'opposition absolue entre la vita sufficiens
et la vifa beata. On ne va pas de 'une a 'autre par un processus de développe-
ment et d’élargissement des perspectives, mais I'une et 'autre visent des buts
totalement opposés. Le «bien-vivre» de la société humaine est totalement
différent de la recherche de la perfection chrétienne ; ainsi la société humaine
dont Marsile décrit l'organisation est une société purement laique. Signalons
encore les articles de Sophronius Clasens, Die Armut als Beruf : Franziskus von
Assisi, et Die « Legenda Antiqua » des Hi. Franziskus vorn Assisi, de A. L. Gabriel,
Motivation of the founders at mediaeval colleges, de W. P. Eckert, Das Selbstver-
stindnis des Thomas von Aquino als Mendikant und als Magister S. Theologiae.
Enfin, on trouvera encore dans ce beau recueil des articles consacrés a Ockham,

Dante, Lulle et Boéce. OLIVIER FATIO.

EMILE NAMER : Documents sur la vie de Jules-César Vanint de Tau-
risano. Universita degli Studi di Bari : Pubblicazioni dell’istituto
di filosofia. Bari, Adriatica editrice, 1966, 196 p.

La vie tragique de Giulio-Cesare Vanini, condamné & mort en 1619 & Tou-
louse, et I’ceuvre de ce philosophe sont connus de maniére insuffisante jusqu’a
ce jour. Malgré de réels mérites, 1'édition de Guido Porzio, parue en 1912,
présente des lacunes et des erreurs. Une édition plus correcte présentera une
série de problémes assez graves relatifs a l'originalité de 1'ceuvre. En vue d'une
étude plus compleéte, Emile Namer a rassemblé les documents déja connus et
ceux qu’il a lui-méme découverts & Naples, en Angleterre out Vanini se réfugia

quelque temps, et enfin & Toulouse. LvDis Vo AUW.

RAYMOND LULLE : Le livre du Gentil et des trois Sages, version fran-
caise médiévale, complétée par une traduction en frangais moderne,
texte établi et présenté par ARMAND LLINARES. Paris, Presses
Universitaires de France, 1966, 242 p. (Université de Grenoble,
publications de la Faculté des lettres et sciences humaines).

L’auteur, & qui I'on doit déja plusieurs travaux sur Raymond Lulle, publie
ici un texte datant du début de la carriére du penseur catalan. Il y ajoute une
introduction et plusieurs index. Ce texte relate la conversation de représentants
des trois religions (judaisme, christianisme et islam) avec un incroyant. Contrai-
rement a ce qu’on pourrait attendre, il ne s’agit pas d’apologétique chrétienne.
Les trois sages veulent convaincre l'incroyant, par des arguments de raison, de
I’existence de Dieu et de la résurrection et ils cherchent ensuite successivement
a prouver au Gentil les articles de leur foi. Mais ils ne concluent pas en faveur
d’une religion ou d'une autre : le choix est laissé au Gentil, qui lui-méme ne se
prononce pas. On apprend a la fin du livre que les trois sages vont continuer a
discuter dans la concorde et le respect mutuel. Ce texte, écrit d’abord en catalan
peut-étre, a été traduit en latin et en frangais. C’est cette derniére version que
nous avons ici, dont une lacune a été comblée par une traduction moderne du
passage manquant. On verra que le jeune Lulle aime les allégories et manifeste
déja un goiit prononcé pour l'art de raisonner. On verra surtout que le Moyen
Age a su pratiquer 'examen sincére des objections et la tolérance. Notre époque
n'est pas la seule a avoir connu les problémes nés de la rencontre des religions.

FERNAND BRUNNER.



364 BIBLIOGRAPHIE

ANDRE GOUNELLE : L’Entretien de Pascal avec M. de Sacy. Etude et
commentaire. Paris, Presses Universitaires de France, 1966, 152 p.
Etudes d’histoire et de philosophie religieuses.

L’auteur donne le texte de Pascal, une présentation de ce texte et son com-
mentaire détaillé. Il adopte les conclusions de Pierre Courcelle touchant la
valeur du témoignage de Fontaine (voir L’Entretien de Pascal et de Sacy, ses
sources et ses énigmes, Paris, 1960) et porte son attention sur la nature de ce
dialogue fameux. Il s’agit & ses yeux d’un entretien de direction spirituelle et
non d’une discussion philosophique. Mais le sujet en est la philosophie. Pascal y
montre comment la philosophie peut étre utilisée & des fins apologétiques. L'au-
teur, d’un style direct et clair, explique le réle de Sacy, la raison pour laquelle
Pascal traite d’Epictete et de Montaigne et les rapports de la théologie et de la
philosophie pour le nouveau converti. Son point de vue n’est pas celui du cri-
tique — il ne met pas en discussion les théses de Pascal — mais celui de I'his-

torien. FERNAND BRUNNER.

SALVATORE MiccoLis : Francesco Sanchez. Universita di Bari. Pub-
blicazioni dell'Istituto di Filosofia. Bari, 1965, 100 Pp.

Cette bréve étude met en lumiére, malgré les lacunes de la biographie de
Sanchez et le grand nombre des traités qui se sont perdus, la figure originale
de ce médecin philosophe, que Bayle appelait « le sceptique », I'auteur du traité
Quod mihil scitur. Sanchez, qui vécut a Toulouse, s’apparente a des esprits
comme Montaigne et Pierre Charron, ses contemporains, mais son agnosticisme
systématique n’est pas seulement une question de tempérament ou la réaction
d’un homme meurtri et révolté par le fanatisme et l'intolérance de son époque.
C’est le premier pas d’une recherche de la vérité scientifique et philosophique
ol Sanchez tente de faire table rase du dogmatisme d’Aristote comme de celui
de Galien, du verbalisme d’'une certaine culture comme des superstitions de
I'ignorance. Seule I’observation rigoureuse et attentive de la nature peut con-
duire a une vérité empirique sur laquelle une science relative mais utile peut
se baser. Il est regrettable que Sanchez n’ait pas défini de maniére plus précise
sa méthode de connaissance mais on peut voir en lui un précurseur de la

recherche scientifique moderne. Yoonmk wou Now

JouN LockEe : Two Tracts on Government, edited with an introduction,
notes and translation by Philip Abrams. Cambridge, The Uni-
versity Press, 1967, 264 p.

I1 s’agit de deux ouvrages inédits, datant de 1660, I'un en anglais, l'autre
en latin, concernant la tolérance religieuse. La question est de savoir si la
liberté de pratique peut étre accordée au peuple dans des matiéres indiffé-
rentes de cérémonie et de rituel ou si les gouvernements sont habilités a imposer
un comportement déterminé en ces domaines. Le probléme n’est plus actuel,
mais il a contraint Locke a considérer des questions fondamentales relatives a
la nature du gouvernement. L’éditeur accompagne le texte latin d'une traduc-
tion anglaise et, en une longue introduction, il présente les circonstances poli-
tiques de 1'époque et I’évolution de la pensée de Locke. Car le philosophe, connu
pour son libéralisme, se rattache en 1660 au conservatisme. Il accorde au gou-



BIBLIOGRAPHIE 365

vernement le pouvoir d’imposer des régles de conduite, en matiéres indifférentes,
pour le bon ordre de la société. Il fonde ces conclusions sur deux raisons oppo-
sées : 1) le magistrat est un agent de la loi divine qui exige 1’ordre ; 2) la survie
de la société impose la limitation de la liberté individuelle (argument inspiré de
Hobbes). Devenu plus sensible a la multiplicité et a la subjectivité des compor-
tements humains, Locke, plus tard, changera d’avis.

FERNAND BRUNNER.

RENE PoMEAU : Diderot. Sa vie, son cuvre, avec un exposé de sa philo-
sophie. Paris, Presses Universitaires de France, 1967. « Philo-
sophes », 125 pages.

L’exposé de la philosophie est trés remarquable ; les lieux communs qui
circulent sur Diderot sont balayés, et c’est une vue neuve, entiérement fondée,
qui est proposée. L’accent est mis, en fin d’exposé, sur les vues politiques de
Diderot. Mais ce qui vaut davantage que tous les thémes abordés, c’est la
supériorité du regard sur un homme et sur une ceuvre qui ne cessent d’étre
déroutants. La vraie portée de « Diderot philosophe » apparait alors : ce n’est
pas que Diderot puisse ou ne puisse pas étre intégré dans la hiérarchie des
penseurs et dans leur histoire, mais c’est que, tout comme Montaigne, il eut
cette sagesse d’étre philosophe en se moquant de la philosophie : « Diderot, un
Socrate des Lumiéres ? — Pourquoi non ? » — Les textes sont non seulement
trés bien choisis, dans des ceuvres tantét trés connues, tantét presque inédites,
mais ils sont accompagnés de titres suggestifs et suivent dans leur ordre celui

de I'exposé. J.-CLAUDE PIGUET.

MAINE DE BIRAN : L’effort. Textes choisis et présentés par A. Drevet.
Paris, Presses Universitaires de France, 1966, 198 p. « Les grands
textes. »

La publication de ce recueil est d’autant plus heureuse que les ceuvres de
Maine de Biran ne sont pas trés répandues et que 'on peut avoir une certaine
peine a se les procurer. Les textes, tirés d’'une quinzaine d’ceuvres différentes,
donnent un bon apergu de la pensée biranienne. Ils sont groupés autour de
quatre thémes centraux : 1) les sensations, 1'effort ; 2) les habitudes ; 3) le moi et
la volonté ; 4) Dieu, la troisi¢éme vie. En téte du volume figurent en outre quel-
ques extraits du Journal destinés a faire revivre la personnalité du philosophe.

ANDRE VOELKE.

JoNATHAN BENNETT : Kant’s Analytic. Cambridge, At the University
Press, 1966, xvI et 252 p.

Dans le commentaire de la Critique de la raison pure, et plus précisément de
la Théorie transcendantale des éléments, dont il publie ici le premier volume —
un second est annoncé, qui traitera de la Dialectique transcendantale —, J. Ben-
net veut donner a la fois une introduction a 1'étude de Kant et une interpréta-
tion cohérente de sa doctrine. Fideéle a l'esprit qui a animé de tout temps les
recherches kantiennes dans le monde anglo-saxon, et dont Norman Kemp
Smith a peut-étre donné le meilleur exemple, ’auteur n’a pas hésité a « critiquer,
clarifier, interpoler et réviser » (p. vIi). A vrai dire, cette attitude fait de son



366 BIBLIOGRAPHIE

livre un travail de discussion beaucoup plus que d’exposition, méme systéma-
tique ; et, en dépit d’un parti pris évident de simplicité, il est douteux que le
débutant trouve la un instrument vraiment utile. — Mais l'intérét majeur de
I'ouvrage, et son originalité, résident dans la confrontation épisodique des pro-
blémes kantiens et de ceux qui préoccupent les philosophes contemporains de
langue anglaise. Mentionnons en particulier le chapitre IIT (§§ 11-15, p. 33-44),
qui appuie I'analyse de la notion kantienne d’espace, dans ses rapports avec
celles d’expérience et d’objet, sur une comparaison avec les théses avancées par
P. F. Strawson dans Individuals (London, 1959). L’entreprise nous éloigne
sensiblement de la lettre du kantisme ; mais elle se révéle fructueuse, d’autant
plus que J. Bennett ne se contente pas de rapprocher les deux solutions d’un
méme probleme : il soumet également ses auteurs & un examen nouveau qui,
par-dela leurs épistémologies respectives, touche au séafut méme de celles-ci.
Il discute en effet le probléme de savoir si la théorie kantienne du sens externe
est elle-méme synthétique a priori, analytique ou synthétique a posteriori
(§ 6, p. 16), et pose ensuite la méme question a Strawson (§ 15, p. 41 sq.). Dans
I'un et I'autre cas, il est certain que la démarche du philosophe n’est pas empi-
rique : ce serait contraire a la notion méme de philosophie transcendantale,
d’une part, et a celle de philosophie analytique, de 'autre ; pour le reste, il
semble bien que la théorie kantienne soit synthétique a priori, et la théorie
moderne analytique, quoique dépourvue de I'évidence qui s’attache ordinaire-
ment & ce mot. Mais on regrettera que J. Bennett, tout en citant Quine sur ce
point, n’ait pas davantage critiqué les notions d’analyse et de synthése. —
Les rapprochements avec Wittgenstein sont également précieux. Que ce soit a
propos de l'idée de concept (§ 17, p. 53 sq.), ou surtout de la Réfutation de
Uidéalisme (§ 51, p. 202 sq.), la problématique moderne, ici encore, est nette-
ment apparentée a celle de Kant. — Cependant, ces points de contact ne
concernent évidemment que certains aspects, trés fragmentaires, des deux
contextes qui sont ainsi mis en présence I'un de I'autre, et qu’il serait dangereux
d’assimiler purement et simplement. Aussi un tel ouvrage irritera-t-il quelque
peu, par son orientation et par son style méme, le lecteur familier d’une Kant-
philologie plus traditionnelle. A cet égard, il est significatif que seul Vaihinger,
parmi les commentateurs de langue allemande, soit cité explicitement. Certes,
l'auteur, quand il la discute (p. 138), semble prendre ses distances par rapport
a la patchwork-theory de Norman Kemp Smith, dont le véritable responsable
est justement Vaihinger ; mais tout son travail se conforme, en réalité, a cette
conception-la de la Critique de la raison pure, qui a d’ailleurs de fortes chances
d’étre la bonne, mais dont il aurait fallu mieux préciser qu’elle n’est pas la
seule possible.
DENIS ZASLAWSKY.

JEAN LAcroIX : Kant et le kantisme. Paris, Presses Universitaires de
France, 1966, 128 p. Que sais-je ? n°® 1213.

Ce livre présente la doctrine de Kant sous ses différents aspects, avec les
qualités de clarté propres a Jean Lacroix. Il ne contient pas, comme le titre
pourrait le faire penser, I'exposé de la doctrine des auteurs qui ont subi l'in-
fluence de Kant d’'une mani¢re majeure. Il s’agit de Kant et incidlemment ou
par allusion des philosophes kantiens des premiers temps a nos jours. L'auteur
est animé manifestement d’une grande sympathie pour le philosophe de Konigs-



BIBLIOGRAPHIE 367

berg. Il proteste contre la thése attribuée souvent & Kant selon laquelle la méta-
physique est impossible. Kant a voulu dire seulement que la métaphysique
comme science, c’est-a-dire comme savoir objectif, est impossible. Il y a donc
une intention métaphysique chez Kant, dont 'auteur s’applique A dégager la
réalisation dans le systéme théorique et le systéme pratique. Pour finir, il se
demande si le kantisme est une philosophie chrétienne et il répond, avec les

nuances nécessaires, positivement. L, - ——

JacQueEs CHEVALIER : Histoire de la pensée. 4. La pensée moderne de
Hegel a Bergson. Paris, Flammarion, 1966, 760 p.

Ce volume acheéve I'Histoire de la pensée dont le tome premier parut en
1955. 11 est muni de deux instruments destinés a faciliter I'utilisation de I'ou-
vrage entier : 1) une table générale des appendices ol l'auteur a développé des
questions importantes d’'interprétation et d’érudition ; 2) un index des noms
propres. Le manuscrit de ce tome IV n’a pu étre mis au point par Jacques
Chevalier, décédé en 1962. C'est Léon Husson, professeur i 1'Université de
Lyon, qui a accompli ce travail. Il s’en explique dans I’Avant-Propos. L’éditeur
évoque heureusement dans ce texte la méthode de Chevalier pour qui « une
pensée n’est pas un objet que 'on puisse décrire et observer du dehors, mais un
aliment dont I'esprit ne peut se saisir qu’en ’assimilant ». Chevalier ne visait
donc pas a une objectivité illusoire a ses yeux ; il cherchait a « repenser les doc-
trines en y engageant sa propre pensée ». Ces principes expliquent le plan du
tome IV. L’auteur traite d’abord de Hegel et de la réaction qu’il a provoquée.
Ce qui 'améne a parler de Kierkegaard, de Nietzsche et de Marx, et 4 mettre en
lumiére « le drame de ’ame moderne ». Il examine ensuite avec plus de sympa-
thie la doctrine de Maine de Biran, et expose les deux tentatives de restauration
intellectuelle et sociale auxquelles se sont livrés les traditionalistes et Auguste
Comte. Aprés I'étude de «1’élaboration du positif » en Angleterre et en France,
il évoque la tradition spiritualiste en France (Ravaisson, Lachelier, Boutroux),
et montre enfin que le positivisme et le spiritualisme se réunissent chez Henri
Bergson. On ne sera pas surpris que l'ouvrage s’achéve sur cette conclusion
ol s’expriment les convictions de ’auteur. Husserl et Heidegger ne sont 1'objet
que d’allusions dans les derniéres pages, « non que 'histoire de la pensée soit
achevée », écrit Léon Husson, mais parce que ces auteurs «appartiennent
encore au présent ». On saura gré au professeur lyonnais d’avoir mis la derniére
main a cette belle histoire de la pensée. Le lecteur sans doute n’approuvera pas
toutes les théses qui y sont soutenues, mais sa réflexion en sera toujours sti-
mulée et il admirera le mariage qui s’y manifeste de 1'érudition et de la pensée
personnelle. L’historien de la philosophie est toujours un philosophe. Il est
intéressant de le voir ordonner et juger la matiére immense et bigarrée de sa

réflexion. FERNAND BRUNNER.

GILLES DELEUZE : Le bergsonisme. Paris, Presses Universitaires de
France, 1966, 120 p. «Initiation philosophique », 76.

Gilles Deleuze allie clarté et profondeur, ce qui est rare. Il présente ici un
Bergson qui ne doit rien a I'image qu’on s’en donne trop facilement, souvent
pour le réduire injustement au-dessous de sa taille véritable. Avec justesse,
Gilles Deleuze insiste sur les prémisses qu’on trouve chez Bergson d'une méthode



368 BIBLIOGRAPHIE

rigoureuse en philosophie ; il expose de plus cette méthodologie en des régles
que l'on n’aurait pas tort de comparer a celles du Discours de la méthode. Au
passage, il résout quelques questions techniques controversées, revalorise Durée
et Simultanéité et livre a ce propos une « clef » philosophique importante, p. 32 :
la distinction des deux sortes de multiplicité, celle ot la division ne change
rien A la nature des étres divisés (et c’est la division d’une totalité en extério-
rité), et celle ol la division ne peut se faire qu'« en variant de principe métrique
a chaque stade de la division » (et c’est ici la recherche d’un principe de division
en intériorité, selon la loi d'une totalité interne). Cette idée est importante non
seulement en ce qu’elle préfigure 'une des idées capitales d’Ansermet dans
son étude de la musique, mais aussi parce qu’elle permet de comprendre le sens
des critiques bergsoniennes adressées a Einstein ; on lira a cet égard avec le
plus grand profit la page 87. — L’auteur de ce livre a renoncé a toute la cos-
mologie bergsonienne, dont I'aspect vitaliste et biologique permet aujourd’hui
des attaques faciles. Il est curieux de constater a cet égard que ceux-la mémes
qui se livrent le plus facilement a ce genre d’attaques sont les premiers 4 adorer
chez un Teilhard ce qu’ils briilent allégrement chez Bergson. Le grand mérite
de Gilles Deleuze est d’avoir fait fi de toute imagerie pour toucher a l’essentiel,
qui n’est pas cosmologique, mais méthodologique ; a cet égard ce livre contribue
positivement a la grandeur de Bergson. J.-CLAUDE PIGUET.

L. CoGNET : Newman ou la recherche de la vérité. Tournai, Desclée,
1967, 319 Pp.

Dans l'abondante littérature newmanienne, ce dernier-né n’est certes pas
le plus mal venu. Bien au contraire, quoique venant apres le beau livre presque
exhaustif du P. Bouyer, le livre de Louis Cognet réussit encore a renouveler le
sujet sur plus d’un point, et il se lit avec plaisir. La personnalité de Newman y
est considérée successivement sous ses diverses faces : a défaut d’un continu
chronologique, on y gagne une vue beaucoup plus pénétrante de I'ame et de la
vie du grand Anglais. Ses rapports avec sa famille, avec ses amis, sa vision de
I’anglicanisme puis les prémisses théologiques et les considérants historiques qui
le poussérent a quitter 1’Eglise anglicane pour rallier 1'Eglise romaine, ses
déboires dans le catholicisme en attendant la pourpre cardinalice font 1'objet
des chapitres du livre. Mais c’est peut étre dans les pages consacrées a la vie
intérieure de Newman et 4 son rdle d’écrivain, en quelque mesure aussi dans les
pages sur Newman et sa famille, que I'auteur a le plus de choses neuves a nous
dire. Une bibliographie surcompléte des écrits de Newman et surtout des
ouvrages qui lui ont été consacrés conclut utilement I'ouvrage.

RicHARD PAQUIER.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



	Bibliographie

