
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Henri Le Saux, O.S.B. : La rencontre de l'hindouisme et du chris¬
tianisme. Paris, Editions du Seuil, 1966, 235 p.

Il n'y a jamais eu, en dehors de quelques cas isolés, de véritable rencontre
entre l'hindouisme et le christianisme. Aussi ne trouvera-t-on pas, dans
l'ouvrage de dom Le Saux, l'histoire d'un événement qui se situe encore dans
l'avenir, mais une méditation sur les conditions de cet événement. L'auteur,
qui fut d'abord le compagnon de l'abbé Jules Monchanin à Shantivanam (Inde
du Sud), a été comme lui vivement frappé par l'authenticité irrécusable de
l'expérience mystique indienne — plus précisément, de l'expérience advaïtine.
Armé de sa foi chrétienne, et d'avance convaincu que les trésors spirituels de
l'Inde « sont des biens de l'Eglise », il cherche avec ardeur, en compagnie de
quelques esprits frères, la voie d'accès des chrétiens à ces trésors. Son livre
évoque une série de rencontres ecclésiales qui ont eu lieu aux Indes sous son
inspiration et dans ce but précis. Selon dom Le Saux, les valeurs indiennes
sont entièrement intégrables par un christianisme vécu en profondeur, qui seul

peut leur donner leur vraie signification. Mais si tel est le dessein lointain de
Dieu, l'effort des hommes — des chrétiens — doit consister d'abord à réaliser
les conditions dans lesquelles un dialogue avec les spirituels de l'Inde sera
possible. Or ces conditions sont d'ordre intérieur : « En ce qui concerne maintenant

la mission de l'Eglise... en Inde, il ne fait aucun doute que le rayonnement
et l'acceptation de son message seront directement fonction de la profondeur
de vie mystique et contemplative qui sera la sienne... Seule une Eglise qui,
par la réalisation plénière de son expérience de foi, aura atteint en elle-même
cette profondeur où se situe la vie spirituelle authentique de l'Inde, sera capable
de dialoguer avec elle sur le plan religieux» (p. 204). Même si l'on hésite à
anticiper avec l'auteur sur le sens dans lequel se fera l'échange entre l'Est et
l'Ouest, on ne peut qu'approuver les méthodes qu'il préconise pour permettre
cet échange. Il serait sans aucun doute extrêmement fructueux.

Hélène Brunner.

Histoire
des
religions

André Bareau, Walter Schubring et Christoph Von Fürer-
Haimendorf : Les religions de l'Inde. Ill : Bouddhisme, jaïnisme,
religions archaïques. Paris, Payot, 1966, 334 p.

Troisième volet du tryptique indien dans cette collection, le présent volume
à son tour se divise en trois : A. Bareau parle du bouddhisme, W. Schubring du
jaïnisme, et C. Von Fürer-Haimendorf des religions archaïques du continent
indien. La répartition de la matière entre les trois parties est fort inégale,
puisque les trois quarts de l'ouvrage concernent le bouddhisme seul. Le travail
d'André Bareau, qui puise directement aux sources scripturales innombrables
du bouddhisme et tient compte des toutes dernières découvertes en ce domaine
prend une place d'honneur parmi les traités classiques sur le bouddhisme. Sa
richesse et son caractère documentaire et systématique le feront peut-être trouver

rébarbatif en certaines de ses parties par les lecteurs pressés ; mais les



268 BIBLIOGRAPHIE

autres seront heureux d'avoir en mains un exposé complet, bien que condensé,
de l'histoire du bouddhisme, de sa littérature et de sa doctrine, ainsi qu'une
description de la vie de la communauté aux différentes époques. Il est dommage
que l'état embryonnaire des recherches sur le bouddhisme tantrique ne
permette pas à l'auteur d'entrer dans plus de détails sur cet aspect du bouddhisme
indien, dont l'importance pratique semble avoir été considérable ; mais le regret
que nous exprimons là n'est en aucune façon une critique, et notre admiration
reste entière pour cet ouvrage, où l'extrême richesse de la documentation n'enlève

rien à la clarté rigoureuse de l'exposé. — Les études jaïns sont beaucoup
moins avancées que les études bouddhistes, et c'est ce qui explique en partie la
brièveté de l'étude de W. Schubring ; mais il semble que l'auteur ait eu peur
de faire « manuel » et par là de lasser le lecteur. Son exposé apporte, certes, beaucoup

de renseignements précieux sur cette religion jaïn, qui apparaît dans
l'Inde à peu près en même temps que le bouddhisme, et dont le développement
devait être si différent de celui de la religion sœur. Mais le lecteur soucieux de
précision reste insatisfait par l'étude si rapide, souvent allusive et volontairement
non systématique qu'on lui propose. — On reste sur sa faim aussi après la
lecture du travail de C. Von Fürer-Haimendorf ; mais la faute en est à l'éparpille-
ment de la matière elle-même, ces religions tribales de l'Inde étant loin de former
un tout qui se laisserait analyser systématiquement. L'auteur essaie pourtant
de nous présenter cet ensemble divers de façon logique. Nous lui savons gré
de cet effort, et surtout des nombreuses observations personnelles dont il nous
fait part : ayant étudié sur place plusieurs des groupes dont il traite, il en parle
en familier. — Tableaux chronologiques, index et bibliographies complètent
heureusement l'ouvrage, et font de ce troisième volume des Religions de l'Inde
un véritable.instrument de travail. Hélène Brunner.

Histoire
de l'Eglise

et de la
PENSÉE

CHRÉTIENNES

Lars Thunberg : Microcosm and mediator. The theological anthro¬
pology of Maximus the Confessor. Lund, C.W.K. Gleerup ; Copenhague,

Ejnar Munksgaard, 1965, 500 p.

Il y a peu de travaux sur Maxime le Confesseur et sa doctrine est souvent
ignorée. D'ailleurs, elle ne se présente pas sous la forme de traités systématiques
et il est souvent difficile de la dégager avec précision. Mais elle ne laisse pas
d'être importante en elle-même et par l'influence qu'elle a exercée : le Moyen
Age latin Ta connue sous la forme d'une traduction partielle due à Jean Scot
Erigène. Aussi faut-il se réjouir de la publication de cet ouvrage qui rend justice
au penseur oriental et l'étudié avec tout le soin désirable. Un des principaux
mérites de l'auteur est de confronter sans cesse la pensée de Maxime avec celle
de ses prédécesseurs, en particulier Origene, Evagre, Denys, Grégoire de Nysse
et Grégoire de Naziance. II se livre à ce sujet à des analyses fines et instructives.
Son point de vue est strictement historique et théologique ; il est donc plus
limité que celui d'TJrs von Balthasar qui ne craignait pas de citer, à propos de
Maxime, Hegel ou Dostoïevski. Mais il y a tout lieu de le féliciter de cette discipline

et du choix qu'il a fait de centrer son étude sur l'anthropologie. A notre
époque où l'on parle tant de l'homme, il est bon qu'on nous rappelle que certains
de nos prédécesseurs ont eu de l'homme une idée infiniment plus haute que la
nôtre. On trouve en effet chez Maxime une analyse précise de notre condition
d'êtres incarnés, mais en même temps l'affirmation que la matérialité grossière,
la sexualité et la mortalité sont des possibilités inférieures de notre nature, qui



BIBLIOGRAPHIE 269

ne sont ni nécessaires ni définitives. Par la sanctification et la déification,
l'homme est régénéré en la condition supérieure qu'un choix plus heureux aurait
pu lui donner dès le commencement, et il opère les médiations qui réunit à Dieu
l'univers lui-même. L'auteur montre comment la déification, qui est comme
l'autre face de l'Incarnation, n'implique nullement pour Maxime, la confusion
des natures divine et humaine, de sorte qu'on retrouve à ce propos la définition
du Concile de Chalcédoine. Livre de bonne foi au service d'une doctrine pro-
fonde' Fernand Brunner.

Syméon le nouveau théologien : Catéchèses, tome III. Catéchèses
23-34. Actions de grâces 1-2. Introduction, texte critique et notes
par Mgr Basile Krivocheine. Traduction par Joseph Paramelle,
s.j. Paris, Editions du Cerf, 1965, 392 p. Sources chrétiennes, 113.

Ainsi s'achève la publication des Catéchèses de Syméon, dont le tome I
parut en 1963. Ce tome III contient douze catéchèses et deux actions de grâces
et il est complété par de précieux index : scripturaire, citations, noms propres.
L'Index du vocabulaire spirituel nous est promis pour le volume des Lettres. —
De nombreux thèmes reviennent, dont certains sont fort traditionnels, d'autres
propres ou fortement marqués par la spiritualité ou la théologie du Nouveau
Théologien : la pénitence, l'examen de conscience et les larmes, l'ivresse
spirituelle, la lumière et le discernement, la lecture spirituelle des Ecritures, les
éléments de la vie monastique (pour un jeune moine), lumière et sacerdoce. Il
s'en prend à l'hérésie qui consiste à nier qu'on puisse atteindre le sommet de
la vertu et de la contemplation. Il insiste sur l'action du Saint-Esprit, maître
de la vie divine et sur la nécessité de proclamer les bienfaits de Dieu. Il le fait
de belle manière dans ces Actions de grâces, où les éléments essentiels de sa

spiritualité et de sa vie mystique apparaissent sous forme de prière. — D'autres
volumes de Syméon sont sous presse (les Traités théologiques et éthiques) ou
en préparation (les Lettres et les Hymnes) et il faut s'en réjouir à divers titres,
surtout quand ils sont de cette qualité Iean Sauter

Grégoire de Nysse : Traité de la Virginité. Introduction, texte cri¬
tique, traduction, commentaire et index par Michel Aubineau.
Paris, Editions du Cerf, 1966, 678 p. « Sources chrétiennes » 119.

Le nombre de pages de ce volume indique déjà que nous sommes en
présence d'une petite somme. Certes le traité de Grégoire est plus long que d'autres
traités du même genre ; il se livre à des développements profonds sur la virginité,

le mariage et la vie spirituelle. Mais surtout, le P. Aubineau a tout mis
en œuvre pour la mise en valeur de cette œuvre, conjuguant ses recherches
lexicologiques sur Grégoire de Nysse et ses études de la littérature concernant
la virginité consacrée. — Après la bibliographie (14 pages) et l'avant-propos,
nous lisons une copieuse introduction de plus de 200 pages : biographie, genre
littéraire, sources, doctrine et texte forment cinq chapitres importants et solides.
Malgré leur ampleur, ils doivent se borner plusieurs fois à signaler quelques
points. Le plus approfondi et le plus intéressant est l'étude du chapitre III
du Traité comme cas exemplaire de rhétorique, l'étude sur Philon et Basile



270 BIBLIOGRAPHIE

d'Ancyre comme sources et surtout l'analyse précise et faite avec sympathie
du développement du Traité. Le P. Aubineau conclut par quelques pages
critiques fort équilibrées, auxquelles on souscrira facilement, montrant dans
ce traité «la première esquisse d'une pensée puissante... sans dissimuler les

lacunes... et les idées contestables». — L'édition du texte est très soignée:
elle tente d'améliorer, sans la bouleverser, l'édition Cavarnos (1952). L'édition
Aubineau est un peu plus riche, moins composite. Pour ce qui est des éditions,
il aboutit à une conclusion exactement inverse de Cavarnos. Pour Aubineau,
S<X> sont une seconde édition étrangère à Grégoire. — La traduction, pas
toujours facile, est remarquable, elle suit le texte de près, au risque parfois d'une
trop grande technicité. Une bonne partie de la page est consacrée à des notes
nombreuses, fournies et diverses. Certaines semblent accrochées un peu vite,
à des mots prétextes (ainsi la note 2 de la page 247 sur la vie commune), mais
la plupart proposent un matériel riche et souvent éclairant, avec des parallèles
très nombreux. Elles forment un vrai commentaire continu par un auteur
qui connaît bien Grégoire, les philosophes, les thèmes littéraires et spirituels
et qui a un intérêt lexicographique marqué. — Celui-ci se manifeste encore

par un index quasi exhaustif du vocabulaire grec (plus de 3000 mots — 70 pages)
brièvement introduit. C'est le troisième de cette qualité dans les « Sources
chrétiennes ». — Tout cela est complété par quatre brefs appendices et les
deux index scripturaires et des auteurs anciens. — Cette édition est donc
très riche, et malgré son ampleur il n'y a guère de lignes, voire de pages inutiles.
Elle n'a donc pas été qualifiée sans raison de monumentale : elle est une mine
de renseignements et un dossier bien présenté. Pouvait-on souhaiter mieux,
malgré certains défauts de jeunesse à peine sensibles On espère qu'elle
suscitera une vaste discussion, surtout lorsque la synthèse promise sur la virginité
consacrée au IVe siècle aura vu le jour. Tean Sauter

Anselme de Havelberg : Dialogues. Livre I : « Renouveau dans
l'Eglise ». Texte latin, note préhminaire, traduction, notes et
appendice par Gaston Salet, S.J. Paris, Editions du Cerf, 1966,
158 p. « Sources chrétiennes » 118. Série des Textes monastiques
d'Occident, 18.

Ce texte du XIIe siècle méritait d'être édité et traduit, à cause de la
personnalité de son auteur, de son sujet et de la manière de le développer. Un
des premiers disciples de Norbert, Anselme fut plus de vingt ans évêque d'un
diocèse de l'Allemagne sans cesse menacé par les Wendes. Mais il fut aussi
conseiller, ami et envoyé des papes, des rois et des empereurs. Il voyagea
beaucoup et fut en particulier à Constantinople, où il prit un vrai contact
avec les orthodoxes. Les livres II et III des Dialogues sont un écho de ces
discussions. Le livre I est une introduction : elle montre que s'il n'y a qu'une
foi et une Eglise, il y eut aussi toutes sortes de nouveautés dans l'Eglise au
cours des siècles. Ces changements ont eu lieu sous l'action du Saint-Esprit
et ne sont donc pas à condamner. Au contraire, il faut se réjouir de Tunité
de la foi dans la variété de ces œuvres et de ces vies, qui sont un signe de la
jeunesse et du renouvellement de l'Eglise. Cette démonstration est faite, en
particulier, dans un vaste résumé de l'Histoire passée, présente et future de
l'Eglise, au travers des sept sceaux de l'Apocalypse. — Ce livre est donc actuel
à plus d'un titre, même si les développements sont parfois un peu rapides.



BIBLIOGRAPHIE 27I

Une brève introduction et une bibliographie donnent les indications
nécessaires, tandis qu'un appendice de vingt-quatre pages rassemble des textes
patristiques sur le thème de « L'Eglise au cours des siècles ». — Le professeur
Salet est malheureusement mort en mai 1966 et il faut espérer que son œuvre
sera poursuivie sans trop tarder, car les Dialogues sont l'œuvre principale
d'Anselme et ils sont un jalon fort intéressant d'un genre qui fleurit aujourd'hui.

Jean Sauter.

Saint Dominique en Languedoc. Toulouse, Edouard Privat, 1966,
178 p.

Ce recueil contient les actes du premier colloque de Fanjeaux, qui s'est
tenu dans cette petite localité du Lauragais du 16 au 31 juillet 1965. Ces

colloques, consacrés à l'étude scientifique du Languedoc religieux du XIIIe siècle,
sont placés sous le patronage de l'Institut d'études méridionales de la Faculté
des lettres de l'Université de Toulouse et de l'Institut catholique de Toulouse.
Fanjeaux fut en effet, à partir de 1209, le foyer, pendant plusieurs années, de
l'activité apostolique de saint Dominique, venu en Languedoc à l'appel des

légats pour combattre le catharisme. — Parmi les études présentées, celles du
P. M.-H. Vicaire, O.P., professeur à l'Université de Fribourg, met en lumière
le caractère original et l'inspiration profondément évangélique de la mission
de saint Dominique, synthèse de la prédication itinérante et mendiante et de
la vie cénobitique. Face aux predicants hérétiques, les frères prêcheront la
doctrine des apôtres en menant la vie des apôtres. Ils iront deux à deux annoncer
l'Evangile tout en s'enracinant dans une communauté. — Une autre étude
du P. Vicaire est consacrée à l'extension de l'œuvre de saint Dominique dans
le cadre du « negotium fidei et pacis », c'est-à-dire de l'ensemble de l'action
de l'Eglise et des mesures coercitives prises à l'endroit des hérétiques quand
la prédication échoue. Les rapports du saint avec la croisade sont peu évoqués.
— Diverses études plus spécialisées sont dues notamment au professeur Warren
F. Manning, de l'Université de West Virginia (Les vies médiévales de saint
Dominique en langue vulgaire) et au chanoine Delaruelle, professeur à l'Institut
catholique de Toulouse (La ville de Toulouse vers 1200, problèmes socio-
économiques). — Nous attendons avec impatience le cahier du deuxième col-
loque, sur les Vaudois languedociens. François Grandchamp.

Gilles Langevin, S.J. : Capax Dei. Bruges et Paris, Desclée De
Brouwer, 1966, 144 p.

Quelle fut la réponse de saint Thomas à la grande question qui préoccupa
le Moyen Age, celle des rapports de la raison et de Tordre surnaturel Tel
est le sujet de cette étude, qui « se propose de retrouver, aux différentes étapes
de son développement, avec ses nuances et ses méandres, la pensée de saint
Thomas sur les points d'appui que la nature offre à la grâce en l'esprit créé »

(p. 17). — Contrairement aux théologiens postérieurs, qui s'inquiéteront de
préserver l'absolue gratuité de Tordre surnaturel vis-à-vis des prétentions de
la raison, il s'agissait pour saint Thomas, en face des excès d'une théologie
négative, de montrer qu'il est possible à l'homme de contempler Dieu dans
son essence et non seulement dans ses reflets. Certes, la Révélation demeure



272 BIBLIOGRAPHIE

indispensable pour combler l'abîme. Mais l'homme n'en a pas moins le désir
naturel de voir Dieu. — Toutes les démonstrations de saint Thomas reposent
sur une analyse de l'intelligence, dans sa causalité et sa finalité et dans son
activité propre. Image de Dieu, seule immatérielle avec l'ange, elle ne peut
trouver sa perfection que dans l'union à son principe. Si l'homme est incapable
d'accéder sans la grâce à la vision béatifique, celle-ci répond pourtant au vœu
le plus profond de sa nature. — Comme le remarque l'auteur, toute la pensée
de saint Thomas se meut dans la problématique héritée de l'axiome
néoplatonicien de la « circulatio rerum » : tout être a pour fin son principe et se meut
vers lui. — L'unique et constante référence à l'intelligence nous paraît également

très caractéristique du contexte historique de la pensée thomiste. Plutôt
que sur le point des rapports de la nature et de la grâce, c'est dans sa définition
de l'homme qu'elle nous semble aujourd'hui caduque.

François Grandchamp.

C. Virgil Gheorghiu : La jeunesse du docteur Luther. Paris, Pion,
1965, 288 p. Traduit du roumain par Livia Lamoure.

Prêtre et romancier, C. V. Gheorghiu possède le don de raconter où d'autres
biographes ne font qu'énumérer et analyser dates et doctrines. L'auteur consacre
autant de pages à la description de la société médiévale — sa culture, son esprit,
ses structures — qu'à la biographie proprement dite de Luther (jusqu'en 1505).
Celui-ci naît au siècle du colonialisme et du capitalisme naissants, dans un
monde de peur et de superstition dont le plus célèbre citoyen est le diable. Les
tableaux se succèdent : la vague des révoltes paysannes, l'empereur qui cherche
un emploi mieux rémunéré, la croisade des enfants mendiants, la chasse aux
sorcières et l'extermination des races inférieures. Le docteur Luther est un
enfant du Moyen Age. Rien dans sa jeunesse ne paraît exceptionnel : ni son
ignorance de sa date de naissance, ni la rudesse de ses parents, ni son éducation
scolaire, ni sa carrière universitaire, ni même la décision de renoncer entièrement

à ce monde. Et pourtant, le chapitre final porte le titre combien
significatif : « L'écroulement du monde médiéval : Luther se réfugie auprès du Bon
Dieu. » — Soulignons encore l'intéressante thèse sociologique de l'auteur :

«La société moderne... commence... au mois d'octobre 1517, et cette période
se termine... au mois d'octobre 1917, à la révolution russe » (p. 11). La société

qui a surgi en octobre 1917 est une continuation du Moyen Age, avec Dieu en
moins et Véquipement technique en plus. Le reste est exactement pareil. Identique
(P- 68)- Hartmut Lucke.

Johannes Müller : Martin Bucers Hermeneutik. Quellen und For¬
schungen zur Reformationsgeschichte, vol. XXXII. Gütersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, 1965, 278 p.

J. Müller s'était fait connaître comme coéditeur des œuvres de Bucer.
Décédé prématurément à l'âge de 39 ans, son ouvrage sur l'herméneutique du
réformateur strasbourgeois prend la valeur d'un testament spirituel. L'auteur
fait ressortir le caractère intellectualiste de l'anthropologie et de la théologie
bucérienne. Le salut est une affaire de connaissance et de juste compréhension
dont l'homme naturel est dépourvu. Dès lors, l'inspiration de l'Ecriture devient



BIBLIOGRAPHIE 273

un postulat de la foi. Bucer ne prône cependant pas l'inspiration verbale, mais
une inspiration du sens de la Bible. Cette distinction lui permet à la fois
d'accentuer l'action du Saint-Esprit aux dépens de la parole prêchée et de mettre
en avant ses vastes connaissances philologiques et historiques. Comme exégète,
Bucer cherche à relever le sens historique et tropologique (existentiel) du texte.
L'allégorie se trouve condamnée en principe ; l'exègète ne saurait l'appliquer
que selon l'analogie de la foi. Pour l'interprétation christologique de l'Ancien
Testament, Bucer se sert de l'antithèse « externa/spiritualia ». Il court alors le
grave risque de négliger l'historicité de la révélation vétérotestamentaire, voire
même de l'événement de la Croix. — Bucer n'est pas un innovateur. Sa théologie

se veut biblique, c'est tout. Comme Luther, il s'efforce de soustraire
l'herméneutique biblique à la fantaisie et à l'arbitraire, en interprétant l'Ecriture

par l'Ecriture. Mais il sait qu'en dernier lieu, la compréhension de l'Evangile

dépend du mystère de l'élection de Dieu. Hartmut Lucke

Glauben und Bekennen. Vierhundert Jahre Confessio Helvetica Poste¬
rior. Beiträge zu ihrer Geschichte und Theologie. Edité par
Joachim Staedtke. Zurich, Zwingli Verlag, 1966, 412 p.

Treize auteurs de sept pays différents ont collaboré à l'ouvrage édité à
l'occasion du quatre centième anniversaire de la Confession helvétique
postérieure. Le lecteur de ce recueil reçoit une information pratiquement complète
sur l'histoire (p. 11-202) et la théologie de la Confessio (p. 203-407). Nous renonçons

d'emblée à donner un compte rendu de chaque article. Dans la première
partie, Ernst Koch étudie la tradition du texte de la Confessio, tandis que
Joachim Staedtke nous en fournit la bibliographie. Le rôle et l'influence considérable
exercés par la Confession helvétique postérieure sur les Eglises réformées d'Europe

sont mis en évidence par Rudolf Pfister pour la Suisse, J. F. Gerhard
Goeters pour l'Allemagne, Jaques Courvoisier pour les pays francophones,
Grete Mecenseffy pour l'Autriche et Barnabas Nagy pour la Hongrie, la Pologne
et la Tchécoslovaquie. Dans la partie théologique, Edward A. Dowey esquisse la
structure théologique de la Confessio et fait ressortir la relation entre la Parole
de Dieu, l'Ecriture, la prédication et la foi. Joachim Staedtke traite de la
doctrine de Dieu, Paul Jacobs de la doctrine de l'élection, Ernst Koch de la
sotériologie, Gottfried W. Locher de la pneumatologie, Simon van der Linde de
l'ecclésiologie, Joseph C. Me Lelland de la doctrine des sacrements et Istvân
Török s'interroge sur l'actualité de l'enseignement de la Confessio sur la fonction

du magistrat. — Les interprétations de la théologie de Bullinger ne se

recouvrent pas toujours. La place notamment de l'alliance dans la pensée de
l'auteur de la Confession helvétique postérieure reste controversée.

Hartmut Lucke.

Martin Brecht : Die frühe Theologie des Johannes Brenz. Tubingue,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1966, vin + 331 p. Beiträge zur
Historischen Theologie, 36.

L'ouvrage de Martin Brecht sur la théologie du jeune Brenz est le fruit de
la collaboration de l'auteur à l'édition des écrits du réformateur wurtembergeois.
Pour son étude, M. Brecht a consulté la totalité des manuscrits de Brenz,
publiés ou non, couvrant la période de 1522 à 1530, sans hésiter de pousser à

18



274 BIBLIOGRAPHIE

l'occasion sa recherche au-delà de cette date. La forme première de la théologie
de Brenz se révèle étonnamment fidèle à celle de Luther, en particulier dans le
domaine de la sotériologie, de la christologie et de la theologia crucis. En 1525,
lors de sa controverse avec Œcolampade sur la présence réelle du Christ dans les
éléments de la Cène, Brenz se range encore résolument du côté de Luther. Sa

doctrine de la Parole de Dieu, qui est le fondement de sa théologie, l'y poussait
d'ailleurs avec nécessité. En effet, du moment qu'on admet l'identité entre la
Parole comme puissance salvatrice de Dieu, le Christ Jésus et la prédication de

l'Evangile, on ne voit pas pour quelle raison cette Parole resterait inefficace en
matière sacramentelle. La distinction luthérienne entre la loi et l'Evangile
apparaît par contre comme un corps étranger dans la structure générale de la
théologie du jeune Brenz. Sa foi transcende presque trop facilement la tension
entre ces deux formes de la Parole de Dieu. Et pourtant, n'est-il pas vrai que
sous le règne du Christ la colère de Dieu s'est transformée en miséricorde et la
malédiction de la loi en épreuve purificatrice A partir de 1531, la doctrine de
la justification de Brenz s'aligne sur celle de Mélanchthon. Mais déjà en 1527,
la fonction de la Parole de Dieu est progressivement incorporée dans le dogme
christologique. Ici se trouvent les racines de l'orthodoxie wurtembergeoise.
Signalons encore une certaine incohérence dans la doctrine du baptême, où la
distinction entre une foi implicite et une foi explicite paraît peu satisfaisante.
Une autre particularité de Brenz est le mode patriarcal sur lequel il conçoit la
relation entre le magistrat et ses sujets. Le réformateur opte très tôt pour la
formule du prince-évêque dans une Eglise territoriale. — Le mérite de M. Brecht
consiste à avoir démontré à la fois la dépendance de Brenz de la théologie
luthérienne et son indépendance à l'égard de celle-ci. Nous nous permettons de formuler

le vœu à l'adresse de l'auteur de nous présenter un jour une étude aussi
soignée des structures ultérieures et définitives de la théologie de Johannes
Brenz- Hartmut Lucke.

Klaus Scholder : Ursprünge und Probleme der Bibelkritik im
iy. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Entstehung der historischkritischen

Theologie. Munich, Chr. Kaiser Verlag, 1966, 196 p.
(Forschungen zur Geschichte und Lehre des Protestantismus,
10. Reihe, Band XXXIII.)
Avec la neutralisation mutuelle des confessions chrétiennes, cimentée par

le Traité de Westphalie, Tunité religieuse et politique du monde occidental
est définitivement perdue. Partant de cette constatation, Klaus Scholder nous
ouvre les yeux sur la situation des hommes du XVIIe siècle en quête d'une
certitude absolue et d'une autorité infaillible. Ce problème proprement existentiel
est sous-jacent aux grandes controverses théologiques du siècle. Même les
sociniens, avec leur critique rationaliste du dogme trinitaire, cherchaient à établir
d'autant plus fortement l'autorité scripturaire. L'auteur montre ensuite
comment l'équilibre précaire entre la raison, le dogme et l'Ecriture, sur lequel reposait

le monde médiéval, est renversé par les coperniciens, les historiens, les
géographes et les philosophes. Les savants ne pouvaient pas indéfiniment donner
aux résultats de leurs recherches l'apparence d'une hypothèse. Le conflit entre
l'autorité de la raison et celle du dogme devait fatalement éclater. Galilée en
fut la victime. Dans sa défense, Galilée eut, comme Kepler, recours à la théorie



BIBLIOGRAPHIE 275

de l'accommodation. Dieu parle avec les hommes « humano more », et l'Ecriture
n'a pas pour fonction de nous renseigner sur les « res vulgares ». Réconcilier la
raison avec leur foi était pour ces hommes une nécessité impérieuse. D'où
l'effort exégétique d'un Kepler tendant à prouver qu'on ne saurait dégager
des enseignements astronomiques à partir de passages comme Josué 10 ou du
Ps. 104. D'autres — Scholder cite les Français Jean Bodin et Isaac de La Peyrère
— montrent que la chronologie et la géographie bibliques sont incompatibles
avec les découvertes récentes. Il est alors émouvant de les voir dépenser des
trésors de sagesse et d'ingéniosité afin de justifier théologiquement la séparation
entre la foi et la science, précisément pour sauvegarder l'autorité de l'Ecriture.
L'autonomie de la raison fut définitivement établie par la philosophie
cartésienne. Quelle était la réaction des théologiens L'orthodoxie, tant catholique
que protestante, ne pouvant admettre la coexistence de deux vérités hétérogènes,

sombra dans le fondamentalisme. D'autres théologiens, par exemple les
Hollandais Bekker et Wittich, cherchèrent leur salut dans le concordisme. Un
troisième groupe, représenté par Ludwig Meyer, Isaac d'Huisseau et Spinoza,
opta résolument pour Descartes et proclama la religion de la Raison, seule apte
à réunir tous les chrétiens par l'élimination des préjugés confessionnels. L'Allemagne

resta comme paralysée à l'écart de cette lutte. Ce n'est qu'au XIXe siècle

que ses théologiens apporteront une contribution décisive au problème de

l'herméneutique biblique.
Hartmut Lucke.

Raoul Dederen : Un réformateur catholique au XIXe siècle, Eugène
Michaud (1839-1917). Genève, Librairie Droz, 1963, 338 p.

Bien que l'auteur se défende de faire l'histoire du mouvement vieux-
catholique, pour se limiter à la biographie de son personnage, il trace nolens
volens une esquisse réussie et très instructive de la poussée anti-ultramontaine
et anti-infaillibiliste qui s'est cristallisée, après Vatican I, dans la formation
d'une Eglise dite vieille-catholique. Mais c'est aussi la préhistoire, trop peu
connue, du mouvement œcuménique de notre siècle. Car dès le début le vieux-
catholicisme s'est donné comme but la restauration de Tunité chrétienne. En
rejetant le développement papaliste du catholicisme occidental, il a pensé renouer
avec l'orthodoxie orientale sur la base des sept premiers conciles, seuls valablement

œcuméniques. Eugène Michaud, plus que tout autre, s'est fait le
protagoniste ardent du rétablissement de Tintercommunion, également du côté des

anglicans. Ce prêtre catholique devenu, après sa rupture avec la Rome infailli-
biliste, professeur à la nouvelle Faculté de théologie vieille-catholique de Berne,
cet ami du Père Hyacinthe et collaborateur du premier évêque vieux-catholique

suisse, Mgr Herzog, a eu une activité théologique et unioniste débordante,
et il est l'auteur d'un nombre considérable d'écrits. Il fut le fondateur de la
Revue internationale de théologie, devenue ensuite l'Internationale kirchliche
Zeitschrift. Il mourut sans avoir vu se réaliser son rêve d'unité, mais son immense
effort n'a pas été vain. Le livre du pasteur Dederen, extrêmement documenté
et fouillé, pèche par quelques répétitions et longueurs qui proviennent du plan
adopté. Il est préfacé par le petit-fils d'Eugène Michaud, le professeur Sven
Stelling-Michaud.

Richard Paquier.



276 BIBLIOGRAPHIE

Maurice Villain : Portrait d'un précurseur, Victor Carlhian (1875-
1959). Paris, Desclée De Brouwer, 1965, 175 p.

Poursuivant ses publications sur ce qu'on pourrait appeler la préhistoire
de l'œcuménisme dans le catholicisme français, le P. Villain nous trace ici un
portrait singulièrement attachant d'un laïc lyonnais qui fut un passionné de
la cause de Tunité visible des chrétiens. Victor Carlhian, mathématicien et
physicien venu plus tard à la métaphysique, et de tout temps catholique éclairé
et militant, fut le maître en œcuménisme de l'abbé Couturier, dont il soutint
ensuite efficacement l'œuvre, tant spirituellement que matériellement. Outre
la biographie du héros de l'ouvrage, le lecteur qu'intéresse la vie intellectuelle
et l'histoire spirituelle de la France de la première moitié du XXe siècle trouvera
là bien des évocations captivantes, puisqu'on voit défiler entre autres les noms
de Bergson, Edouard Leroy, Laberthonnière, Teilhard de Chardin, H. de Lubac
et nombre de personnalités œcuméniques contemporaines.

Richard Paquier.

Théologie
contempo¬

raine

Protestantische Texte aus dem Jahre igó^. Stuttgart-Berlin,
Verlag, 1966, 240 p.

Kreuz

La lecture de cette espèce d'anthologie du protestantisme allemand en 1965
est d'un grand intérêt, quand bien même les divers morceaux dont elle se

compose sont d'allure générale, de densité et de longueur fort diverses. Mis à

part les textes de la première partie (œcuménisme) qui n'ont rien de nouveau
pour le lecteur français, ils attestent tous les interrogations et les recherches
actuelles du protestantisme en Allemagne. Tout en ayant la volonté de donner
un panorama aussi complet que possible de la réflexion théologico-éthique, les
éditeurs ont su cependant laisser apparaître quelques dominantes, ainsi la
préoccupation d'une présence de l'Eglise au monde moderne, la situation
spirituelle de l'Allemagne vingt ans après la débâcle, l'application de la méthode
critique à l'exégèse, etc.. Il est donc à souhaiter que ce deuxième volume de la
série soit suivi de nombreux autres dans les années à venir.

Georges Besse.

Louis Leahy, S.J. : L'inéluctable Absolu. Comment poser le problème
de Dieu. Préface de Michele Federico Sciacca. Bruges et Paris,
Desclée de Brouwer, 1965, 173 p.

L'auteur se propose de justifier les prétentions de la « théologie naturelle »

comme science, qui, selon lui, serait à même de dégager « les données réelles qui
conduisent l'homme raisonnable à poser l'hypothèse Dieu » (p. 18). Comprendre
l'homme en sa facticité, son besoin de se dépasser et son exigence d'intelligibilité
impliquerait de soi, sans recours à la révélation, la position de Dieu, dont
l'existence serait ainsi constitutive de l'être même de l'homme. Le premier
chapitre étudie « le fait religieux », tandis que le second « explique » ce m ême

fait par « l'activité naturelle de l'esprit humain » (p. 125), ce qui permet à

l'auteur d'exécuter sommairement les explications destructrices qu'en donnent,
de leur côté, l'existentialisme athée, le marxisme et le scientisme (le freudisme
est liquidé en moins de deux pages). Les troisième et quatrième chapitres
expliquent alors la nécessité et l'importance pour la conscience religieuse d'une



BIBLIOGRAPHIE 277

« enquête rationnelle sur l'existence de Dieu », c'est-à-dire d'une preuve « naturelle

» de Dieu par l'analyse de l'existence humaine dans sa totalité. Un appendice

commente et défend les décisions du Magistère sur la possibilité d'une
théologie naturelle dans l'optique de Vatican I : mais est-il à jour — L'auteur
semble faire grand cas du « fait religieux » ; mais, son livre paraissant en 1965,
n'aurait-il pas dû tenir compte du problème de la critique de la religion par la
foi Et si la foi consistait, précisément, à mettre en question cet « inéluctable
Absolu » comme une idole contraire au Dieu vivant En outre, le protestantisme
est identifié sans nuance au fidéisme ; aucune mention de l'orthodoxie du
XVIIe siècle ni de Barth, bien entendu, dont la critique de toute théologie
naturelle est passée sous silence. Enfin, l'auteur croit bon de faire la leçon à
l'athéisme contemporain sans devoir entrer dans la problématique d'un monde
qui, qu'on le veuille ou non, ne vit plus en régime d'immédiateté avec Dieu ;

est-ce de bonne méthode Dans sa préface, M. F. Sciacca estime que ce livre
peut se définir « comme une évaluation critique de l'athéisme » ; nous croyons
plutôt qu'il témoigne involontairement de la fin... inéluctable d'une apologétique

réactionnaire et anachronique. Peut-on, au temps de Vatican II,
raisonner encore dans les termes d'une « philosophie traditionnelle », elle-même à
vrai dire méconnaissable Henry Mottu.

Henry Babel : Ce qu'on croira demain. Neuchâtel, La Baconnière,
1965, 168 p.

« Exprimer l'essentiel de ce qu'un être humain peut croire aujourd'hui et
demain, et l'exprimer, si possible, sous une forme claire, simple et condensée »,

tel est le but qu'Henry Babel, pasteur à Genève, s'est fixé dans cet ouvrage. Aux
lecteurs maintenant de juger s'il Ta atteint. Avant d'exprimer notre propre
opinion, considérons d'abord les grandes lignes de ce livre. — Le monde
physique est un vaste ensemble radiomagnétique formé d'énergie, où tout se transforme

et rien ne se perd. Chaque vie, limitée dans l'espace et le temps, reçoit et
donne une partie de cette énergie. En cela, elle dépend directement et entièrement

de la somme d'énergie contenue dans la cosmos, soit de l'Energie. Ainsi
est fondée pratiquement la religion, que l'auteur définit comme « la communication

nécessaire qui s'établit entre notre vie et tout ce qui est, en dehors et
au-dessus d'elle, capable de la conserver et de la renouveler ». Dieu se manifeste
dans le monde comme une énergie dont la sphère déborde celle des radiations
physiques. — Il appartient alors aux hommes de capter cette énergie à l'aide de
leur cerveau et de leur système nerveux, et d'y puiser une réelle puissance
vitale et morale. Jésus est l'exemple de l'homme animé par ce dynamisme. Son

enseignement vise à susciter chez ses auditeurs une totale confiance dans le pouvoir

de l'Esprit. Le christianisme primitif, comme le montrent les Actes des

Apôtres et les lettres pauliniennes, a justement vécu dans cette foi. — Pareillement,

dans la société d'aujourd'hui, les chrétiens doivent se rapprocher de

l'Esprit divin et favoriser son influence sur le monde. Car l'Esprit n'est pas
mort avec Jésus crucifié. Au contraire, il nous fait vivre éternellement lorsque,
dès maintenant, nous nous laissons diriger par lui. Il est une réalité de tous les

temps, capable de se répandre dans tous les hommes et dans tous les peuples.
Demain comme aujourd'hui, la vie appartiendra à ceux qui croiront en lui. —
D'où vient que ce livre nous laisse une impression mitigée Sans doute, de ce

qu'il aborde les problèmes les plus graves comme si leur solution était un jeu



278 BIBLIOGRAPHIE

d'enfant, et nous propose une espérance superficielle puisée çà et là dans la
biologie, la physique, la chimie, dans la pensée de Bergson, de Teilhard, de Schweitzer.

Cet amalgame est teinté d'un optimisme à toute épreuve qui évacue trop
facilement le mal, la souffrance et la mort, ainsi que ceux, tel Camus, qui les
ont pris au sérieux. — Plus encore, ce qui nous trouble, c'est que l'auteur, tout
en confessant son attachement à l'Eglise du Christ, place sa foi dans un Dieu
complètement impersonnel, abstrait. « Le christianisme dont je me réclame
personnellement consiste à mettre sa confiance dans la puissance universelle de
l'Esprit qui anime Jésus de Nazareth. » L'homme n'a pas en face de lui un Dieu
responsable qui s'est incarné parmi nous, un Dieu qui parle et à qui on peut
répondre, un Dieu libre qui prend au sérieux notre liberté. Non, l'homme a
pour vis-à-vis la puissance éternelle de l'Esprit, l'Energie. — Est-ce cela
l'essentiel de ce qu'un être humain peut croire aujourd'hui et demain

Eric Junod.

Kurt Lüthi, Ernst Kutsch, Wilhelm Dantine : Drei Wiener
Antrittsreden. Theologische Studien, Heft 78. Zürich, EVZ-Verlag,
1965, 55 P-

Les Theologische Studien publient des discours inauguraux prononcés par
trois professeurs récemment chargés de l'enseignement à la Faculté de théologie
protestante de Vienne. K. Lüthi, professeur de théologie systématique selon
la Confession helvétique, se livre à des Erwägungen zur Zukunft der Theologie
Karl Barths im Blick auf das Gespräch zwischen Glaube und Welt. E. Kutsch,
professeur d'Ancien Testament, explique l'origine des « Trauerbräuche » und
« Selbstminderungsriten » im Alten Testament, tandis que le professeur W. Dantine,

qui enseigne la théologie systématique selon la Confession d'Augsbourg,
médite Über die Geduld. Hartmut Lücke.

Henri Barré, c.s.sp. : Trinité que j'adore. Perspectives théologiques.
Paris, Lethielleux, 1965, 208 p. Collection « Théologie, pastorale
et spiritualité ».

Ce livre cherche, dans une perspective « pastorale », à approcher le mystère
trinitaire sous l'angle des rapports interpersonnels en s'inspirant des données
scripturaires et en prolongeant l'enseignement de saint Thomas. L'auteur a

pour but, en particulier, de surmonter une interprétation purement substan-
tialiste de la pensée du docteur commun en recourant à la théologie «

communautaire » des Pères grecs ; la trinité, mystère d'intériorité réciproque entre
les trois Personnes divines, fonde exemplairement notre koinônia avec le Père

par le Fils dans l'Esprit saint et entre nous. — Les intentions de l'auteur sont
louables. Mais, sur la forme, on peut se demander s'il est utile de multiplier les

citations bibliques et patristiques en un vaste mélange ; le laïc, auquel ce genre
d'ouvrages semble être destiné, s'y perdra ; une nourriture solide mais succincte
l'aiderait mieux dans son témoignage qu'un amoncellement de références.
Quant au fond, l'auteur ne nous paraît pas avoir suffisamment résisté à un
certain quiétisme inhérent à toute theologia gloriae ; felix culpa, etc. : tout finit par
s'arranger. La croix du Christ ne nous garde-t-elle pas de nous installer en Dieu,
nous maintenant en chemin, en tension vers le dévoilement plénier du mystère

Henry Mottu.



BIBLIOGRAPHIE 279

Jacques Guillet, S.J. : Jésus-Christ, hier et aujourd'hui. Paris,
Desclée De Brouwer, 1963, 265 p. Collection Christus, 11.

Le savant exégète des Thèmes bibliques (Paris, Aubier, 1954) présente dans
cet ouvrage sans prétention scientifique le fruit de sa lectio divina. On la sent
constamment soutenue par une connaissance approfondie du texte sacré, ce qui
fait de ce livre plus qu'un ouvrage de piété. Ainsi la Nativité revêt sa vraie
signification à la lumière des notions vétérotestamentaires de justice et de
pauvreté, de gloire surtout (« elle dévore, mais l'homme ne peut vivre que
d'elle »). Le rôle du Saint-Esprit est souligné dans le commentaire du baptême
et de la tentation (« Il consacre Jésus aux pauvres et aux malheureux, il l'envoie
leur annoncer la joie et le salut »). Le P. Guillet parvient peu à peu à faire de son
lecteur le témoin du Rédempteur, en lui dévoilant par le dedans ses luttes en
vue de l'instauration du Règne, en lui découvrant la « communion inviolée et
intacte » jusqu'à la fin que le Fils entretient avec le Père. Il l'associe à son
obéissance et à sa prière. Si ce livre est appelé à rencontrer un vaste écho, il le
devra à sa note évangélique : son auteur ne quitte jamais des yeux et du cœur
la vérité centrale de la Bonne Nouvelle, en tout et partout, « Jésus est la Parole
du Père ». Cet attachement à l'Evangile permet de donner une réponse à Tin-
quiétude de tant de « pasteurs » : que peut dire le message du Christ et le Christ
lui-même à l'homme d'aujourd'hui, croyant et incroyant L'Ecriture leur ouvre
les yeux sur la réalité de l'alliance entre Dieu et ses créatures, telle qu'elle est
partiellement dévoilée dans la vie sacramentelle de l'Eglise et dans sa prédication.

L'évangélisme du P. Guillet n'en demeure pas moins, cela se comprend,
un évangélisme romain : le Christ entretient un rapport positif avec les valeurs
humaines (un évangélisme réformé soulignerait son pouvoir contestateur), il
y a identité à la limite entre Marie et l'Eglise, le lien presque organique entre
le ministère du Christ et le ministère de la Parole et des sacrements du prêtre.
La lecture et la méditation du grand livre du P. Guillet nous le font rapprocher
du célèbre ouvrage de R. Guardini, Le Seigneur. Dans l'un et l'autre, l'Esprit
est à l'œuvre, l'Esprit « âme de l'Eglise, âme vivante de notre âme, qui nous
fait vivre en enfants du Père » dans l'attente du Règne.

Gabriel Widmer.

Aldo Locatelli : Dio e il miracolo conoscibili al di la delle scienza.
Hildephonsiana (collana di studi teologici e religiosi a cura della
Facoltà teologica di Milano). Vengono Inferiore (Varese), ed. la
Scuola Cattolica. 1963, 325 p.

Le but de ce livre, assez ardu, est apologétique. L'auteur s'inspire de l'encyclique

« Humani generis ». Pie XII, inquiet de l'emprise de certaines philosophies

(l'existentialisme, par exemple) sur beaucoup de catholiques, réaffirme
avec insistance l'un des principes de l'enseignement de l'Eglise romaine : la
possibilité pour la raison humaine de parvenir à la connaissance certaine d'un Dieu
personnel. Pour cela, l'esprit doit être formé par la philosophie thomiste. —
Si l'on accepte ces affirmations, il doit être possible de prouver scientifiquement
le miracle et l'existence de Dieu — le grand miracle étant l'apparition du Christ
dans l'histoire. C'est ce que notre auteur s'efforce de faire avec loyauté et en
écartant les solutions trop faciles. La partie la plus intéressante du livre me
semble celle où Aldo Locatelli montre le développement des méthodes
scientifiques des penseurs grecs à nos jours. Signalons aussi l'exposé remarquable de



280 BIBLIOGRAPHIE

quelques systèmes scientifiques (ceux d'Eddington, de Jeans, de Lecomte du

Noüy et de Teilhard de Chardin) qui admettent la présence et l'action de Dieu
dans l'univers. Mais pour que ce Dieu, entrevu par les sciences, ne reste pas une
idée pure, le savant doit se soumettre à une certaine discipline spirituelle et
intellectuelle. — Les objections que l'on peut opposer à une telle apologétique
sont nombreuses et graves. Mais on doit rendre hommage à l'effort de connaissance

et de compréhension du monde scientifique moderne qui a inspiré ce livre.
Lydia von Auw.

H. E. W. Turner : Jésus le Sauveur. Essai sur la doctrine patristique
de la Rédemption. Paris, Les Editions du Cerf, 1965, 172 p. Préface
et choix de textes par J.-P. Jossua O.P. Traduction par MarceUe
Jossua. Lumière de la foi, 18.

Ce petit livre, d'une admirable clarté, présente les diverses et successives

interprétations patristiques de la sotériologie. Tour à tour l'accent est mis sur
le Christ comme illuminateur, révélateur de la gnose divine (les Pères
apostoliques, les Apologètes, Cléments d'Alexandrie) ; sur le Christ victorieux du
démon — le Christ Agonistès — et récapitulation de l'homme et de son histoire
(Irénée) ; sur le Christ divinisateur de l'homme (thème apparaissant déjà en
I Tim. 6 : 16 et II Pierre 1:4): divinisation qui est comprise tantôt comme
eschatologique (dans la Didachè par exemple), ou physique (Irénée), tantôt
comme métaphysique (Origene) ou mystique (Athanase, Grégoire de Nysse) ;

enfin sur le Christ comme victime propitiatoire, Agneau immolé, selon
l'interprétation typiquement occidentale par son caractère juridique et sacrificielle.
Un chapitre de conclusion demande que cette richesse de significations ne soit
pas abandonnée par souci de rigueur logique. Enfin un choix de textes des Pères

permet au lecteur d'entrer en contact direct avec ces diverses traditions. —
Publié dans une collection catholique de haute vulgarisation, écrit par un
théologien anglican faisant une large place à la tradition orientale, ce livre est
œcuménique également par la mise en question qu'il suggère de l'étroitesse des

interprétations particulières de chacune des Eglises. La richesse de l'œuvre du
Christ ne peut décidément pas être enfermée dans un seul schéma d'exposition.
— Vraiment une excellente introduction à la patristique et à la sotériologie

Eric Fuchs.

Wilhelm Knevels : Dio è realtà. Brescia, Paideia, 1966, 302 p.

A plusieurs reprises, nous avons eu l'occasion de signaler le choix heureux
des livres présentés dans la collection « Paideia ». En offrant au public italien,
dans la traduction aisée et limpide de Germano Re, l'ouvrage de Wilhelm
Knevels : Die Wirklichkeit Gottes (paru en 1964, éd. Calwer, Stuttgart), les
éditeurs de Paideia introduisent ce public au cœur du débat entre orthodoxes
et disciples de Bultmann. Knevels se refuse à enfermer la théologie dans le
dilemme : orthodoxie ou existentialisme, et cherche à ouvrir un chemin entre
ces positions extrêmes. Il reconnaît la valeur de l'intention de Bultmann
d'interpréter le christianisme en termes intelligibles à l'homme moderne et, comme
Bultmann, il accepte les données de la « Formgeschichte ». La critique de
Knevels porte sur deux points : la notion du mythe et l'existentialisme. —
Influencé par Rudolf Otto et par C. J. Jung, Knevels ne peut accepter une



BIBLIOGRAPHIE 28l

définition purement intellectualiste du mythe. Celui-ci n'est pas une création
subjective de l'esprit humain. Le mythe suppose un contact, une rencontre
avec le transcendant, rencontre traduite tant bien que mal en termes et en
images par l'être humain. Mais pour exprimer cette rencontre, nous ne disposons

pas d'autre langage que celui du mythe (à ne pas confondre avec la mythologie).

Les orthodoxes voient dans le mythe le compte rendu exact de faits
réels. C'est inacceptable à l'esprit scientifique. Toutefois il n'y a pas de religion
sans mythe et démythiser une religion, c'est essayer de disséquer un être vivant.
On peut soumettre la Bible à la critique historique, on ne peut pas la démythiser.
— Knevels souligne l'importance de la synthèse tentée par Bultmann de
l'existentialisme à la manière de Heidegger et de la foi chrétienne : événement aussi
important que l'alliance de la foi chrétienne et de l'aristotélisme au XIIIe siècle.
Mais cette synthèse altère profondément la foi chrétienne. Bien qu'elle renferme
des éléments chrétiens et kierkegaardiens, la philosophie existentialiste nie la
transcendance et ramène la théologie à une anthropologie philosophique.
L'Evangile n'est pas seulement appel à la décision de l'individu, il est grâce
accordée par un être transcendant que la première épître de Jean définit comme
étant amour. Lydia vqn Auw

Roger Mehl : La théologie protestante. Paris, Presses Universitaires
de France, 1966, 124 p. CoUection « Que sais-je », n° 1230.

Cela semble une gageure de présenter, en un si petit volume, un inventaire
des problèmes et des méthodes de la théologie protestante contemporaine ; le
professeur Mehl y a réussi, et il faut le féliciter pour cette excellente publication,

qui unit la clarté à la densité. — L'auteur définit la théologie protestante
comme une théologie de la Parole de Dieu, à partir de l'intention des
réformateurs ; il examine les problèmes de l'Ecriture, du canon, de la tradition,
de l'autorité. Dans les pages consacrées aux sciences bibliques, il souligne deux
questions actuelles : celle de la vie de Jésus, et celle de l'herméneutique. Au
chapitre III, dogmatique et éthique, notons le souci de la recherche d'une
éthique sociale, et non seulement personnelle. La philosophie (chapitre IV)
oblige le théologien à critiquer son propre langage, mais d'autre part l'expérience

théologique a une fécondité philosophique. Les deux derniers chapitres
traitent des sciences historiques, puis de la théologie pratique et des disciplines
annexes, terminant par la théologie et la culture : l'unité d'autrefois entre la
religion et la culture a été brisée par la sécularisation des sciences et des arts ;

Schleiermacher a tenté de les réconcilier ; après la dialectique de rupture menée

par Kierkegaard et Barth, nous assistons aujourd'hui à une dialectique de
récupération des valeurs humaines, fondée sur T« humanisme de Dieu » (Barth).

Francis Baudraz.

George Tavard : La poursuite de la catholicité. Etude sur la pensée
anghcane. Paris, Éditions du Cerf (collection Unam Sanctam),
1965, 245 p.

Dès le début, la Réforme anglicane s'est caractérisée par le souci de souligner

la continuité historique de l'Eglise et de déterminer son cadre institutionnel.
Alors que la Réforme continentale, luthérienne et réformée, posait le binôme :

Ecriture et sacrements scripturaires comme « notes » de la véritable Eglise,



282 BIBLIOGRAPHIE

l'anglicanisme statuait un trinôme : Ecriture, sacrements bibliques et ministère
d'autorité apostolique. Aujourd'hui encore, dans la conversation œcuménique,
les porte-parole de l'anglicanisme soulignent inlassablement la nécessité de ce
troisième élément pour l'Eglise une et universelle à laquelle on aspire. L'Eglise
d'Angleterre ne voulait être que la continuation, dans l'île de Bretagne, de

l'Eglise « sainte, catholique et apostolique » des premiers siècles, conservant de

l'héritage antique et médiéval tout ce qui n'était pas en contradiction avec les
données de l'Ecriture. En fait, il s'agissait de maintenir vivant l'apport patristique

et liturgique de quinze siècles, au lieu de rechercher une « primitivité »

signifiant l'abolition radicale de la longue histoire qui va de la première
génération apostolique à la génération des réformateurs du XVIe siècle. Tel est
sommairement décrit le concept de catholicité que la pensée anglicane, depuis
quatre cents ans, s'efforce de définir et d'approfondir. Il est passionnant de
suivre, sous la conduite experte du Père Tavard (un œcuméniste catholique
romain), les péripéties, douloureuses parfois, de cette longue quête de la catholicité

par les théologiens anglicans. Les assauts des puritains, qui voulaient
faire l'Eglise d'Angleterre à l'image des Eglises « les mieux réformées » (disaient-
ils) de Genève et de Zurich, puis plus tard, à l'autre extrême, le schisme des

non-jureurs, suivi de la dissidence méthodiste, toutes ces circonstances ont
contraint les théologiens anglicans à forger, creuser et rajuster sans cesse leur
notion de catholicité. Les théologiens Carolins du XVIIe siècle, les théologiens
Haute-Eglise du XVIIIe, les théologiens tractariens du XIXe, et enfin les
œcuménistes de notre siècle y auront contribué tour à tour efficacement. Le
livre du P. Tavard, outre sa valeur d'information historique de premier ordre,
constitue un bon stimulant de la discussion œcuménique.

Richard Paquier.

Claude Tresmontant : Comment se pose aujourd'hui le problème de
l'existence de Dieu Paris, aux Editions du Seuil, 1966, 410 p.

Ce livre aisé à lire traite sans technicité, du point de vue thomiste, le
problème de Dieu dans le contexte contemporain. L'auteur envisage d'abord la
question posée par l'existence du monde, puis celle de l'apparition de la vie,
enfin le problème de l'évolution de la vie. Il refuse de faire de l'affirmation de
Dieu une affaire de foi seulement et cherche à montrer qu'elle procède d'une
exigence de l'intelligence : ni l'être du monde ni la vie ni l'évolution n'ont leur
raison en eux-mêmes. L'auteur discute les thèses des hommes de science et des

philosophes contemporains. Il ne s'en prend pas seulement aux athées, mais
encore aux panthéistes. Sa critique dépasse, à l'occasion, les erreurs de notre
temps ou de notre monde, pour s'adresser au stoïcisme, au néoplatonisme ou
aux doctrines indiennes. Il arrive alors qu'elle soit quelque peu injuste. On peut
regretter aussi que la manière dont certains néopositivistes écartent le problème
de Dieu ne soit pas prise en considération : il y a un refus de traiter de Dieu qui
n'est ni la négation de Dieu ni l'affirmation de Dieu sous une forme nouvelle.
Mais quelles que soient les critiques qu'on paisse faire à cet ouvrage, il faut
rendre hommage à la volonté qui s'y manifeste de défendre une conception de
la philosophie « comme travail de l'intelligence qui relaie les sciences
expérimentales lorsqu'on passe à un autre ordre de problèmes rationnels ».

Fernand Brunner.



BIBLIOGRAPHIE 283

JoEST, Mussner, Scheffczyk, Vogtle, Wilckens : Was heisst
Auslegung der Heiligen Schrift Regensburg, Verlag Pustet, 1966,
210 p.
Trois auteurs catholiques et deux protestants réunissent ici des exposés

présentés dans des rencontres de laïques cultivés, d'où un effort concerté de bonne
simplicité, et de nombreux exemples d'exégèse biblique. Ainsi, à la p. 13, est
citée, sans doute avec quelque férocité, la fameuse définition de la vie johannique
par Bultmann : jene Eigentlichkeit der Existenz, die in der Erleuchtung des

definitiven Sichverstehens geschenkt wird. Mais la définition de type catholique
qui lui est opposée n'est pas plus convaincante, pas plus d'ailleurs que l'essai,
qui devient courant aujourd'hui, d'appliquer l'idée bultmannienne de «

précompréhension » à la tradition ecclésiale comme garantie contre Terreur
(p. 25 ss.). Plus dangereux encore nous paraît être le propos de fonder l'exégèse
sur le don de l'Esprit à la hiérarchie (ainsi Vögtle, p. 54 ss.) ; l'illuminisme
institutionnel n'est pas moins contestable que l'illuminisme individualiste. On relèvera

les déclarations plus originales du même auteur sur l'inauthenticité de
Matthieu 27 : 51-53, inauthenticité qui n'exclut pas la « vérité », voire la vérité
historique. Mais ces remarques ne devraient-elles pas être étendues à toute la
narration évangélique (p. 67 ss.). Dans l'exposé de Wilckens, on trouvera
une bonne expression des réserves formulées aujourd'hui en Allemagne au sujet
de l'interprétation existentiale ou kérugmatique pure. Fort intéressante et utile
nous paraît être la réinterprétation, par le professeur Joest, de l'idée de canon
et du critère christologique luthérien : Was Christum treibt (p. 197 ss.).

Pierre Bonnard.

René Marlé : Bultmann et la foi chrétienne. Paris, Aubier-Montaigne,
1967, 158 p. CoU. Foi vivante, n° 40.

Dans le catholicisme de langue française, le P. Marié est devenu le spécialiste
de Bultmann. Il résume, dans ce petit ouvrage de vulgarisation, d'autres études
plus techniques sur ce sujet. Les éditeurs, en un liminaire, prennent quelque
précaution à l'égard « du grand théologien allemand » dont « les limites ou les

graves ambiguïtés » (p. 4) sont de prime abord dénoncées. Un premier chapitre
situe Bultmann au sein de la théologie protestante contemporaine (allemande),
avec une réelle sympathie, particulièrement en ce qui concerne l'indispensable
équipement philosophique de l'exègète : « Ce qui importe, c'est de trouver un
procédé de pensée et d'analyse, des outils conceptuels susceptibles de nous faire
pénétrer les réalités de la foi et de les exprimer » (p. 48). Le chapitre sur la
démythologisation nous paraît moins heureux. Bultmann n'a jamais nié l'importance
des mythes et des images bibliques ; il demande seulement que nous les

comprenions, avec tous les risques que cette opération comporte. Le chapitre 3 est
intitulé « Parole de Dieu et histoire ». Il est original par l'essai d'attaquer
Bultmann sur son propre terrain d'exégète en soulignant les éléments non sémitiques
à l'intérieur même de la Bible (tradition sapientiale, Septante, Logos philo-
nien, etc.), éléments qui permettraient de «passer d'une présence purement
prophétique à une présence incarnée » (p. ni). Mais donne-t-on ici à l'adjectif
« incarnée » son sens johannique Après un chapitre sur l'ecclésiologie
bultmannienne, évidemment très critique, mais somme toute assez peu convaincant,
l'auteur, dans une postface, revient sur l'idée, exprimée par ailleurs, que
Bultmann s'inscrit dans la « logique » catastrophique du protestantisme. Il affirme



284 BIBLIOGRAPHIE

ici qu'il existe aussi « une certaine logique catholique » et que « la foi des Eglises
est irréductible à ces logiques» (p. 154). Nous voulons le croire.

Pierre Bonnard.

Jean Rilliet : La foi d'un protestant. Labor et Fides, 1966, 136 p.
Le titre est ambitieux et provocant. Il éveille un légitime intérêt. Dans ce

temps de l'indifférence, il faut être courageux pour proclamer sa foi. Et cette
foi, pense-t-on, doit mener à un rude combat, car la réalité économique,
politique, morale, etc., du monde contemporain la conteste puissamment. Peut-
être même que l'on attend une sorte de réponse à l'ouvrage incisif de Jeanson :

La foi d'un incroyant. — Cette curiosité et cette attente seront cependant
largement déçues. La foi d'un protestant n'entame pas ce dialogue difficile avec
le monde moderne et l'athéisme. Nous nous trouvons plutôt en présence d'un
catéchisme littéraire, destiné à un public cultivé, dans lequel l'auteur aborde
succinctement un large éventail de questions théologiques et éthiques. — Cette
présentation de la foi protestante est d'une agréable lecture. Le style souple et
séduisant du pasteur Rilliet est bien connu. Cela n'empêche que ce livre manque
de mordant. L'amour de la forme et de la mesure prive la foi de son sel.

Eric Junod.

Rudolf Bohren : Laienfrage und Predigt. Studientage für die Pfar¬
rer : Eine Sammlung von Vorträgen herausgegeben von Synodalrat
der Evangelisch-reformierten Landeskirche des Kantons Bern,
Heft 5. Bern und Stuttgart, Verlag Paul Haupt, 1966, 73 p.
Répondant à l'appel de son Eglise d'origine, le professeur de théologie

pratique de Wuppertal a donné ces trois conférences en 1965, lors des journées
d'étude des pasteurs bernois. Une fois de plus, on admirera la clarté, l'originalité,
voire l'audace, de la pensée de Rudolf Bohren ; d'autre part, ceux qui connaissent

mal ou pas du tout le style pastoral d'outre-Sarine le découvriront de
manière indirecte dans ces leçons qui invitent leur auditeur à l'examen de
conscience. — La première conférence (La question des laïcs, une question posée
à la prédication) part des définitions du laïcat auxquelles un Congar ou un
Kraemer nous ont habitués. Le laos de Dieu dans le monde est ordonné dans
son service à la Troisième Personne : les laïcs sont la manifestation de l'Esprit
dans le monde, ils livrent un combat quotidien contre le « docétisme pneumato-
logique ». La question des laïcs n'est donc pas de savoir s'ils existent et ce qu'ils
doivent faire, mais si et comment ils sont soumis à l'Esprit saint ; et, comme
la réception de l'Esprit passe par la prédication (Gai. 3 : 2), cette question vise
fondamentalement les prédicateurs : les laïcs sont les révélateurs de notre
prédication. L'auteur décrit alors la prédication dans sa fonction « provocatrice » de

l'engagement laïque, et termine par deux questions de portée plus liturgique
qu'homilétique : 1. Comment le pécheur trouve-t-il sa place dans le culte avec
son péché concret 2. Comment le charismatique trouve-t-il sa place dans le
culte avec son charisme concret — Dans le second exposé (Le légalisme dans la
prédication), Rudolf Bohren s'attaque à ce qu'il tient pour la caractéristique de
la majorité des prédications d'aujourd'hui. Se fondant sur les exemples recueillis
par Manfred Josuttis (Gesetzlichkeit in der Predigt der Gegenwart, 1966), il
montre les ravages accomplis par la « légalisation » de l'Evangile. Ainsi, en
christologie, on passe son temps à objectiver le Seigneur vivant en des formules
pseudo-théologiques, ou on le réduit au rôle d'élément émotionnel dans un
témoignage individuel, ou encore on le récupère « ex machina » et « in extremis »



BIBLIOGRAPHIE 285

comme l'argument massue d'une « theologia gloriae ». A ce compte, il n'y a plus
de place pour une saine doctrine de la justification : quand la christologie
devient une narration de l'œuvre du Christ et la réconciliation une vérité générale,

il faut bien qu'on en vienne à des déclarations aussi équivoques que « Dieu
ne peut aider que les hommes qui reconnaissent avoir besoin de lui. « Enfin, à

propos de la parénèse, cet « enfant chéri de la prédication d'aujourd'hui »,

Rudolf Bohren n'a pas de peine à y dénoncer l'espèce de canonisation du
« sérieux » chrétien requis d'auditeurs dont on a oublié que ce n'est pas le sérieux
qui porte des fruits, mais bien l'Esprit saint. La conclusion rétablit les bases
de la véritable parénèse selon l'Evangile, cet acte prophétique par lequel le
prédicateur proclame, dans une paisible confiance, ce qu'il est possible d'être
et de faire à ceux qui demeurent dans le Christ Jésus. — Pour terminer, l'auteur
aborde le thème Prédication et prière, et situe ce sujet dans le cadre du problème
de la communication. A la question de la possibilité de la prière (discours à Dieu
ou ouverture sur les profondeurs de l'être Rudolf Bohren répond en décrivant
la prédication comme introduction à la prière ; par l'annonce, par la venue du
Nom, la prédication libère l'homme de son mutisme ; cette interpellation est
en soi quête d'une réponse : la proclamation suscite l'acclamation. Mais il ne
s'agit pas seulement de dire amen ; la prédication, qui invite à invoquer, est
surtout chargée de nous apprendre à prier. Elle le fait lorsqu'elle situe la prière
au cœur de la dynamique de Tamour qu'inaugure le Fils incarné ; la venue du
Nom crée un « champ de puissance » (Kraftfeld), un lieu de confiance et de
certitude en l'exaucement. Il appartient enfin à la prédication d'enseigner ce qu'il
faut demander dans nos prières, et de rappeler sans trêve le caractère eschatologique

de la situation d'orant. Passant en conclusion à des remarques pratiques,
Rudolf Bohren montre comment la prière du pasteur et celle de la communauté
sont les indispensables auxiliaires de la prédication. — L'écho des grands
thèmes homilétiques barthiens est très sensible dans ces pages excellentes,
qu'éclaire cependant une lecture attentive de la théologie la plus contemporaine.

Claude Bridel.

Rudolf Pfisterer : Im Schatten des Kreuzes. Préface de Helmut
Gollwitzer. Hamburg-Bergstedt, Reich, 1966, 156 p.,
D'une manière concise et pénétrante, l'auteur a réussi à analyser

l'antisémitisme païen et, en particulier, l'antijudaïsme « chrétien » tels qu'ils se sont
déclarés au cours de l'ère chrétienne. R. Pfisterer fait comprendre aux lecteurs
que l'attitude antijuive de l'Eglise a rendu odieuse, aux yeux des Juifs, la
croix de Jésus au même titre que la croix gammée. Les sévices que les chrétiens

du Moyen Age ont infligés aux Juifs placent certaines pages de l'histoire
de l'Eglise sous un angle particulièrement répugnant. A juste titre, l'auteur
déclare que l'origine de l'antisémitisme « chrétien » réside dans l'idée erronée

que les pagano-chrétiens ont pris la place d'Israël au lieu de se considérer
comme les cohéritiers des promesses d'Israël. —¦ Le rapprochement avec Israël
entraîne des conséquences pour l'Eglise auxquelles elle ne saurait se soustraire.
Le rejet des préjugés théologiques et antijuifs, l'examen du comportement des
chrétiens vis-à-vis des Juifs et une information plus positive sur le mystère
de l'élection d'Israël favorisent la solidarité de l'Eglise avec Israël. — Ce livre,
qui se réfère souvent aux publications françaises de F. Lovsky et de J. Isaac,
est un manuel à la portée de tous. Il aide chacun à s'orienter d'une manière
heureuse dans le domaine problématique du dialogue avec Israël.

Bernard Buunk.



286 BIBLIOGRAPHIE

Ernst Lerle : Kerygma aus der Perspektive der Hörer. Berhn,
Evangelische Verlagsanstalt, 1963, 55 p.

Premiers résultats d'une enquête menée parmi les auditeurs d'une
prédication, pour tenter de repérer au cours de la semaine les traces laissées par ce

sermon dominical. L'idée directrice est d'aider le prédicateur d'aujourd'hui à
connaître le mécanisme de cette mémoire d'un genre particulier qu'il doit
alimenter dans le conditionnement cultuel. La vieille rhétorique cède le pas au
profit de considérations psycho-sociologiques qui seront utiles à qui leur
donnera, dans le labeur homilétique, la place importante, mais relative, que leur
concède l'auteur. On attend avec intérêt la suite des travaux de Lerle sur le
rôle du « Gedankenimpuls » dans la formulation du message ; bien entendu, il
faudra encore pas mal d'autres choses pour faire un « bon » prédicateur

Claude Bridel.

Walter Ehrlich : Kulturphilosophie. Bad Ragaz, im Selbstverlag
des Verfassers, 1964, 120 p.

Quel est le contenu conceptuel et historique de la culture Quelles en ont
été les constituantes et quels en sont les buts et les visées Et surtout peut-on
déterminer, à partir des réponses données aux interrogations précédentes, les
conditions qui lui permettront de réaliser sa finalité, telles sont les principales
questions traitées dans cet ouvrage. L'auteur s'oppose aux thèses sociologiques
qui voient dans la métaphysique un phénomène de culture. Au contraire, les
événements sociologiques et culturels, l'invention de l'instrument, qu'il soit
d'ailleurs technique, verbal ou conceptuel, sont conditionnés par la conscience

métaphysique de l'homme : « La métaphysique forme la base de la culture. »

La tâche de la philosophie est donc de retrouver ce fondement essentiel par
la réflexion qu'elle entreprendra sur les faits de culture et sur le déroulement
de l'histoire, afin de dépasser « l'objectivisme scientifico-technique inhumain »

de notre époque. C'est un vrai plaidoyer en faveur d'un humanisme centré
sur la personne elle-même revalorisée dans sa structure ontologique, et replacée
dans une société dynamique et personnalisante. On pourra regretter la
présentation un peu trop « massive » de cet essai qui s'inscrit bien, cependant,
dans la ligne de toute une tradition de la réflexion allemande sur la culture
et la civilisation. Georges Cuénot.

Bernhard Lang : Martin Buber und das dialogische Leben. Bern,
Herbert Lang & Cle, 1963, 65 p.

Cette monographie, dont l'auteur a repris l'essentiel, en français, dans le
Bulletin du Centre protestant d'études (décembre 1964), aurait mérité une recension

moins tardive. Mais le lecteur ne regrettera pas que ces lignes soient jointes
à celles que M. Lang a consacré, ici même, au penseur de Jérusalem, auquel le
lie une profonde intimité de cœur et de pensée. Il y a cinq ans, nous regrettions

déjà qu'un hommage ne fût pas rendu chez nous à Martin Buber (voir
Revue de théologie et de philosophie, 1962, II, p. 153-154). Soyons reconnaissants
à celui qui, maintenant, répond — et si bien — à ce souhait. — Comment être
homme Quel sens donner à la vie Tel est le problème fondamental. La
spiritualité juive lui apporte une réponse décisive et, en un sens, définitive,
en rappelant l'exigence essentielle d'un dialogue entre le ciel et la terre. Mais



BIBLIOGRAPHIE 287

ce dialogue est inséparable de celui qui s'institue ici-bas, non entre les hommes
et les choses — car Je et Cela restent toujours à distance l'un de l'autre —
mais entre l'homme et l'homme, entre Je et Tu. Tu surgit devant moi, non
pour m'intéresser comme un objet, mais pour m'interpeller dans mon être et
m'obliger à un renouvellement de moi-même. Le Je qui dit Tu n'est plus le
même que celui qui disait Cela. C'est un Je qui, non seulement répond à, mais
répond de. Cette responsabilité ouvre une perspective dans le sens de l'éternité
et renvoie au Je absolu, à Dieu. — Ces pages, où l'intelligence et la clarté
s'unissent à la ferveur, invitent à une lecture directe de l'œuvre de Buber.
On ne pouvait désirer mieux. René Schaerer.

Louis Millet : Les grands textes de la psychologie moderne. Paris,
Bordas, 1967, 286 p.

Ce choix de textes sera des plus utiles à qui veut connaître les multiples
tendances actuelles de la psychologie : behaviorisme, pavlovisme ou réflexo-
logie, Gestalttheorie ou psychologie de la forme, la psychanalyse, l'école de
Wurzbourg, qui a transformé l'usage de l'introspection, la caractérologie et le
phénoménologie. — Ces divers courants ont été groupés sous deux points de

vue opposés : le naturalisme, qui tend à éliminer la conscience et à traiter les
faits psychologiques comme des choses, et l'humanisme, qui centre son étude
non sur la conduite observée mais sur l'existence vécue qui est un fait de
conscience. Les trois premiers courants se rattachent au naturalisme et les
quatre derniers à l'humanisme. — Un double index des matières et des auteurs,
un bref tableau sur les principaux courants de la psychologie moderne en aug-
mentent la valeur d'utilisation. Antoinette Virieux-Reymond.

Désiré Marie : Trilogie de la Perfection, fascicule 1, « Perfection
du Cœur » (Morale), Paris, La Colombe, 1963. 122 p.

Montrer comment l'âme arrive peu à peu, par paliers successifs, à retrouver
les attributs perdus lors de la chute, et déterminer comment « l'homme nouveau
en s'élevant perd ses penchants, ses inclinations et ses tendances vers le péché
qu'il ne craint bientôt plus », telle est l'intention fondamentale de ce petit livre.
S'il a été écrit pour les familiers de la morale scolastique, il ne leur apprendra
sans doute pas grand-chose, et s'il est destiné aux laïcs soucieux de leur salut,
il ne pourra que les décevoir. Bien que l'auteur nous avertisse qu'il s'est vu
contraint « de donner à certains termes abstraits un sens qui est parfois
original », il n'est pas sûr qu'en définissant par exemple le cœur comme « le symbole
de la puissance morale de l'âme qui s'identifie sémantiquement à elle prise à
l'état de repos » (p. 17) il soit parvenu à réaliser son désir de rendre ses pensées
« tout à fait claires »... Le style lui-même n'échappe pas à cette « originalité » :

preuve en soit cette définition de la « justice » de l'être parfait qui est ce « qui
fait qu'il fait ce qu'il fait, et qu'il fait ce qu'il doit faire »! — Il faut souhaiter
au moins que ceux dont « le Cœur ressemble à un corps au repos se développant
en volume dans l'espace et s'orientant sur place vers ses objectifs » (p. 17)
parviennent à trouver leur chemin dans ce dédale qui, paraît-il, débouche dans
« le bleu, couleur d'un ciel sans nuages »... Gilbert Rist



REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PfflLOSOPHIE
GENÈVE — LAUSANNE — NEUCHÂTEL

A l'occasion du centenaire de sa fondation, qui sera célébré en automne
1968, la Revue de théologie et de philosophie crée un

CONCOURS
ouvert aux étudiants et licenciés des Facultés de théologie protestante de
Suisse romande.

Le sujet imposé est le suivant :

Théologie et philosophie

Quel doit être aujourd'hui le rôle de la réflexion philosophique en théologie?

Conditions :

1. Les manuscrits ne dépasseront pas 25 pages dactylographiées (moyen
interligne).

2. L'âge maximum des concurrents est fixé à trente ans.

3. Les manuscrits devront être remis avant le 1er mars 1968. Les candi¬
dats enverront deux exemplaires, prêts à l'impression, portant une
devise en lieu et place de signature. Joindre une enveloppe fermée,
sur laquelle se trouve reproduite la devise, contenant le nom, l'adresse
et le curriculum vitae du candidat.

4. Le jury est composé du Comité de rédaction de la Revue de théologie
et de philosophie. Ses décisions sont sans appel. Il se propose d'attribuer

un ou plusieurs prix pour un montant global de 3000 fr. et de

publier certains des travaux retenus dans le « Numéro du centenaire »,
qui paraîtra en automne 1968.

5. Les manuscrits, ainsi que toute demande de renseignements
complémentaires, doivent être adressés à la

Rédaction de la Revue de théologie et de philosophie.
7, chemin des Cèdres, 1004 Lausanne.

Imprimerie La Concorde, Lausanne


	Bibliographie

