
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

P. Buis et J. Leclercq : Le Deutéronome. Paris, Gabalda, 1963, Sciences

215 p. CoUection « Sources bibliques ». bibliques

Un excellent commentaire du Deutéronome. Par sa présentation, il rappelle
la collection allemande « Handbuch zum Alten Testament » éditée par Otto
Eissfeldt : traduction, assortie d'un apparat critique élémentaire, en haut de
la page à gauche ; commentaires, par péricopes, à gauche sous la traduction,
et à droite. La méthode paraît judicieuse. Les auteurs s'inspirent des résultats
les plus récents de la critique historique : ils tiennent compte des traités de
vassalité qui servent à expliquer la forme de l'ensemble ; ils mentionnent le
rôle des sanctuaires et de l'enseignement des prêtres ; ils évoquent, à la suite
de von Rad, les « prédications d'alliance » qui sont à l'origine de tel détail ;

ils acceptent l'hypothèse selon laquelle le Deutéronome « vient du royaume
du Nord » (p. 15). Ils supposent que le Deutéronome primitif était l'œuvre
d'un seul auteur, mais que sa découverte sous Josias a déclenché une importante

activité littéraire qui est responsable d'un certain nombre d'additions.
Certains chapitres sont plus anciens que le corps du livre, par exemple Deut. 32,
« réquisitoire prophétique », rédigé en deux étapes, mais en tout cas avant le
VIe siècle, et Deut. 33, œuvre d'un lévite des tribus centrales, rédigée au
XIe siècle. Quant au Décalogue, les auteurs remarquent que « c'est de toute
la sagesse orientale et spécialement égyptienne que dépend le Décalogue,
en même temps que des traditions nomades » (p. 65). L'introduction comporte
en outre un important chapitre sur la théologie du livre. — A l'occasion, les
auteurs suscitent des réactions. Ils qualifient le Deutéronome de « loi » (p. 5)

et la partie centrale de « Code », tout en remarquant que « les lois deutérono-
miques sont très riches sur le plan théologique, alors qu'elles sont d'une imprécision

remarquable au point de vue juridique » (p. 8) : peut-on, dans ces conditions,

encore parler de « Code » Ailleurs, ils rattachent certaines « lois » à
des alliances historiques précises : à celle qui fut conclue dans la plaine de
Moab, à celle de Sichern, de Gilgal aussi (p. 99 et 13) : hypothèse intéressante
mais difficile à adopter. Enfin, le lecteur reste pantois devant l'affirmation
qu'il trouve à la page 11 comme quoi l'hébreu est « une langue pourtant assez

pauvre». Carl-A. Keller.

Felice Montagnini : Il libro di Isaia. (Parte prima, 1-39.) Brescia,
Paideia, 1966, 255 p.

L'auteur de ce livre s'est proposé de combler une lacune de la littérature
exégétique italienne, où les ouvrages traitant d'Esaïe sont rares. Il est parvenu
à son but de manière heureuse. Son étude avant tout historique est fondée sur
des connaissances solides, de vastes lectures et un sens critique averti. On
lira avec intérêt le chapitre consacré aux prophéties touchant Emmanuel. La
beauté de la traduction des textes sacrés ajoute à la valeur de ce livre aussi
modeste que précieux. Lydia von Auw



I96 BIBLIOGRAPHIE

René Marlé, S.J. : Bultmann et l'interprétation du Nouveau Testa¬
ment. Paris, Aubier, Editions Montaigne, 1966, 224 p. Nouvelle
édition revue et augmentée. Coll. Théologie, 33.

Il y a dix ans, le P. Marié était l'un des premiers théologiens catholiques de
langue française à consacrer une étude sérieuse à l'œuvre de Bultmann. Il le
faisait avec une sympathie indéniable, quoique rudement polémique : Bultmann,
c'était le protestantisme poussé à l'extrême de ses principes, entraîné sur la
pente fatale du libéralisme. La deuxième édition a gardé la sympathie et nuancé
la critique. Comme l'avoue l'auteur : une meilleure connaissance du protestantisme

en est la cause. En plus de cette agréable revision de ton, la nouvelle
édition comporte trois chapitres supplémentaires, ajoutés en conclusion :

« Une théologie de la Parole de Dieu », où le P. Marié fait entre autre justice au
reproche adressé à Bultmann de ressusciter le libéralisme ; « L'Ancien Testament

dans la foi chrétienne » qui met en évidence ce qui reste, nous sommes
d'accord avec l'auteur, une des faiblesses majeures de la pensée bultmannienne ;

« L'Eglise du Nouveau Testament » où, on s'en doute, l'auteur se distance
nettement de «la représentation étroite et partielle» de Bultmann (p. 217).
Pour le corps de l'ouvrage, la première édition est reproduite sans changement
notable. — On regrettera la nouvelle table des matières, simple carcasse peu
utile, et la disparition presque totale de la bibliographie donnée dans la
première édition. Cette disparition rend certaines notes incompréhensibles : c'est
ainsi par exemple que, à la p. 66, on nous renvoie « aux travaux de Leenhardt »

(devenu d'ailleurs Legnhardt en table des auteurs sans autre mention désormais.

La première édition était plus sérieuse sur ce point.
Eric Fuchs.

Jean Daniélou : Jean-Baptiste, témoin de l'Agneau. Paris, Editions
du Seuil, 1964, 184 p.

Pour apprécier cet ouvrage à sa juste valeur, il convient de bien comprendre
l'intention de l'auteur. En effet, le Père Daniélou a voulu écrire une page de

théologie de l'histoire du salut, et non pas se livrer à une enquête critique sur
les sources et documents concernant Jean-Baptiste. Et il a réussi à dégager
d'une façon fort attachante non seulement les contours de la personnalité du
précurseur, mais encore le rôle précis qu'il a joué conformément au plan de
Dieu à la limite entre l'Ancien et le Nouveau Testament. L'attention du lecteur
est constamment captée par la réflexion poussée à laquelle se livre l'auteur sur
chacun des points marquants de la destinée de Jean-Baptiste, de la vocation
au martyre. — Cela ne signifie pourtant pas qu'on puisse suivre le Père Daniélou
sans réserve partout où il veut nous conduire. Ainsi, on n'admettra pas sans
autre l'affirmation de la page 28 : « (C'est) à travers Marie que l'Esprit est
communiqué à Jean... » Ou bien, on souhaiterait un jugement plus nuancé
quant à la relation de Jean avec les Esséniens, quand l'auteur déclare : « Il
serait impensable que Jean n'ait pas reçu certains thèmes de sa prédication,
directement ou indirectement, des pieux Israélites de Qumran » (p. 47). Ou
encore, on aimerait que le P. Daniélou motive son rejet de l'interprétation de
Schrenk relative aux <« violents » qui s'emparent du Royaume et ne se contente
pas de dire: «Pourtant elle ne paraît pas acceptable» (p. 150). Cependant,
moyennant un esprit critique en éveil, on tirera grand profit de cette étude
spirituellement très stimulante. Jean-Claude Margot.



BIBLIOGRAPHIE I97

Arnold Ehrhardt : The Framework of the New Testament Stories.
Manchester, University Press, 1964, ix + 336 p.

Les études publiées dans ce volume ont paru précédemment dans diverses
revues. Dans la préface, l'auteur reconnaît tout ce qu'il doit à l'école de l'histoire

des formes, et en particulier à l'un des créateurs de cette école, K. L. Schmidt.
Il pense qu'une méthode semblable à celle de son maître est capable de porter
du fruit aujourd'hui encore. Et il faut reconnaître que le contenu de son ouvrage
nous en apporte maintes fois la preuve. La confrontation à laquelle il se livre
entre certains textes du Nouveau Testament et des documents grecs, juifs ou
romains, où il sait se garder du piège des rapprochements faciles, lui permet
d'apporter des éléments originaux au dossier de la science néotestamentaire.
Parmi les douze chapitres de ce livre, nous mentionnerons en particulier ici
celui où un texte de Plutarque sert à jeter des traits de lumière sur le vocabulaire

de Phil. 2 : 5-11, celui sur les traces laissées par certains proverbes grecs
dans les Evangiles, celui relatif à la construction et au but du livre des Actes,
celui sur l'ordination dans le judaïsme et le christianisme, celui intitulé « Christian

Baptism and Roman Law », ou encore celui présentant une interprétation
nouvelle de I Cor. 11 : 27 ss. Nous aurons ainsi donné une idée de la richesse
et de la variété de ces études solidement étayées par une connaissance étendue
de la littérature antique. Jean-Claude Margot.

W. D. Davies : The Setting of the Sermon on the Mount. Cambridge,
University Press, 1964, xiv -f 547 p.

Dans la préface à son commentaire de Matthieu, P. Bonnard cite cette
opinion de G. Bornkamm : « Les synoptiques ne nous transmettent pas seulement

la tradition orale sur Jésus en se bornant à la rassembler ; ils font également

œuvre d'interprètes de cette tradition. » W. D. Davies partage la même
conviction : « No unimaginative compiler or slavish editor, Matthew was a
formulator of the tradition, concerned to present it in a specific way to meet
the needs of his Church as he understood them » (p. 13). Aussi, en se penchant
après bien d'autres sur le Sermon sur la montagne, Davies ne désire-t-il pas
en analyser le contenu, en définir la signification par rapport à la doctrine
chrétienne ou à l'éthique, ou encore formuler une nouvelle hypothèse quant
à ses sources et à sa formation. Dans son ouvrage, il est préoccupé avant tout
de découvrir l'intention profonde qui fut celle de Matthieu en organisant en
un tout cohérent cet assemblage d'enseignements divers de Jésus que nous
trouvons dans le Sermon sur la montagne. Et cela nous vaut une enquête d'une
valeur exceptionnelle. A aucun moment l'intérêt ne se relâche, que ce soit dans
les pages intitulées « Le nouvel Exode et le nouveau Moïse », ou dans les
chapitres étudiant les rapports entre le Sermon et, successivement, l'attente
messianique juive, les diverses tendances du judaïsme contemporain de Matthieu,
l'Eglise primitive et le ministère de Jésus. Parmi les conclusions auxquelles
parvient Davies, mentionnons en particulier celle-ci : si la constitution du
Sermon sous sa forme actuelle s'explique par des problèmes propres à l'Eglise,
elle repose également sur le besoin de présenter une réponse chrétienne au
judaïsme de Jamnia (« It is our suggestion that one fruitful way of dealing
with the Sermon on the Mount is to regard it as the Christian answer to Jamnia »,

P- 3!5)- — Enrichi de nombreux appendices, d'un index fort utile étant donné



198 BIBLIOGRAPHIE

la richesse de la matière traitée, et d'une bibliographie étendue, cet ouvrage
fera date dans le domaine des études synoptiques. Jean-Claude Margot

Charles H. Dodd : La prédication apostolique. Paris, Editions uni¬
versitaires, 1964, 136 p.
L'original anglais de ce petit livre a connu de nombreuses rééditions chez

Hodder et Stoughton (Londres). Il résume d'une manière limpide les principales
thèses historiques et exégétiques du maître de Cambridge : à l'aide des passages
prépauliniens des épîtres de Paul et des parties les plus archaïques du livre des

Actes, d'origine araméenne, on peut reconstituer la première prédication
chrétienne. Les éléments essentiels en sont les suivants : l'âge de l'accomplissement
a paru, réalisé par le ministère de Jésus, qui a été glorifié par Dieu, a répandu
l'Esprit sur l'Eglise et sera le juge eschatologique de tous les hommes. — Les
théologiens, Paul et Jean, se sont emparés de ces données premières en les
« réajustant » (p. 43) pour leur temps, principalement en transformant l'eschatologie

« futuriste » en eschatologie « réalisée ». Malheureusement, la « rechute
dans l'eschatologie préchrétienne » d'origine juive n'a pu être évitée, comme on
le voit dans l'Apocalypse, mais aussi dans l'évangile selon Matthieu. Heureusement,

les réinterprétations paulinienne puis johannique ont prévalu : c'est
dans l'expérience communautaire de l'Eglise, principalement dans l'eucharistie,
que « se trouvait révélée une nouvelle vie, provenant de ce que Dieu avait fait »

en Jésus-Christ (p. 100). Chez Dodd, l'idéalisme platonicien est ici mis au service
d'un actualisme ecclésial de type sacramentaire. Un dernier chapitre intitulé
Eschatologie et histoire (p. 105 ss.) nous paraît plus proche de la pensée biblique
en montrant comment « les événements du passé sont attestés comme des réalités
essentielles » de la vie actuelle de la communauté (p. 125). Quoi qu'il en soit, on
a rarement abordé avec autant de maîtrise le problème de la « singularité »

historique et de l'actualité du fait chrétien. Pierre Bonnard

L. Cerfaux : Le trésor des paraboles. Paris, Desclée, 1966, 164 p.
Connu par de nombreux travaux fort savants sur les origines chrétiennes, le

maître de Louvain nous offre le résultat épuré de ses recherches et méditations
sur les paraboles évangéliques. La classification qu'il en propose est très originale

: les mystères du royaume (semeur, ivraie, grain de sénevé, levain, trésor et
perle), la justice nouvelle (bon berger, drachme perdue, enfant prodigue, bon
samaritain, publicain, enfants sur la place, deux fils, vignerons, festin), la moisson

éternelle (ouvriers de la onzième heure, intendant avisé, talents, dix vierges).
L'interprétation, qui doit beaucoup à Jeremias, mais aussi aux Pères de l'Eglise
et à des rapprochements originaux avec l'Ancien Testament et le Talmud,
présente souvent des solutions exégétiques personnelles, que seuls les spécialistes

remarqueront : contre la théorie du « développement » du Royaume chez

Lagrange (p. 54 s.), pour un royaume « à portée » (p. 65), sur une eschatologie
«secrètement réalisée» (p. 125), sur la miséricorde divine comme fondement
permanent de la justice nouvelle (p. 79 ss., 105 ss.). « Plus on se désintéresse de
son droit, de son salaire, plus on est ouvrier selon le cœur de Dieu » (p. 131).
Cependant, sur les Talents, ou sur les Dix vierges, nous avouons n'avoir pas
compris. Et pourquoi, dans un épilogue sur les Deux maisons (Matthieu 7 : 24-
27), affirmer que l'Eglise « est le terrain solide sur lequel reposent nos vies
éphémères » (p. 160). Tel n'est pas le sens obvie du texte.

Pierre Bonnard.



BIBLIOGRAPHIE I99

Annie Jaubert : Les premiers chrétiens. Paris, Editions du Seuil,
1967, 180 p. CoU. Le temps qui court, 39.

Pour qui connaît un peu le suj et et sait lire entre les lignes, ce petit ouvrage
de vulgarisation, excellemment illustré, est très significatif des nouvelles
tendances et recherches des milieux catholiques les plus compétents au sujet des

origines chrétiennes. Certes, Jacques est encore présenté comme un « proche
parent de Jésus » (p. 29), l'idée paulinienne du fondement ecclésial est appliquée
à des personnes (p. 14), celle de «hiérarchie locale » est trop simplifiée (p. 95).
D'une manière générale, nous chicanerions notre eminent collègue sur ce qu'on
pourrait appeler son optimisme institutionnel : « Peu à peu, dans l'Eglise, se
mettaient en place et se développaient des structures qui devaient être au
service de la charité et de la foi chrétiennes » (p. 99). — Mais, à côté de ces légers
déséquilibres dans l'exposé forcément sommaire, que de points de vue nouveaux
et, disons-le, postconciliaires, sur les origines chrétiennes : l'importance des
milieux sociologiques d'où venaient les premiers disciples (p. 6 ss.), le rôle de
certains cercles sacerdotaux non orthodoxes (Qumran, 12 ss.), celui des Hellénistes

(p. 21), celui des païens déjà acquis au monothéisme juif (p. 38), celui
des laïcs enseignants (p. 167, « il pouvait y avoir là évêque, prêtre ou diacre,
mais [c'est nous qui soulignons] à cette époque il existait encore beaucoup de
laïcs auxquels était reconnue la fonction d'enseignement»). Les citations des
auteurs du IIe siècle sont particulièrement bien choisies et commentées. Un
Index, des Indications bibliographiques et les illustrations ajoutent encore au
charme et à la valeur de ce récit, populaire dans le sens le plus positif de ce
mot- Pierre Bonnard.

Robert-M. Grant : L'interprétation de la Bible des origines chré¬
tiennes à nos jours. Paris, Editions du Seuil, 1967, 190 p.

Après La gnose et les origines chrétiennes du même auteur et de la même
traductrice (voir cette Revue, 1966, I, p. 53), voici l'édition française d'une étude

parue en 1948 chez Macmillan (2e éd. 1963, avec l'adjonction d'un chapitre
conclusif). A la bibliographie anglaise établie par l'auteur, la traductrice, aidée

par MUe Annie Jaubert, a substitué une bibliographie française qui peut rendre
quelques services. De nombreux accidents ont échappé aux correcteurs : l'orthodoxie

protestante est placée au XIXe siècle (p. 116), la Vie de Jésus de Paulus
en 1929 (p. 132), les lettres d'Ignace au IIIe siècle (p. 50), Origene aurait préconisé

des études « encycliques » (p. 75), le sommaire de la Loi est situé en
Matthieu 2 : 40 (p. 16), etc. — Décrire l'histoire de l'interprétation biblique en
180 pages devait forcément conduire à des raccourcis déchirants : l'attitude de
Jésus à l'égard de l'Ancien Testament est résumée dans Mat. 13 : 52, ce qui ne
saurait convenir qu'au Christ matthéen ; la méthode de Clément d'Alexandrie
est ramenée à celle de Philon (p. 55 ss.) ; il est un peu simple d'affirmer que
« la vraie question concernant l'autorité est de savoir si elle peut s'exercer avec
souplesse » (p. 98) ; également de ramener la Réforme au principe d'une vérité
de vie directement communiquée à l'âme (p. 110) sans mentionner les rôles
complémentaires du ministère pastoral, des synodes et des confessions de foi ;

également de faire de Pascal un catholique profondément influencé par la
Réforme (p. 117). — Dans sa conclusion, l'auteur confesse qu'il en est arrivé à

penser que la théologie doit être façonnée sur un triple fondement : la Bible, la



200 BIBLIOGRAPHIE

tradition et la raison (p. i6o), car l'Ecriture n'est « que l'expression écrite de la
tradition » (p. 170). Oui, mais de quelle tradition Quant à enraciner la «

précompréhension » bultmannienne dans l'idée de la continuité de l'Eglise (p. 174),
c'est plus encore qu'un raccourci... On reste donc reconnaissant pour l'effort de

synthèse accompli, mais insatisfait. Pierre Bonnard

Jacques-Ed. Ménard : L'Evangile de vérité. Rétroversion grecque et
commentaire. Paris, Letouzey et Ané, 1962, 237 p.

Parmi les textes gnostiques découverts vers 1945 à Nag-Hamadi, L'Evangile
de vérité a été le premier publié, par Malinine, Puech et Quispel (1956). Depuis
lors, il a suscité une quantité énorme d'études. L'avantage de cette thèse de

l'Ecole des Hautes Etudes sur ce sujet controversé, c'est qu'elle présente toutes
les qualités d'un travail académique : bibliographies générales et particulières,
rétroversion grecque discutée en notes, index des termes grecs, des citations des
textes anciens, la littérature gnostique comprise, ce qui est un tour de force,
table, enfin, des auteurs cités. Mais c'est incontestablement le Commentaire du
texte qui constitue ici l'apport le plus important. Ligne après ligne, les termes du
texte sont rapprochés des termes correspondants dans d'autres écrits. La
comparaison porte constamment sur les diverses acceptions d'un même terme
dans des milieux plus ou moins proches, et elle est très suggestive, ainsi pour
les idées de vérité (p. 87), d'intelligence (voOç, p. 93), d'ignorance (p. 94),
d'oubli et d'extase (p. 99), d'esprit (p. 150 ss.), etc. — La thèse générale de
l'auteur est que ce texte prestigieux n'est pas celui du grand gnostique Valentin
connu sous ce nom, mais un écrit d'orientation plus hellénistique et cosmologique,

issu d'un milieu de culture plus populaire (p. 201 ss.), comme le montre
le vocabulaire «en formation» (p. 200). Cependant, il nous paraît exagéré de
situer cet écrit absolument en marge de la tradition chrétienne orthodoxe en
écrivant, par exemple, « il n'y a rien de chrétien à proprement parler dans tout
cela, et c'est l'homme qui se rachète lui-même, en prenant conscience de son état
de prisonnier de la matière » (p. 201). C'est trop oublier les indéniables évocations

du Christ historique : Jésus — Logos parfait, voie pour ceux qui
s'égaraient, gnose pour ceux qui ignoraient, qui a travaillé même le sabbat pour la
brebis « afin qu'il glorifiât le Plérôme, la grandeur de son nom et la douceur du
Père... » Certes, M. Ménard a bien montré que, même dans ces textes d'allure
historique et christologique « notre auteur, comme tout vrai gnostique, ramène
ces événements historiques à de l'intemporel ou plus exactement à du mythique »

(p. 104, note 22). Pierre Bonnard.

Jean de Watteville : Le sacrifice dans les textes eucharistiques des

premiers siècles. Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1966, 234 p.

Au début de cet ouvrage, présenté comme thèse de doctorat à l'Université
de Leyde, l'auteur constate que « dans l'état actuel de nos connaissances du
Nouveau Testament, il peut sembler difficile de déclarer qu'incontestablement
le Christ et les apôtres ont vu ou n'ont pas vu un rite sacrificiel dans la Cène »

(p. 2). Pour avancer dans la solution de ce délicat problème, il existe cependant
une voie sûre : demander aux chrétiens des trois premiers siècles, plus proches
que nous des auteurs néotestamentaires, comment ils ont compris l'eucharistie.



BIBLIOGRAPHIE 201

— Cette façon d'interpréter l'Ecriture par le canal de ses premiers lecteurs ne
nous paraît ici guère convaincante parce qu'utilisée avec hâte. L'auteur, en
effet, semble pressé de défendre une thèse conciliante : selon le Nouveau Testament,

l'eucharistie est tout à la fois un prolongement du repas pascal et un repas
sacrificiel, et l'on retrouve cette double ligne chez les Pères des trois premiers
siècles. Il n'y a donc pas de solution de continuité entre les écrits néotestamentaires

et les premiers textes patristiques. Ces présupposés schématiques finissent
souvent par forcer et fausser l'enquête. — En second lieu, le pasteur de Watteville

soumet la littérature patristique à un examen analytique qui lui ôte son
relief. Il est impossible d'interpréter des mots, des expressions et des textes
relatifs à l'eucharistie sans les situer dans l'œuvre et la culture de leur auteur.
Ce long et nécessaire travail n'a pas été sérieusement entrepris pour Clément
d'Alexandrie et Origene. — Enfin, il y a dans cet ouvrage une partialité qui
n'est certainement pas voulue, mais que provoque une trop grande dépendance
à l'égard de certains ouvrages. Lorsqu'on se propose d'examiner un sujet aux
dimensions si vastes, il est quasiment inévitable de faire, pour une large part,
un travail de seconde main. Ainsi le chapitre consacré à Origene ressemble-t-il
étrangement au bref paragraphe que Daniélou rédigea sur l'eucharistie dans
son Origene (J. Daniélou : Origene, Paris 1948, p. 74-79). Or, il n'est nullement
admis que ce commentaire de Daniélou soit impartial et complet. Jean de
Watteville avait ici l'occasion d'approfondir la compréhension qu'Origène avait
de la Cène. — Les patrologues savent qu'il devient difficile de suivre du Ier au
IIIe siècle l'évolution d'un thème théologique fondamental sans avoir une
connaissance exceptionnellement directe et fouillée de l'œuvre des Pères, de
leur culture et de leur histoire. C'est pourquoi ils sont rares à tenter pareille
entreprise. E jUN0D

Henri Dreyfus-Le Foyer : Traité de philosophie générale. Paris,
A. Cohn, 1965, 559 p.

Cet ouvrage, paru dans la collection U, s'adresse en premier lieu aux
étudiants entrant dans l'enseignement supérieur. Visant à présenter des problèmes
et non à exposer des doctrines, il étudie successivement la notion de philosophie,
la théorie de la connaissance, la liberté, le problème ontologique, le problème de
la vie, l'espace et le temps, le problème de Dieu. Chacun de ces sujets donne
lieu à un développement substantiel où, non content de présenter les diverses
positions et les difficultés qu'elles soulèvent, l'auteur cherche à mettre en place
les éléments d'une solution satisfaisant aux exigences de la pensée actuelle. —
Faute de pouvoir résumer ici la totalité de l'ouvrage, je me contenterai de donner
un aperçu de la manière de l'auteur en m'arrêtant à sa présentation du
problème de Dieu. L'existence de Dieu et la nature de Dieu font l'objet chacune
d'un chapitre, mais M. Dreyfus fait ressortir la liaison interne de ces deux
thèmes en déclarant que « dans l'essence (de Dieu)... on retrouve la nature et
Tordre des raisons qui en ont visé l'existence » (p. 528). — Dans le chapitre sur
l'existence de Dieu, il marque de sérieuses réserves à l'égard de toute expérience
immédiate de Dieu et cherche avant tout à dégager les approches indirectes
de Dieu, qu'il groupe sous deux démarches fondamentales : « Dieu prouvé à

partir des données spirituelles », « Dieu prouvé à partir du spectacle du monde ».

C'est manifestement à la première démarche — dont la preuve cartésienne par
l'idée de perfection est l'exemple classique — que vont ses préférences. En des

Philosophie
contemporaine



202 BIBLIOGRAPHIE

pages profondes, il montre que cette démarche implique la « conjonction de la
finitude et de la valeur » (p. 518). Dissociés l'un de l'autre, le sentiment de
finitude et la conscience des valeurs risquent d'aboutir, le premier à un nihilisme
désespéré, le second à un orgueil investissant l'homme du pouvoir absolu de
créer les valeurs. Mais la reconnaissance complémentaire de la finitude humaine
et de l'exigence de dépassement inscrite dans la conscience des valeurs ouvre à

l'esprit un chemin vers Dieu. Quant aux diverses modalités de la seconde
démarche, M. Dreyfus leur oppose avant tout les objections kantiennes. Contre
la preuve par la finalité — que Kant saluait avec respect — il fait valoir en outre
qu'elle ne saurait conduire à admettre un Dieu bon, mais une impitoyable
« providence vitale » visant uniquement le maintien à tout prix de la vie. Toutefois,

ces graves réserves ne l'empêchent pas de reconnaître que ces preuves
peuvent orienter l'esprit « vers la nécessité d'un Absolu » (p. 547). — Le chapitre sur
la nature de Dieu s'arrête surtout aux deux difficultés majeures liées à la notion
d'un Dieu parfait : l'existence du mal et la distance incommensurable que la
perfection de Dieu met entre lui et les créatures. M. Dreyfus dégage avec beaucoup

de vigueur et de clarté les apories auxquelles conduit l'analyse de ces deux
difficultés. Mais ces apories ne le conduisent pas à l'agnosticisme et, dans la
conclusion, il discerne « à l'horizon du cheminement de la pensée une présence
comblant l'exigence logique et réalisant l'intimité vécue » (p. 548), dans laquelle
le fidèle pourra reconnaître le reflet de Dieu. — Ce bref résumé d'une seule de ses

parties aura peut-être suffi à montrer que cet ouvrage cherche à faire passer
l'étudiant du niveau du cours scolaire à celui de la réflexion philosophique
personnelle. André Voelke.

Demitizzazione e Morale. Atti del convegno indetto dal Centro inter¬
nazionale di studi umanistici et dall'Istituto di studi filosofici,
a cura di Enrico Castelli. Roma, Istituto di studi filosofici, 1965,
439 P-

La morale n'ignore pas, elle non plus, les grands mythes de l'origine et de la
fin par quoi l'homme découvre (ou rêve à) une Parole qui appelle sa liberté. Le
combat des herméneutiques (Ricœur) ravage aussi le territoire de la morale
Les actes du colloque de Rome (juin 1965) témoignent de l'ardeur de ce combat
et de la difficulté d'en préciser les frontières. Comme toujours en pareil cas,
de l'ensemble des communications et discussions ne se dégage aucune synthèse ;

mais peu importe étant donné l'intérêt considérable de la plupart des travaux.
Signalons ceux qui nous ont le plus intéressé : « Démythiser l'accusation », où
Ricœur poursuit son dialogue avec Freud (il propose à juste titre de distinguer
démythification — renoncer au mythe — et démythologisation — en libérer
le fond symbolique) ; « Symbole, surnaturel, dialogue », remarquable analyse de
la pensée de Lévy-Strauss par le P. Fessard ; « La loi morale et le péché originel
à la lumière de la psychanalyse », par A. Vergote ; « Perspectives éthiques de la
démythisation bultmannienne » par le P. Marié qui met en évidence, avec raison,
une des difficultés théologiques majeures de l'éthique de Bultmann : le rapport
loi-évangile ; « La morale teologica di Barth », par I. Mancini : une synthèse
critique par un professeur de l'Université catholique de Milan. — Les autres
orateurs de ce colloque furent E. Castelli, J. Hyppolite, K. Kerenyi, J. Brun,
A. de Waelhens (les mythes de l'authenticité), F. Battaglia, K. Loewith, G. Dor-
fles, H. Ott (Buber et Bonhoeffer), Hgô Tieng Hien, R. Klein, X. TUliette,



BIBLIOGRAPHIE 203

R. Mehl, F. Ulrich, R. Lazzarini, A. Vecchi, R. Panikkar, V. Verra et J. Chaix-
Ruy. — Il faut rendre hommage aux organisateurs de ce colloque, et à Enrico
Castelli en particulier, pour la très belle qualité de cette rencontre et la promptitude

avec laquelle ces travaux ont été publiés. Je ne pense pas que Ton puisse
ignorer ce livre, qui permet au lecteur de partager l'effort de ceux qui, relevant
le défi de notre temps, croient encore, à des titres, divers à la possibilité d'un
humanisme. Eric Fuchs.

Christophe Baroni : Introduction à la psychologie des profondeurs.
Nyon (Suisse), Editions « L'homme sans masque », 1966, 80 p.

Cette Introduction, fort agréablement écrite, se lit avec autant de plaisir
que de profit. L'influence de Charles Baudouin, cet humaniste de cœur et de
bon sens, y est partout manifeste. L'auteur opère, sans fanatisme ni pédan-
tisme, une excellente mise au point des données les plus communément admises
en matière de doctrine, de diagnostic et de thérapeutique. Fermement engagé
dans la psychanalyse, il en signale les limites aussi bien que les mérites. C'est
ainsi qu'à propos des tests, il précise que cette voie d'approche parvient à

mettre à jour les ressources d'intelligence ou de caractère dont le sujet dispose,
mais qu'elle ne saurait descendre jusqu'au dynamisme profond qui les exploite
dans le sens du bien ou du mal. Concernant la médecine psychomatique, les
conduites d'échec, les complexes, la schizophrénie, l'analyse des rêves, il
développe des vues claires, illustrées d'exemples appropriés. Un dernier chapitre,
intitulé : Dieu est-il mort, confronte les principes de la foi chrétienne avec ceux
du « Contre-Evangile » nietzschéen et conclut en rejoignant, à travers Jung,
cette affirmation de saint Paul : « Christ vit en moi. »

René Schaerer.

Raymond Polin : Le bonheur considéré comme l'un des beaux-arts.
Paris, Presses Universitaires de France, 1965, 118 p.

Avons-nous perdu l'envie d'être heureux Pourquoi le bonheur n'est-il
plus aujourd'hui le thème central qu'il fut jadis Où en sommes-nous par
rapport au bonheur Etre heureux, semble-t-il, c'est éprouver en toute
conscience le sentiment d'un profond accord avec soi-même et le monde, c'est se
sentir « comme un poisson dans l'eau ». Mais il est arrivé ce fait gros de

conséquences que l'homme ne peut plus croire à un univers de valeurs objectives
au centre desquelles il aurait pour tâche de se situer. Il croit, en revanche, à

une « création des valeurs » (c'est le titre du premier livre de Raymond Polin)
et Ton ne voit guère comment cette liberté du faire peut se concilier avec
l'idée d'un bonheur posé comme fin. Il ne reste donc qu'une issue : situer le
bonheur dans Tordre esthétique, en tant qu'il réalise la compréhension de

sens la plus achevée que nous puissions goûter ici-bas au terme de la vie, en
revivant le passé généreusement, sans aigreur ni ressentiment, ni mépris. « Le
bonheur le plus grand dont nous soyons capable ne peut naître qu'au soir
de la vie. » Ainsi l'action libre et l'aspiration à une plénitude objective se trouvent

réconciliées. Le bonheur surgira rétrospectivement dans la sérénité
harmonieuse de l'histoire achevée que nous avons vécue, dans une sorte de victoire
automnale. — Ces pages sympathiques développent une thèse chère à l'auteur,



204 BIBLIOGRAPHIE

c'est que l'homme a pour mission de se faire ici-bas sans référence à d'illusoires
préoccupations ontologiques ou eschatologiques. Dans les limites de cet humanisme

elle nous paraît juste et saine. Elle rejoint une sagesse tonique héritée
des Grecs et de Gœthe. Mais peut-on échapper à une conclusion fort inquiétante,

c'est qu'un tel bonheur est une chance autant qu'une œuvre d'art
Qu'advient-il, dans cette perspective, des vies manquées, des morts prématurées,

des enfants martyrs, de ceux que torturent la neurasthénie ou d'inexplicables

dépressions de l'âme Et de ceux qu'étreint la souffrance des autres
L'espérance eschatologique ne trouve-t-elle pas ici sa raison d'être N'est-elle
pas la seule manière de légitimer le bonheur, en le fondant sur la justice On
sait avec quelle force Platon et le christianisme ont donné leur réponse à cette
question.

René Schaerer.

Thérèse Hirsch : Musique et rééducation. Neuchâtel, Delachaux &
Niestlé, 1966, 135 p. Actualités pédagogiques et psychologiques.

Ce petit ouvrage nous apporte, avec une simplicité qui atteste l'intelligence
du cœur, les résultats d'une expérience de rééducation effectuée à la Clinique
universitaire de Bel-Air, dirigée par le professeur J. de Ajuriaguerra, sur une
vingtaine d'enfants profondément arriérés. — Un premier problème se posait :

comment pénétrer dans ces univers partiellement fermés sur eux-mêmes
Comment trouver « le joint » Dans les cas les plus graves, il y a au moins un
mot que le sujet comprend et entend avec plaisir : son nom. Mais il y a aussi
les rythmes et les mélodies. Il s'agit, dans tous les cas, d'éveiller une « réceptivité

active ». On évitera donc d'enfermer l'enfant dans un nouvel univers, celui
d'une indétermination affective fondée sur la reproduction servile des exemples
qui lui sont proposés. Tout doit tendre à susciter, au contraire, une impulsion
vivante. — Cette méthode d'approche implique un choix délicat de bruits, de

sons, d'instruments appropriés (c'est ainsi, par exemple, que le piano, trop
complexe, cédera la place à la flûte). On partira des « faits musicaux bruts »

(P- 35). en s'efforçant d'épouser et d'utiliser d'abord l'impulsivité naturelle du
sujet. Si celui-ci est de nature agressive, on ira dans le sens de cette disposition
pour l'organiser et l'orienter. Au départ, l'enfant se montre plus sensible à
l'intensité du rythme qu'à sa durée : il découvrira peu à peu cette dernière et
apprendra à « vivre le temps qui passe » (p. 94). — Evitons en outre les illusions
intellectualistes et les espoirs exagérés. Au niveau de la débilité mentale, la
musique ne saurait exercer une fonction symbolique ni même se proposer
comme structure autonome. La véritable « prise de conscience » restera, dans
bien des cas, une limite inaccessible (p. 120). Mais l'enfant apprendra à
s'exprimer lui-même tant bien que mal, à s'ouvrir sur autrui et sur le monde. Et
sans doute sera-t-il plus heureux. — On chercherait en vain dans ces pages une
profession de foi morale ou religieuse. L'auteur se contente d'aimer et d'agir.
Puisse son exemple, après avoir éveillé quelques enfants retardés par une
méthode judicieusement pratiquée, éveiller aussi notre Eglise, cette autre
retardée. Car il faut bien reconnaître que, sur le plan de la sollicitude témoignée
aux petits « pauvres en esprit », ce qui se réalise sous son initiative équivaut à
peu près à rien.

René Schaerer.



BIBLIOGRAPHIE 205

Marc Richelle : Le conditionnement opérant. Neuchâtel, Delachaux
et Niestlé, 1966, 224 p.

Le conditionnement classique (pavlovien) est une procédure expérimentale
« visant au contrôle d'un comportement par des stimuli initialement neutres,
associés à la stimulation inconditionnelle déclenchant naturellement ce comportement

». Le conditionnement opérant (skinnérien), lui, est une procédure
expérimentale « visant à contrôler un comportement défini, ou réponse, en le faisant
suivre de façon systématique par un renforcement, la relation entre réponse et
renforcement pouvant être arbitraire », par opposition au conditionnement de

type classique dans lequel la réponse est, au départ, déclenchée par le stimulus
inconditionnel. — La première partie de l'ouvrage est consacrée aux principes
et à la théorie, la deuxième aux techniques, et la troisième aux applications
(en psychophysiologie, psychopharmacologie, enseignement programmé,
psychothérapie)

Christophe Baroni.

Paul Parin, Fritz Morgenthaler, Goldy Parin-Matthey : Die
Weissen denken zuviel. Zürich, Atlantis Verlag, 1963, 527 p.

Trois praticiens de Zurich ont passé plusieurs mois, en i960, chez les Dogons
de la Boucle du Niger, pour y étudier une technique analytique et son adéquation

à la compréhension de non-Européens. Le volumineux ouvrage : Die
Weissen denken zuviel (« Les Blancs pensent trop ») représente le compte rendu
détaillé des conversations poursuivies jour après jour, pendant une heure
chaque fois, avec treize sujets différents. Ajoutons les rapports de cent tests
de Rorschach de personnes de la région étudiée. — L'intérêt d'une semblable
étude est d'arriver à préciser quelles données de la mentalité européenne, de
son âme, ne se retrouvent pas, ou se situent dans un contexte très différent
auprès de populations noires d'Afrique. Premier point : le mécanisme de la
pensée demeure identique dans les deux cas. Si cela n'avait pas été, déclarent
nos auteurs, nous ne serions pas arrivés à comprendre nos partenaires noirs
exactement comme nous comprenons un sujet européen soumis à l'analyse.
Par contre, la psychologie échoue dans sa tentative de comparer la personnalité
Dogon à celle de l'homme du monde occidental. Nous sommes pourvus, notamment,

d'une meilleure « autonomie secondaire » (séparation de la mère) que les

Dogons. Un plus grand degré d'intériorisation nous rend moins dépendants de
notre entourage et des autres. Nous sommes plus favorisés qu'eux dans l'adaptation

à des situations inhabituelles, etc.. — Le sous-titre : « Recherches
psychanalytiques » ne doit pas abuser le lecteur. Il s'agit bien de conversations
engagées selon certaines données de la technique psychanalytique, mais avec
des différences sensibles malgré tout. Le côté compréhension et libération d'un
conflit de la technique psychanalytique, telle qu'elle est pratiquée chez nous,
manque, à peu d'exceptions près, dans les analyses présentées dans cet ouvrage.
Les auteurs, d'ailleurs, nous le font remarquer clairement dès la première page
de l'analyse des résultats et des conclusions que Ton peut tirer du matériel
rassemblé. Les termes « psychanalyse », « analyste », etc.. ne sont valables, ici,
qu'avec quelques réserves. Il s'agit d'un essai de compréhension d'une mentalité,

d'une forme de pensée, largement dépendant de la tentative de compréhension

analytique. Une différence encore : Il était entendu que les personnes



206 BIBLIOGRAPHIE

se prêtant à l'analyse seraient rétribuées pour leur collaboration. Il existe bien
d'autres éléments encore qui différencient les conversations qui nous sont
rapportées, de l'analyse pratiquée en Europe. Peut-être ce Noir a-t-il raison : les
Blancs pensent trop Herald Châtelain.

Michele Federico Sciacca : Dallo spiritualismo critico allo spiri¬
tualismo cristiano. Milan, Marzorati, 1966, 2 voi.

Sous le titre Dallo spiritualismo critico allo spiritualismo cristiano, M. Sciacca
nous offre une série d'articles revus et corrigés, groupés chronologiquement ;
le lecteur y admire tout d'abord l'étendue des connaissances que M. Sciacca
possède sur la philosophie contemporaine et le lecteur romand y trouve avec
plaisir les noms d'Henri Miéville, Arnold Reymond et Pierre Thévenaz. ¦—
Les premiers textes datent de 1939-1941 : c'est la période du spiritualisme
critique où Sciacca mène sa polémique contre l'historicisme de Croce et
l'actualisme de Gentile. Après cette première phase critique, il y a une seconde
phase, celle du spiritualisme chrétien, que l'auteur n'a pas exposé
systématiquement, mais ce spiritualisme chrétien anime plusieurs brefs essais de caractère

historico-théorétique ; il leur donne leur dimension spirituelle. — Ces

textes sont écrits dans le style vivant et imagé propre à M. Sciacca et montrent
bien que celui-ci ne cesse de penser aux problèmes sous leur angle métaphysique.

Antoinette Virieux-Reymond.

Joseph J. Sikora, s.j. : The Scientific Knowledge of Physical Nature.
An Essay on the Distinction between the Philosophy of Nature
and Physical Science. Bruges - Paris, Desclée de Brouwer, 1966,
165 p.

Quel est, pour un thomiste, la situation respective d'une part de la
philosophie de la nature, de l'autre, des sciences naturelles modernes dont la
physique contemporaine est le représentant le plus caractéristique Pour notre
auteur, philosophie de la nature et physique sont toutes deux des sciences de
plein droit. Elles se distinguent l'une de l'autre par leur objet, à condition de
définir celui-ci avec toute la précision voulue, par leur méthode et par leur
point de vue propres. Les deux sciences sont complémentaires l'une de l'autre
et leur développement à chacune dépend dans une certaine mesure de celui de
sa voisine. L'objet explicite de chaque science étant implicitement contenu
dans celui de l'autre. L'auteur, rejetant l'idée que le thomisme puisse n'être
qu'une science archéologique, entend prolonger par son étude les lignes d'un
développement de la pensée aristotélo-thomiste qu'il discerne chez Cajétan,
Jean de Saint-Thomas et Maritain. Il nous montre qu'un thomiste peut
raccorder à son système les découvertes les plus nouvelles de l'esprit humain.
Quant à nous convaincre que le thomisme soit le « home », le foyer naturel
auquel se rattachent des formes de pensée qui, historiquement, se sont
développées à tout le moins hors de lui, ou que la physique moderne puisse bénéficier
pour l'invention de ses modèles du développement de la philosophie de la nature
tout comme celle-ci des progrès de celle-là pour mieux décrire son modèle de
l'être, voilà ce qu'à notre avis bien incompétent sans doute le présent ouvrage
n'a pas encore réussi. p,ERRE Gander.



BIBLIOGRAPHIE 207

Didier Julia : La question de l'homme et le fondement de la philoso¬
phie. Paris, Aubier, 1964, 421 p.

Il faut distinguer la question (principe subjectif d'orientation) de l'homme,
du problème (principe objectif de déduction) du fondement de la philosophie.
Fort de cette distinction, l'auteur pose, dans l'introduction, à travers une
réflexion sur l'anthropologie et la philosophie pratique de Kant, la question de
l'homme. L'anthropologie ne saurait fonder une philosophie comme science. Il
faut donc accéder à une philosophie pratique. « Le thème de la philosophie
pratique » est celui de « Tunité essentielle de la métaphysique rationnelle et de

l'anthropologie empirique, Tunité de la raison et de l'expérience de la vie... »

(p. 38). Cependant une philosophie morale ne saurait fonder la philosophie ;

elle reste un point de vue particulier de la conscience ; « seule une théorie du
savoir philosophique peut conférer à ses notions un sens logique et philosophique

fondamental» (p. 101). L'erreur de Kant, selon M. Julia, est «d'avoir
érigé la morale en catégorie ontologique de la philosophie... t> (p. 107). Cette
analyse de la question de l'homme aboutit donc en elle-même à une aporie,
et nous conduit par là à poser différemment le problème du fondement de la
philosophie. L'auteur passe alors à la partie essentielle de son ouvrage : l'analyse
de la pensée de Fichte, et notamment de celle de La Théorie de la Science de
1804 (dont une traduction par D. Julia, annotée, est annoncée dans la même
collection). La philosophie première ne peut être que pur savoir du savoir,
théorie du savoir. Fichte est «historiquement le premier à avoir... développé
matériellement une théorie du savoir absolu » (p. 321). La Théorie de la Science
« résout... en 1804 le problème fondamental de la philosophie » (p. 359). — Nous
ne pouvons ici suivre les longues et précises analyses de la pensée de Fichte.
Elles renouvellent sur plusieurs points l'interprétation de ce penseur ; elles nous
aident à mieux réaliser tout ce que nous lui devons historiquement, alors que si
souvent nous limitons par trop à Hegel l'immense influence de l'Idéalisme
allemand. Ce travail, dont la conclusion déduit, à partir du fondement de la
philosophie, les principes de l'anthropologie philosophique, présente un caractère

philosophiquement systématique.
Michel Cornu.

Dieter Waldemar Lerner : Das Problem der Objektivität von recht¬
lichen Grundwerten. Zürich, Polygraphischer Verlag AG., 1967.
Veröffentlichungen der Hochschule St. Gallen, Rechts-Reihe 4.
350 p.

L'auteur projette de fonder la validité objective des valeurs juridiques sur
une enquête très générale, menée au nom d'une universalité digne de louange.
A l'analyse phénoménologique et logique des principaux concepts juridiques
(liberté, justice, etc.) succède une recension de leur sens dans des domaines
autres : psychologie, psychanalyse, littérature. Même si la méthode de l'auteur,
dénommée « pensée intégrale », ne donne pas satisfaction, la force de persuasion
est réelle et la réussite est proprement philosophique ; car si les méthodologies
s'acquièrent, le sens de la réflexion est donné.

J.-Claude Piguet.



208 BIBLIOGRAPHIE

Aspectos religiosos de la sociedad Uruguaya. Centro de Estudios cris-
tianos. Montevideo, Uruguay, 1965, 143 p.
Cet ensemble d'études de caractère sociologique sur la situation religieuse

en Uruguay est significatif à un double titre. D'une part il manifeste la vitalité
des Centres d'études chrétiennes qui sont, au sud du Brésil, une pépinière de
jeunes talents protestants. D'autre part, le thème central auquel se réfèrent
toutes ces études — la sécularisation — est aujourd'hui essentiel pour
comprendre en profondeur la situation spirituelle de ce continent. En effet, alors
que nous nous représentons encore l'Amérique latine comme le continent
religieux, ou superstitieux par excellence, une analyse objective rend compte d'une
situation infiniment plus complexe. Certes Romeo Fiore dresse un catalogue
impressionnant des superstitions et des croyances encore existantes en Uruguay
(p. 119-143), mais il ne nous dit pas, et c'est dommage, quelle en est la diffusion
actuelle, dans les métropoles en particulier. S'agit-il de survivances ou d'un
renouveau De même Hiber Conteris donne quelques exemples de problèmes
religieux dans la thématique de la prose uruguayenne contemporaine (p. 106-
118). Mais sont-ils significatifs N'y aurait-il pas infiniment plus de cas
d'athéisme ou d'incroyance Quoi qu'il en soit, c'est avec l'étude de J. de
Santa Ana que nous sommes au cœur du problème (p. 82-105). Celui-ci retrace
l'évolution historique du processus qui fait aujourd'hui de l'Uruguay un des

pays les plus sécularisés d'Amérique latine. Ce processus qui peu à peu relègue
dans le secondaire, dans le privé, dans l'accessoire tout ce qui de près ou de
loin touche à la religion, est sans aucun doute le produit d'une part d'une
politique délibérée au XIXe siècle et au début du XXe siècle en faveur d'une
laïcité anticléricale ; mais aussi, le résultat d'une profonde incapacité du
catholicisme romain à nourrir spirituellement et intellectuellement un peuple et son
élite. Cependant J. de Santa Ana insiste avec raison sur l'influence déterminante

d'un style de vie (le « style batle » ¦— du nom du dictateur Batle)
qui se distingue par son idéologie optimiste, conformiste et petite-bourgeoise.
Voire le slogan : « L'Uruguay La Suisse de l'Amérique latine » Et c'est bien
cette dernière hypothèse qui est confirmée par l'enquête d'opinion publique
qui d'octobre 1963 à janvier 1964 a été organisée par l'Institut uruguayen
d'O.P. à la demande du Centre d'études (p. 7-80). S'il est vrai que les non-
croyants déclarés ne constituent que le 3 % de l'échantillonnage, la vie
spirituelle des 97 % « chrétiens » est curieuse. Seuls 24 % ont une pratique religieuse
hebdomadaire (et encore surtout dans les classes élevées et parmi les protestants
38 et 34% respectivement). Seuls 10 % lisent régulièrement la Bible; en
revanche 79 % respectent l'Eglise et les prêtres. Il est évident que cette enquête
nous laisse sur notre faim : qu'en est-il des jeunes que savent-ils de leur foi
Pour cela il faudrait poursuivre cet effort, mais l'argent comme les techniciens
manquent. Espérons qu'une aide internationale, et œcuménique, viendra un
jour à Montevideo pour permettre de multiplier dans d'autres pays et avec
plus de profondeur une recherche continentale et protestante sur la séculari-
sation sud-américaine. pIERRE FuRTER.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



Ont collaboré à ce numéro 1967 — III :

MM. les professeurs Pierre Javet, 19, rue de l'Evole, Neuchâtel

Edmond Rochedieu, 7, rue de Beaumont, Genève

Edmond Grin, 2, chemin de Longeraic, Lausanne


	Bibliographie

