Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1967)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

HaNs Jonas : Augustin und das paulinische Fretheitsproblem. Eine
philosophische Studie zum pelagianischen Streit. Zweite, neubear-
beitete und erweiterte Auflage mit einer Einleitung von James
M. Robinson. Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1965, 114 p.

Ce n'est pas en premier lieu pour la contribution qu’il apporte 4 I'étude
d’Augustin que la maison Vandenhoeck & Ruprecht réédite aujourd’hui le
livre de jeunesse du spécialiste de la gnose. Ce n’est méme pas tellement pour
le travail lui-méme qu'une deuxiéme édition lui a paru opportune, c’est surtout
— comme le remarque le professeur J. M. Robinson en sa riche introduction
qui situe 'ouvrage de H. Jonas dans I'histoire de la théologie contemporaine —
en raison de son important appendice sur la sfructure herméneutique des dogmes
(le deuxi¢me appendice donne en traduction les principaux passages du com-
mentaire de Pélage sur Rom. 7, le troisieme contient une réflexion philoso-
phique sur Rom. 7, reprise des Mélanges offerts & R. Bultmann pour ses quatre-
vingts ans, le quatri¢éme transcrit le texte original des citations d’Augustin
traduites au cours de l'étude). Nous avons la en effet, dix ans avant le pro-
gramme de R. Bultmann, d’'une part l'affirmation que les dogmes sont I'ex-
pression mythologique (premiére étape d’objectivation) puis rationnelle
(deuxiéme étape) de phénomeénes existentiels, et d’autre part 1'’énoncé d’une
herméneutique existentiale permettant le retour (le mot revient souvent ainsi
que, pour la premiére fois, le verbe « entmythologisieren ») de I’énoncé rationnel
du dogme a l'expérience existentielle d’ol il est issu. Nous rencontrons donc
dans cet appendice, énoncée une des premiéres fois, I’exigence d’interprétation
existentiale de textes religieux. Le travail lui-méme tente d’appliquer la méthode
au cas d’Augustin dans sa querelle avec Pélage. Le dogme du péché originel
est ramené & l'expérience existentielle de l'insuffisance du moi vis-a-vis de
Dieu et celui de la prédestination (ces deux dogmes forment le cadre dogma-
tique dans lequel se déroule la controverse) au sentiment d'un tout-autre qui
me conduit. Reste la triade volonté-foi-liberté. Ce sont ces trois notions que
vise I'analyse. — Apreés avoir délimité son sujet, I’auteur confronte la solution
stoicienne a la solution chrétienne du probléme de la liberté. Il reléve ensuite
I'inflexion qu’Augustin fait subir a la réponse paulinienne. Augustin, & son
avis, transforme en schéma chronologique et objectif (sous la Loi puis sous la
grice) ce qui est vivante dialectique chez l'apétre. A ce point de I'analyse,
I'auteur se concentre sur l'interprétation augustinienne de Rom. 7:7-25.
L’évéque d'Hippone, c’est bien connu, modifie son interprétation au cours des
ans. Dans I'époque antérieure a la crise pélagienne, il voit en 1'étre décrit dans
Rom. 7 'homme «sous la Loi». Comme cet homme désire le bien, Augustin,
dés I'époque antipélagienne, ne peut y découvrir que I’homme « sous la grice ».
H. Jonas ne manque pas de critiquer les deux réponses augustiniennes qui
conduisent a une fausse notion de la liberté, la premiére en liant la volonté aux
meérites, la seconde en livrant la liberté a la merci de la grice contraignante,
Si la notion de liberté est faussée, il en va de méme pour celles de volonté et

HisToIrRE
DE LA
PHILOSOPHIB



I30 BIBLIOGRAPHIE

de foi. L'’erreur consiste & substantialiser la premiére en une « valeur» et la
seconde en une « ceuvre ». Ces critiques faites d’un point de vue existentialiste
sont contestables et ne concernent que peu notre connaissance historique d’Au-
gustin. Plus intéressante, & mon avis, est la découverte du motif qui poussa
Augustin a transformer son interprétation de Rom. 7. H. Jonas le trouve dans
I'hédonisme d’Augustin. La volonté est, chez lui, exclusivement désir (« appe-
titus »). Or on ne désire qu'un objet désirable qui nous précéde : la grace doit
donc précéder la foi et I'acte de volonté bonne. — L’étude du professeur Jonas,
si contestée en son temps (cf. I'introduction de J. M. Robinson), se veut pure-
ment philosophique. Ce qui veut dire qu’elle est volontairement non théolo-
gique. C'est la une perspective critiquable : est-ce une bonne méthode d’écarter
délibérément Dieu dans 1'étude d’une pensée qui se veut en perpétuel contact
avec lui ? Du point de vue philosophique, les dogmes sont peut-étre 1'objecti-
vation d’expériences existentielles. Mais du point de vue théologique, qui est
finalement celui d’Augustin, ils sont ’expression humaine de I’ccuvre condes-
cendante de Dieu, du Dieu vivant. H. Jonas, qui ne cesse d’appeler la grice
une grice magique, ne peut admettre qu'elle conduise I'homme a une réelle
liberté. C’est pourtant 1'avis d’Augustin : « Haec enim voluntas libera tanto
erit liberior, quanto sanior tanto autem sanior quanto divinae misericordiae

gratiaeque subiectior » (Epist. 157, 2, 8). FrRANCOIS BOVON.

JouANN MADER : Die logische Struktur des personalen Denkens. Aus
der Methode der Gotteserkenntnis ber Aurelius Augustinus. Vienne,
Herder, 1965, 229 p.

Partisan d’une «logique intégrale » qui se refuse a distinguer le fond de la
forme, l'auteur de ce livre ardu recherche la structure logique de la pensée
augustinienne. Résolument philosophe, mais opposé a une mise entre paren-
théses de la théologie, il se concentre sur le probléme logique de la connaissance
de Dieu tel qu’il se pose dans le De Trinitate. Selon lui, Augustin tente de
dépasser la logique et la dialectique aristotéliciennes. Le principe constitutif
de sa pensée n’est pas la totalité saisie dans 'opposition des contraires, mais
1'« unité intégrale » des semblables. L’autre n’est pas forcément hostile & 1'un.
11 peut lui étre relié dans un rapport « hétérothétique ». C’est du moins ce qui
se passe dans l'étre absolu, Dieu : le Fils est différent du Pére sans que leur
unité ne soit brisée. En ce cas le lien qui les unit n’est pas dialectique, mais
personnel et dialogal. Dans 1'étre analogue, c’est-a-dire dans I'’homme, ce rap-
port « hétérothétique » existe pour le seul esprit (c’est pourquoi I’auteur propose
de parler d’analogia mentis et non d’analogia entis). Pour le corps ainsi que
pour les choses (I'étre fini, troisiéme degré de 1'étre), ce rapport ne peut étre
qu’antithétique et dialectique ; c'est la relation du Créateur et du créé. Le
principe « hétérothétique » d’unité ainsi que la structure logique personnelle
et dialogale se vérifient aussi bien dans I’étude de l'étre que dans celles de
la personne et de l'esprit, concepts auxquels sont consacrés trois importants
chapitres de cet ouvrage. — Telles sont, a peine esquissées, quelques-unes des
théses de ce livre, dont I’ambition consiste a vouloir offrir la base logique d’une
philosophie chrétienne. Le recenseur se pose une question en terminant sa
lecture : J. Mader attribue & Augustin la découverte de cette nouvelle logique.
Sa démonstration s’appuie surtout sur les dogmes trinitaire et christologique.
Or, c’est sur ces points qu’Augustin est le plus dépendant de la tradition patris-



BIBLIOGRAPHIE I3

tique. Une telle logique dialogale ne se retrouverait-elle pas déja chez les Péres
antérieurs a Augustin ? Augustin serait alors moins original que ne l’estime
I'auteur qui est plus a I'aise dans I'histoire de la philosophie que dans la patris-

tique. Francgois Bovon.

GERHARDT ScHMIDT : Aufklirung und Metaphysik. Die Neubegriin-
dung des Wissens durch Descartes. Tiibingen, Max Niemayer
Verlag, 1965, 181 p.

Cet ouvrage est tout entier consacré a Descartes ; il doit s’agir, selon toute
vraisemblance, d’'une dissertation. — Aprés des définitions de termes (« pensée »,
« &tre », « savoir »), ou 'on reconnait moins Descartes que le jargon trop souvent
en usage dans les facultés de philosophie, l'auteur aborde le Discours de la
Méthode en lui prétant un contenu pour le moins surprenant. Aux affirmations
massives du type: « La méthode n’est rien d’autre que le Je; Je suis la
Méthode » (p. 24) succédent des jugements quasiment grotesques : « Les quatre
Reégles [du Discours...] ne sont rien d'autre que la décision de 'homme de
rompre avec sa formation et de se déterminer soi-méme. » Dans de tels juge-
ments, dirais-je, déja la forme m’est suspecte : ces Nichts anderes als qui foi-
sonnent me laissent réveur ; car toutes choses sont toujours autre chose que
ce qu'on en peut dire... — Plus loin, l'affaire se gite décidément et c’est de
véritables contresens qu'il s’agit : « L’intuition ["intuitio cartésienne] est finale-
ment une question de croyance... elle est fatalement subjective» (p. 32). L'au-
teur n’a simplement pas remarqué que l'intuition cartésienne porte (et ne peut
porter que) sur les natures simples. C’est cet oubli qui améne l'auteur a voir
dans l'intuitio cartésienne un simple «résidu des anciennes conceptions de la
science » et a affirmer de plus que, ¢« étant indivisible, elle est strictement indi-
viduelle (sie kommt dem einzelnen als einzelnen zugute)» (p. 35). Nier la
nouveauté de Descartes et son originalité, voila qui tient a cceur a notre auteur :
« Comme mathématicien, écrit-il (p. 37), Descartes est encore philosophique-
ment naif, j’entends qu’il se meut uniquement dans les orniéres de la tradition
philosophique. » — Techniquement parlant, 'auteur n’a pas compris ce que
sont analyse et synthése chez Descartes. Il s’embrouille dans ces deux ordres,
confondant de surcroit 'ordre des raisons avec la seule analyse, attribuant
4 Descartes lui-méme les confusions qui sont les siennes. La clef de I'imbroglio
est livrée p. 45, ou le lecteur s’apercoit non sans surprise qu’analytique et
synthétique sont pris, a propos de Descartes, dans le sens kantien ! Or chacun
sait ou du moins devrait savoir que, pour des raisons historiques évidentes
mais trop longues a détailler ici, ce qui est dit analytique pour Kant apparaitrait
synthétique a Descartes (selon l'ordre de 'exposé et de la déduction), tandis
que ce qui est synthétique aux yeux de Kant serait analytique aux yeux de
Descartes (selon l'ordre de la découverte et de I’adjonction de propriétés a un
étre). Rien d’étonnant dés lors si 'auteur peut conclure ainsi ce qu’il affirme
des Reégles de la méthode : « Ces régles doivent leur validité a une décision,
elles se fondent sur un arbitraire subjectif » (p. 47) ; auparavant déja l'auteur
avait insisté sur ce subjectivisme cartésien et s'était empressé de citer Prota-
goras... — Je dois bien dire que les choses s’arrangent un peu par la suite.
L’entreprise est du reste menée par un honnéte homme, et de fagon assez
attachante. Elle témoigne cependant de cette curieuse maniére qu’on a parfois
de philosopher aujourd’hui outre-Rhin, en se mettant a la pointe du progreés



I32 BIBLIOGRAPHIE

avec un vague heideggerianisme, en assurant ses arriéres avec un bon fonds
de thomisme, et en assaisonnant le tout de quelques grains de positivisme.
Des lors, c’est le pauvre Descartes qui fait les frais de 'opération. Et I'effort
de l'auteur pour «temporaliser » le cogito et pour «réviser » les Méditations
ne saurait convaincre personne. C’est un effort bien sympathique en intention,

mais malheureusement cela ne suffit pas. J.-CLAUDE PIGUET

HeiNnz HEIMSOETH : Transzendentale Dialektik. Ein Kommentar zu
Kants Kritik der reinen Vernunft. Erster Teil : Ideenlehre und
Paralogismen. Berlin, Walter de Gruyter, 1966, 198 p.

Les commentaires de la Critique de la Raison pure sont non seulement
rares, mais, fait remarquer l'auteur dans son avant-propos, il n’en est aucun
qui traite de la dialectique, quoique ce soit la le point culminant de I’ceuvre.
— C’est dire que cet ouvrage, dont vient de paraitre la premiére des trois
parties projetées, arrive a son heure ; il se distinguera d’ouvrages analogues
précisément par son intention fondamentale, qui est de privilégier radicalement
I'importance de la dialectique au détriment (relatif) de I’esthétique et de 1’ana-
lytique. C’est donc dans le sens de l'union du transcendantal et de l'ontolo-
gique que se déroule en intention ce commentaire, qui suit, paragraphe par

paragraphe, le texte de Kant. J.-CLAUDE PIGUET.

GI1USEPPE FFICHERA : Umanita e linguaggio nel pensiero di Herder.
Padova, CEDAM, 1964, 73 p-

La pensée de Herder, située dans cette époque intermédiaire qui commen-
¢ait d’assimiler les grands courants du siécle des Lumieres tout en fécondant
les premiéres effervescences de I’ére romantique, s’est fixée sur une méditation
(tantdt rigoureusement rationnelle, tantét ancrée en de profondes exigences
sentimentales) qui avait pour thémes : le concept d’humanité et celui de lan-
gage. Les origines de I’humanité se confondent avec celles du langage, leur
évolution est co-essentielle, celle-la se diversifiant en nationalités exprimées
chacune par son langage propre, lequel exprime a son tour une culture auto-
nome et unitaire. Le langage est lié intrinséquement a la raison, il est principe
de communication entre les individus comme entre les nations et leurs cultures,
qu’il sépare et réunit en méme temps. — La monographie du professeur Fichera,
de Catania, est, dans sa sobriété, intelligente, claire et précise.

Eric MERLOTTI.

ADRIANO BAUsoLA : Metafisica e rivelazione nella filosofia positiva di
Schelling. Milano, Societa editrice Vita e Pensiero, 1965, 225 p.

C’est une étude sérieuse, bien structurée et fort objective, que nous pré-
sente A. Bausola, qui délimite ainsi lui-méme son objet: «... examiner la
phase ultime de la pensée de Schelling, en 1'un de ses aspects particuliérement
importants, celui concernant la thématique du rapport entre philosophie et
révélation. » Le grave probléme de la possibilité ou non de concilier le fini
autonome avec ’Absolu sans exclure I'un des deux termes et en sauvegardant
la notion du devenir mettra Schelling au centre d’une problématique que la
plus haute spéculation idéaliste et rationnelle n'aura jamais pu vraiment résor-



BIBLIOGRAPHIE I33

ber : celle de définir la vraie immanence ou la vraie transcendance et la nature
de leur rapport. Des conceptions diverses s’'opposérent a propos de I'importance
a attribuer au volontarisme de Schelling, ainsi qu’a la juste place a désigner
a la philosophie dans sa relation avec la religion. Retours & une métaphysique
traditionnelle de 1'’étre pour les uns, anticipations de thémes cardinaux de
I'existentialisme contemporain pour d’autres : tout I'intérét d’une reprise sys-
tématique des textes de Schelling est amplement justifié par ces affrontements.
La bibliographie raisonnée qui achéve l'ouvrage est extrémement précieuse.
Eric MERLOTTI.

EMILE BREHIER : Etudes de philosophie moderne. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1965, 242 p.

Cet ouvrage, oli se trouvent rassemblées vingt-six études publiées dans
diverses revues, ne saurait étre résumé ni discuté ici. Une Introduction est
consacrée aux méthodes et problemes de l'histoire de la philosophie. On y
trouve, en particulier, le célébre article : Y a-f-il une philosophie chrélienne ?
qui suscita, dés 1931, de vives et fécondes discussions tant en France que
chez nous. Les pages groupées sous rubrique Philosophie moderne traitent du
cartésianisme (Descartes, Mersenne, Malebranche, Leibniz), de Rousseau, de
Schopenhauer, de Lévy-Bruhl et de Brunschvicg. La deuxiéme partie aborde,
sous titre: Philosophie générale, quelques questions relatives au mythe, au
symbole, a I'humanisme, aux notions de valeur, d’humanité et de communion
sociale. Information stire, densité du contenu, simplicité de la forme, telles
sont les qualités maitresses de ces pages, qu’on ne saurait lire sans évoquer
en transparence la noble et digne figure de leur auteur.

RENE SCHAERER.

RAFFAELLO FRANCHINI : La teoria della storia di Benedetio Croce.
Napoli, Morano, 1966, 215 p.

ADRIANO BAusoLA : Filosofia e storia nel pensiero crociano. Milano,
Vita e Pensiero, 1965, 253 p.

La littérature critique de l’ceuvre philosophique de Croce, toujours trés
vivante en Italie, s’est enrichie de deux nouvelles études de ton et d’intention
trés différents, mais qui, chacune, offrent des centres d’intérét incontestables.
— Franchini est I'un de ceux qui, parmi les disciples de Croce d’assez stricte
observance, sait garder avec les nouveaux courants de pensée de notre temps
des contacts empreints de dynamisme et d’esprit de compréhension. En plu-
sieurs de ses articles de revues, ou de ses essais, il a, avec habileté et profon-
deur, démontré comment plusieurs thémes de recherches fort a la mode aujour-
d’hui avaient été naguére proposés et explorés par le philosophe napolitain
(création esthétique, critique littéraire, philosophie de I'histoire, pensée et
action, langage, etc.). Le livre en question est l'aboutissement, selon l'aveun
méme de l'auteur, d'un sérieux effort de présentation claire et vivante de la
doctrine crocienne de 1'histoire. Ses conclusions incitent & la discussion en vue
de laquelle 'auteur, avec probité, nous a livré de solides éléments de base. —
Le second de ces essais est écrit dans un tout autre but : examiner la philo-
sophie de Croce critiquement, au sens le plus rigoureux du terme, celui qui
fait sa part aussi bien au refus de certains aspects du systéme qu’a une volonté



THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

I34 BIBLIOGRAPHIE

constante de saisir les motifs profonds qui ont conduit le philosophe & ses
découvertes les plus fructueuses. Pour y parvenir, A. Bausola s’attache a un
principe méthodologique qui nous parait capital : considérer la pensée cro-
cienne comme un ensemble systématisé dont on ne peut abstraitement et arbi-
trairement écarter I'un ou l'autre domaine. Ainsi globalement congue puis
exposée théme aprés théme, cette ceuvre critique forme une analyse bien
ordonnée de tous les problémes auxquels s’est affronté I'historicisme idéaliste
de Croce (un second tome est annoncé qui examinera la philosophie morale
et politique, le présent volume étant consacré a la logique, a la gnoséologie et
a la théorie de I'histoire). L’auteur insiste sur ce qui a constamment inspiré
et orienté Croce dans l'élaboration de sa philosophie : un attachement incon-
ditionnel a un immanentisme intégral. Scruter longuement cette affirmation
de I'immanence universelle méne le critique au cceur de la spéculation idéaliste-
historiciste. Des conclusions qu’on peut tirer d’un tel examen dépend, a notre
sens, la cohérence de toute la philosophie de Croce.

a
a

Eric MERLOTTI.

GiorG1o M. GozzeLINO : La Filosofia di Alfred Jules Ayer. Zurich,
Pas-Verlag, 1964, 199 p.

C’est une étude critique en apparence fort simplement congue et qui a,
pour cela méme, les mérites de la clarté et de la probité. Mais 'auteur démontre
qu’en réalité son exposition de la philosophie d’Ayer a été longuement pensée
et que ce n’est pas un hasard si elle s’articule autour d’un principe-clé : celui
de « vérification » qui, loin de restreindre la portée de l’analyse, en permettra
au contraire les plus larges développements. C’est ainsi que le lecteur est convié
a découvrir la démarche philosophique d’Ayer, a4 en apprécier la valeur et les
limites et & en dégager l'originalité du sein de I'empirisme anglais de Locke
aux plus récentes recherches du néo-positivisme anglais. Une bibliographie clot
cet ouvrage qui est une contribution remarquable a la connaissance d’un des

grands courants de la pensée contemporaine.
Eric MERLOTTI.

Les juifs. Dialogue entre JEAN DANIELOU et ANDRE CHOURAQUI
Cahier n° 1 de la collection « Verse et Controverse ». Paris, Beau-
chesne, 1966, 116 p.

I1 est difficile de résumer un livre dont la forme est celle du dialogue. Un
tel écrit frappe par la diversité et la richesse des sujets abordés. Nous nous
contentons de signaler quelques questions auxquelles un Juif israélien (André
Chouraqui) et un théologien catholique (J. Daniélou) tentent de répondre
selon l'optique propre a chacun. — Qu’est-ce qu’'un jvif ? Quelles sont les
origines du conflit judéo-chrétien ? Quelle est l'importance de la Loi et des
observances pour la sauvegarde d’'Israél ou pour la foi ? Y a-t-il continuité
entre 1’Ancien Testament et le Nouveau Testament ? Ou découvrir les sources
de l'antisémitisme ? Que représente la personne du Christ ? Faut-il ceuvrer
a la conversion des juifs ? Doit-il y avoir une mission chrétienne ? Les
juifs, les chrétiens, les musulmans (fils d’Ismaél) n’ont-ils pas en commun
une mission a mener aujourd’hui dans le monde contemporain ? N’y a-t-il
pas aujourd’hui des perspectives favorables pour un dialogue et pour une



BIBLIOGRAPHIE I35

réconciliation des uns avec les autres, par un ¢rassemblement des forces
spirituelles, morales, politiques et sociales dont la concentration pourrait
faire obstacle a la guerre atomique, a la faim, a l'ignorance et dont la
réunion pourrait contribuer et peut-étre sauver la race des hommes» ? —
La brochure Les Juifs constitue au fond un inventaire rapide destiné a contri-
buer 4 la liquidation du contentieux judéo-chrétien. Les réponses données
par deux spécialistes favorisent, sans pour autant tout résoudre, une com-
préhension plus grande en permettant aux juifs et aux chrétiens d’entrer dans
la pensée des uns et des autres. Les prises de position sont franches ; elles
s’efforcent, mues par un souci de vérité, d’exclure toute ambiguité. Le carac-
tére limité de I'ouvrage visant a toucher un vaste public, fait que I’on n’échappe
pas a des affirmations massives et & notre avis dangereuses, bien que dans la
ligne d’une certaine théologie. Sur la question de l'élection d’Israél dans I’éco-
nomie néo-testamentaire, que l'on se reporte par exemple a ce qu’en dit le
Pere J. Daniélou: « Il y a, je suis obligé de le dire, une espéce de prétention
d’Israél de rester encore aujourd’hui le peuple élu, en sorte qu’il se reconnai-
trait aujourd’hui encore un privilége... qui nous apparait comme profondément
inacceptable » (p. 76). Il est vrai que le texte du Concile Vatican Il relatif a la
« Déclaration sur les relations de 1’Eglise avec les religions non chrétiennes» dit:
« L'Eglise est le nouveau peuple de Dieu... » Les restrictions apportées a 1'élec-
tion d’Israél ne sollicitent-elles pas le texte biblique de Romains 11 : 28-29 ?
— Le lecteur trouvera encore dans ce petit opuscule le texte complet de la
« Déclaration » mentionnée ci-dessus, ainsi qu'une bibliographie d’'ceuvres dues
a la plume de J. Daniélou et d’A. Chouraqui, en rapport avec les sujets traités
dans les pages que nous présentons ici. — Nous souhaitons que ce cahier n® 1
de la collection « Verse et Controverse » soit lu et médité par un large public
désireux lui aussi d’entrer en un dialogue qui débouche sur I'actualité. Ce n’est
pas le moindre mérite de ce livre que de nous inviter a cette démarche puri-
fiante et stimulante, de telle sorte que, comme le dit A. Chouraqui dans sa
conclusion : « 'ordre d’unité et d’amour dont révérent les prophétes et qu’an-
noncérent les apétres devienne, de nos jours, 'ordre nouveau d’une humanité

pacifiée, réconciliée, sauvée ». JACQUES GENTON.

KARL RAHNER: Ecrits théologigues. Tomes III, IV, V. Bruges,
Desclée de Brouwer, 1963, 1966, 3 vol. de 206, 252 et 265 p. —
Le chrétien et la mort. Bruges, Desclée de Brouwer, 1966, 142 p.
Collection Foi vivante, 2I.

Le P. Karl Rahner, S.J. est I'un des plus actifs protagonistes du renouveau
théologique catholique en Allemagne. Sans appartenir au courant de la nouvelle
théologie, qu'’il critique d’ailleurs, il aborde les questions controversées, qu'il
s’agisse de théologie fondamentale ou spéculative, d’éthique ou de pastorale,
en mettant en ceuvre une diversité de méthodes, qui lui permet de renouveler les
données et les solutions traditionnelles. 1l reprend les vieilles formules qui ont
fait leur preuve et en donne une interprétation nouvelle a travers une démarche
critique qui '’empéche de tomber dans les appauvrissements de la démythologi-
sation. Nova guia vetera pourrait étre sa devise. Il faut le lire et I'apprécier
comme un théologien, méme si ce théologien de race se tient au courant des
recherches philosophiques. Selon lui, la théologie doit étre prise au sérieux
méme par les philosophes ou les scientifiques, quand elle met en lumiére les



136 BIBLIOGRAPHIE

relations profondes entre le dogme, la spiritualité et le témoignage de la foi. La
richesse des Ecrits du P. Rahner réside en ce qu'ils refletent la largeur et la pro-
fondeur de son regard. Déja dans les questions méthodologiques (cf. Essat d’une
esquisse de dogmatique, Probléme du développement dogmatique, dans le tome IV ;
La question d'une éthique existentiale formelle, dans le tome V), il cherche a
suppléer aux carences d'une théologie fondamentale sans originalité, paralysée
par la croyance en I'immutabilité du dogme ; pour ce faire, il va au cceeur du
mystére de la dogmatique et de I'éthique : le Dieu trinitaire qui communique
sa vie, le Christ incarné qui sauve, I'Eglise qui vit de sa grice. Cette préoccupa-
tion théologale de revenir sans se lasser a la Révélation le conduit a faire une
place de choix aux données bibliques dans ses exposés ; il les déchiffre a la
lumiére de I'histoire du salut. D’emblée, ce sont les situations-limites, celles que
la théologie étudie, qui I'intéressent : I’Incarnation ou le « devenir homme » de
Dieu, c’est-a-dire la christologie qui est la fin et le commencement de I'anthro-
pologie (cf. Réflexions théologiques sur I'Incarnation, dans le tome III), la
mariologie (cf. L'Immaculée Conception, sur le sens du dogme de I’ Assomption,
tome IV). A la lumiére de ces mystéres ol se joue la dialectique de I'infini et du
fini, de I'éternité et du temps, le P. Rahner jette les bases d’une anthropologie
qui gravite autour du double péle de la grice libérante et du péché mortifiant.
Ces essais sur la grice reprennent a nouveaux frais le probléme de 1'insertion
du surnaturel dans la nature ; ils évitent a la fois I’extrinsécisme et sa concep-
tion de la grice comme superstructure, et 'intrinsécisme et sa notion de grice
comme exigée par la nature. Il découvre en I’homme ce qu'il nomme un « exis-
tential surnaturel », ceuvre de Dieu, mais faisant partie de ’homme, que I’homme
d’ailleurs peut perdre. Il ne nie pas, bien au contraire, la grace incréée qu’il reva-
lorise, en tant que don et communication substantielle de la vie divine ; cette
grace incréée fonde la grace créée qui justifie. Ainsi le P. Rahner parvient-il a
personnaliser 1'expérience de la grice et a éclairer I'une des questions les plus
débattues entre réformés et catholiques (cf. De la relation de la nature et de la
grdce, Pour la notion scolastique de la grdce incvéée, De Uexpérience de la grdce,
tome III). Une conception personnalisante des rapports entre Dieu et sa créature
souléve le probléeme de la liberté chrétienne qui est par essence délivrance du
péché, libération de la concupiscence comme puissance possessive ; si le péché
est événement, si la concupiscence est lestée d’ambiguité, la liberté, qu’elle
s'exerce dans 1’Eglise, vis-a-vis de I'Etat ou dans le monde, est toujours un don
de I'amour divin et de la griace qui limite la liberté elle-méme a l'intérieur de
I'obéissance (cf. sur le péché, Le concept théologique de la concupiscence, tome IV ;
sur la liberté, La liberté dans I’Eglise, Dignité et liberté de I’homme, tome V).
A partir de cette bipolarité de toute anthropologie théologique, le P. Rahner
aborde la question de I'unité du genre humain ; il refuse le poligénisme, contredit
par I'histoire du salut et I’analyse métaphysique, pour la thése du monogénisme
qui n’est pas inconciliable avec un transformisme modéré (cf. Le monogénisme
et la théologie, tome V). Il examine attentivement la mort et le martyre dans
une optique christocentrique (cf. Pour une théologie de la wmort, Essai sur le
martyre, tome III, reproduit in extenso dans le volume indiqué dans le titre,
Rédemption du temps, La résurvection de la chairv, tome IV). Chacune de ces
questions laisse entrevoir 'interdépendance de la théologie et de I'anthropolo-
gie : sous la Révélation de Dieu, 'homme apparait dans sa finitude et son
inachévement ; homo viator, sous le coup du chitiment de Dieu, il ne peut étre
sauvé que par le Dieu fait homme, mourant pour lui, et par les sacrements qui
attestent son sacrifice. L'Eglise des saints (titre d’'un essai du tome IV) rap-



BIBLIOGRAPHIE I37

pelle I'ceuvre de Dieu ; chaque saint renouvelle le témoignage. — Méme des
pratiques en voie de disparition pourraient étre réinventées pour structurer
ce nouveau type d’homme que réclame le XXe siécle (cf. Remarques a propos
de la théologie des indulgences, tome V), comme de nouvelles structures pour-
raient apparaitre dans 1'Eglise (cf. Considérations seveines sur le principe pavois-
sial). Les Ecrits du P. Rahner offrent donc un éventail de lecture, dont chacune
porte en elle ce qui est développé dans les autres ; ces essais brefs, mais denses,
se complétent ; ils illustrent une des promesses de la théologie conciliaire et
postconciliaire : la fermeté théologique dans une ouverture sur le monde ; ils
défendent, cela va sans dire, le catholicisme romain et non point I’cccuménisme.
Comme le remarque le P. Rahner lui-méme, jamais on n’a été aussi orthodoxe !
GABRIEL WIDMER.

Encyclopédie de la foi, sous la direction de H. Fries. Préface de
Y. Congar. Paris, Editions du Cerf, 1965 ss., tomes I, II, 474 p.

et 530 p.

Cette encyclopédie théologique rédigée primitivement en allemand parait
actuellement en espagnol, italien et francais ; c’est dire son aire de diffusion. En
quatre volumes, les meilleurs théologiens catholiques d’Europe examineront
cent soixante concepts fondamentaux, sous l’angle de la théologie biblique,
historique et systématique. A lire les deux premiers volumes, on peut étre sir
de la valeur et du succeés de I'entreprise. Les notices sont précises, solidement
documentées, accompagnées d'une bibliographie sommaire, mais précieuse.
Elles visent 4 une information de niveau universitaire, en dissipant les équi-
voques, en dégageant la normativité des concepts et tout cela en vue de favo-
riser un dialogue fécond entre les théologiens des diverses écoles ou des diverses
dénominations. On ne cherchera pas dans cette encyclopédie des renseignements
archéologiques, historiques, géographiques ou biographiques, mais une analyse
des structures des notions théologiques, qui, grice a un systéme de renvois,
permet d’élaborer une sorte d’univers intelligible de la théologie. Exemples,
en théologie fondamentale, le concept d’analogie renvoie & ceux d'inspiration,
d’histoire du salut, d’alliance, d’Ecriture ; en anthropologie, le terme « homme »
renvoie aux notions de création, d’intelligence, de liberté, d’immortalité, de
justification ; en christologie, Jésus-Christ, renvoie 4 expiation, incarnation, etc.
(exemples limités aux deux premiers volumes). Les auteurs de quelques rubriques
ont réussi le tour de force de donner en quelques pages le contenu d’un traité,
qui donnerait 1'état de la question des points de vue exégétique, historique et
dogmatique (par exemple, Jésus historique et Christ kérugmatique). Si les réfé-
rences a 'histoire des dogmes sont quelquefois un peu courtes, faute de place, il
faut cependant souligner que les auteurs protestants sont mentionnés ; Barth,
Brunner, Tillich cétoient Schmaus, Rahner, Schnackenburger, dans le corps
de l'article et dans la bibliographie. On n’a pas oublié les grandes encyclopédies,
On admirera enfin la liberté des auteurs, leur esprit critique tant dans I’exposé
et 'information que dans les conclusions. Il va sans dire que cette encyclopédie
qui devrait prendre place dans toute bibliothéque de pasteur, d’étudiant en
théologie ou en philosophie, ne remplace pas ses sceurs ainées ; mais facile a
consulter, elle yv conduira, en fournissant un matériel de base indispensable

et de grand prix. GABRIEL WIDMER.



138 BIBLIOGRAPHIE

O. Rousseau, J.-]J. voN ArLMEN, B.-D. Dupuy, B. REYNDERS,

P. pE Voocur, G. THiLs, N. AFANASSIEFF, H. BALMFORTH,

J. Bosc: L'infaillibilité de I'Eglise (Journées cecuméniques de

Chevetogne, 25-29 septembre 1961). Editions de Chevetogne,

1963, 200 p.

I1 fallait du courage a ces théologiens romains, orthodoxes, anglicans et
protestants pour aborder ensemble ce point névralgique de la problématique
interconfessionnelle : 'infaillibilité de 1'Eglise, en référence inévitable au dogme
promulgué en 1870 par Vatican I. Confrontation utile, parce que loyale et
fraternelle tout a la fois, mais sans grand résultat, du point de vue du rap-
prochement confessionnel. Bien des notions sortent pourtant clarifiées de ces
débats. Si Dom Reynders montre la conscience d'une inerrance de 1'Eglise,
chez les docteurs des premiers sieécles, notamment Irénée, Dom de Vooght,
dans une étude trés érudite, établit que le mot infaillibilité n'apparait en théo-
logie qu’au début du XIVe siécle. Celle-ci, chez la plupart des théologiens
médiévaux, est attribuée a I'Eglise dans son ensemble et aux conciles dont le
pontife romain est le porte-parole occasionnel. Mais on est loin de la constitu-
tion Pastor aeternus de 1870 et du fameux ex sese. Le P. Afanassief réexpose
ici son ecclésiologie eucharistique d’ou il tire une vue de l'infaillibilité de 1'Eglise
qui, pour notre logique occidentale, apparait assez confuse. L’exposé du pasteur
Bosc sur le point de vue de la Réforme, mettant l'infaillibilité dans la Parole
de Dieu consignée dans la sainte Ecriture, est fort utilement complété par celui
du chanoine anglican Balmforth : I'anglicanisme, paralléle en cela a 1'Eglise
ancienne, affirme une inerrance de I’Eglise dans les réalités essentielles au salut,
selon un critére nuancé, ou !'’Ecriture tient le premier rang sans doute, mais
sous-tendue par le credo baptismal, la tradition liturgique, la conscience com-
mune du peuple chrétien et enfin le labeur des théologiens.

RicHARD PAQUIER.

M.-D. CHENU: La Parole de Dien. 1. La foi dans l'intelligence.
2. L’Evangile dans le temps. Paris, Editions du Cerf, 1964, 2 vol.,

414 et 704 p.

Le P. Chenu est incontestablement 1'un des théologiens francais qui a le
plus marqué la théologie préconciliaire et dont l'influence ne cesse de grandir.
Historien érudit et original de saint Thomas, I'un des meilleurs connaisseurs de
la théologie des XIIe et XIIIe siécles, il est aussi un observateur perspicace de
ce temps, de ses problemes et de ses promesses ; il ne craint pas de proposer des
réformes. Ses travaux scientifiques, ses prises de position lui ont parfois causé
des ennuis. Il a fait preuve de courage et de foi. Qui l'a rencontré, écouté ou lu
une fois ne peut l'oublier. Son ceuvre est considérable. Malheureusement, une
foule d’articles étaient dispersés dans des revues. Aujourd’hui, grace a ses
amis, on peut les lire et les méditer dans les deux recueils, dont le titre et les
sous-titres suggeérent l'orientation évangélique de leur auteur. Dans le premier
volume, les études méme les plus anciennes sur la foi, ses structures, son rdle
en théologie, sur les théologiens (Abélard, le mal connu), la terminologie biblique
dans la formation théologique, le symbolisme en liturgie, avec une bibliographie
due au P. Duval des publications de 1922 a 1963. Dans le second volume,
linsertion de I’Evangile dans un temps de richesse ou de pauvreté, au crépuscule



BIBLIOGRAPHIE I39

d’une civilisation bourgeoise et a l'aube d’une conscience planétaire, la place
du message rédempteur face au réveil des nationalismes et des idéologies. Tout
pasteur, tout laic responsable dans 1'Eglise devrait lire ces pages consacrées a
I'Evangile aux tournants de l'histoire, a la modernité, dont la singularité
n’apparait qu’'a la lumiére d'une traversée de l'histoire. Le P. Chenu excelle
a faire revivre I'histoire pour éclairer le présent en vue des décisions urgentes a
prendre ; car il est a la fois un homme de réflexion et un homme d’action,
parce qu'il est un homme de contemplation, en lui affleurent le sens de la tradi-
tion et celui de l'innovation (de la «reformation », dirait-il). Il décele le sens
de la crise de 1929, de la fiévre d’avant 1939, du silence des années de guerre,
de l'emballement de la technocratie. Mais le diagnostic est au service de la
mission de ’Eglise, de I'apparition d’un nouveau type de chrétien, d’une théo-
logie du travail et de la pauvreté. Le P. Chenu a une maniere de penser et un
style qui lui sont propres ; pour en savourer la rigueur et le mordant, pour se
laisser stimuler, il faut lire et relire. Cette riche publication en donne l’occasion,
T'occasion aussi de sortir de l'indifférence théologique et de la subtilité pour
la subtilité, dans lesquelles s’enferme souvent une certaine théologie éthérée.
GABRIEL WIDMER.

WALTER ScHMITHALS : Die Theologie Rudolf Bultmanns. Tiibingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1966, 333 p.

Excellente introduction a la théologie de Bultmann. En treize chapitres
clairs, 'auteur fait — en l'organisant plus systématiquement qu’elle ne l'est en
réalité — le tour de la pensée du maitre de Marbourg. On ne trouvera pas ici
de discussion critique, mais une sorte de guide de voyage, simplement fait mais
avec talent. Comme initiation sérieuse a la pensée de Bultmann, voila certaine-
ment un ouvrage trés précieux. — En voici les six parties principales : la théo-
logie comme Parole de Dieu ; I'anthropologie ; I'histoire du salut et la christo-
logie ; le probleme herméneutique ; I’éthique ; I'eschatologie. Un ouvrage qui
mériterait d’étre traduit, en attendant la traduction des ccuvres maitresses de

A )
Bultmann lui-méme ! Eric FucHs.

J.-J. voN ALLMEN : Prophétisme sacramentel. Neuchdtel et Paris,
Delachaux et Niestlé (collection de Taizé), 1964, 315 Pp.

Ce titre insolite est, au dire de 'auteur lui-méme, le commun dénominateur
de neuf études pour le renouveau et I'unité de 1'Eglise, déja présentées, voire
publiées en divers temps et circonstances. On y retrouve avec satisfaction la
pensée rigoureuse et méthodique au service d’un réalisme biblique sans compro-
mis, qui caractérise le professeur de Neuchatel. S’affranchissant de catégories
étroites et surannées, il réussit a renouveler totalement les vieux problémes de
la théologie et de l'ecclésiologie. Qu'on en juge par la définition du concept de
sacrement qui ouvre le livre et qui en est la clé : « I1 v a sacrement la o1 I'éon
a venir élit, atteint, exorcise, occupe et consacre un élément de I'éon actuel
et donc s’y rend présent. En ce sens, le sacrement est une répercussion de la
premiére et un gage de la seconde venue de Jésus-Christ, lui qui est le Sacre-
ment par excellence » (p. 10). A la lumiére de cette définition, qui prend au
sérieux radicalement et jusqu'’en leurs ultimes conséquences l'Incarnation et



I40 BIBLIOGRAPHIE

la Parousie, l'auteur passe en revue divers thémes cruciaux de la situation
cecuménique d’aujourd’hui: les signes de la continuité de 1'Eglise, 'autorité
du ministére pastoral, 'accession de la femme a ce ministére, le probléme du
baptéme et de la confirmation et celui du remariage des divorcés, ceux enfin
de la nature du culte et de la loyauté confessionnelle dans un dialogue cecu-
ménique qui se veut ouvert. Le présupposé des solutions que J.-J. von Allmen
donne aux questions abordées dans ce livre est la constatation que nous ne
sommes plus en état de chrétienté, mais que 1'Eglise, pour son bien, est mainte-
nant minoritaire et se trouve en mesure de prendre ses distances a 1'égard de
conditions sociologiques qui pesaient sur elles lourdement dans 1'ére constan-
tinienne. Soulignons aussi 'insistance de l'auteur a montrer que le « sacerdoce
universel » doit étre interprété ad exira, comme la mission et le témoignage
de tous les croyants face au monde, et non comme une qualification interne
de I'Eglise, qui irait a nier ou évacuer la réalité et 'autorité du ministére ins-

titutionnel. RicHARD PAQUIER.

Dialogue cecuménique (Les Rencontres ecuméniques des Dombes). Les
Presses de Taizé, 1964, 77 p.

Ce tiré a part du numéro 70 de Verbum Caro retrace 1'histoire d’un groupe
théologique interconfessionnel inspiré par l'abbé Couturier et dont les ren-
contres annuelles et les discussions s’échelonnent de 1937 a 1962. Dans une
merveilleuse atmosphére de loyauté intellectuelle et de transparence spirituelle,
des théologiens catholiques et protestants ont tenté I'effort fécond d'un dépasse-
ment d’oppositions confessionnelles séculaires, successivement sur tous les
grands thémes de la discussion théologique, pour aboutir a des theses d’accord
assez remarquables, sans toutefois passer sous silence ce qui fait question entre
Rome et la Réforme. Les conclusions sont tirées respectivement par le pasteur
Bruston et le P. Martelet. La parole en exergue : Alius est qui seminat et alius
est qui melit ouvre une perspective pleine d’espoir sur cet humble travail d’un
cercle restreint, mais dont 1'Eglise universelle recueillera un jour les fruits.

RicHARD PAQUIER.

JEAN Bosc: L'unité dans le Seigneur (Unité et ordre sous le régne
du Christ). Paris, Editions universitaires, 1964, 302 p.

C’est une véritable petite Somme d’ecclésiologie que nous donne ici le pro-
fesseur de dogmatique de la Faculté de théologie protestante de Paris. L’ou-
vrage se divise en deux parties: I'Eglise considérée en elle-méme, dans sa
nature et sa vie propres, et I’Eglise dans son ouverture vers le monde et sa
mission & son égard. Le tout est situé dans une large perspective christologique :
le Christ, en sa seigneurie universelle, est principe et agent d’unité et de récon-
ciliation a la fois pour son Eglise, ol cette seigneurie est reconnue, et pour
le monde qui ne la reconnait pas, mais qui en dépend cependant. L’auteur
dégage successivement pour I’Eglise et pour le monde l'unité que le Christ,
en qui et par qui toutes choses furent créées, leur confére; puis il analyse
P'ordre que cette unité implique et appelle. La Parole de Dieu, la confession
de la foi qui lui répond, la priére et 'eucharistie cimentent la communion fra-
ternelle dans l'unité de I'Esprit. Mais cette unité étant celle d'un corps, le



BIBLIOGRAPHIE I41

Corps du Christ, ne peut étre que structurée, ordonnée : ici s’articule tout le
probléme du ministére et des ministéres dans I'Eglise. C'est la partie du livre
a mon sens la moins satisfaisante : la question de I'épiscopat, notamment, fait
I'objet d’un traitement par trop sommaire. La seconde partie de l'ouvrage
montre magistralement comment le monde, que sa corruption meénerait a la
perdition, est maintenu dans l'étre par la griace du Christ, nouvel Adam, qui
« récapitule » tout en lui et qui lui octroie un ordre tout relatif et contingent
en vue de la rédemption finale. La pensée du professeur Bosc est vigoureuse
en méme temps que nuancée ; elle est aussi profondément biblique et pleine-
ment ouverte aux enrichissements que nous procure 1'cecuménisme.
RicHARD PAQUIER.

A. HAMMAN : Liturgie et Apostolat. Paris, Les Editions du Cerf, 1965,
144 p.

Le P. Hamman nous a habitués a des livres de qualité. Celui-ci ne fait
pas exception : en son genre, c’est méme un petit chef-d’ceuvre. Le contenu
dépasse de beaucoup ce que le titre laisse prévoir. On le caractériserait mieux
en disant : le culte chrétien en référence a tout le témoignage chrétien et
toute la vie de I'Eglise. A partir d’une solide exégése des textes et des termes
cultuels du Nouveau Testament, 1'auteur montre comment la diaconia cari-
tative et le témoignage conquérant s’articulent organiquement sur le culte,
dans 1'Eglise apostolique et dans celle des premiers siécles. Passant de la aux
circonstances d’aujourd’hui, le P. Hamman énonce les principes d’une vie
liturgique paroissiale qui trouve son expression, comme sa justification essen-
tielle, dans le rayonnement de la communauté dans le milieu ambiant, c’est-
a-dire dans le dialogue, I’accueil, 'entraide, la propagation des convictions.
Le livre s’achéve sur une trés belle synthése théologique qui, du mysteére de
I'Incarnation, par celui de I'Eglise (le Christ « dilaté »), débouche sur le salut
cosmique postulé par la Bible, et que notre piété trop individualiste a souvent

obnubilé. RicHARD PAQUIER.

BERNARD HARING : Le sacré et le bien. Religion et moralité dans leur
rapport mutuel. Traduit par R. Givord. Paris, Editions Fleurus,

1963, 296 p.

L’ouvrage s’ouvre sur un essai d’'une phénoménologie du sacré. L’analyse
de la priére (en suivant Heiler) — qui suppose le Dieu personnel — de la foi et
de la révélation permet de montrer que la religion est essentiellement de carac-
tére dialogal. Le sacré est absolument distinct du moral, impossible de les
confondre. Mais alors quel rapport entretiennent-ils I'un avec I'autre ? Il appa-
rait en particulier dans 1’obligation que le croyant se sent envers le Dieu per-
sonnel. Par la I'éthique fait partie de la religion : la moralité ne peut donc étre
religieuse que parce que I’éthique est d’abord sacrale. — C’est ensuite le phéno-
mene de 'expérience morale que 'auteur s’efforce de définir. Il parcourt quatre
étapes : la valeur — ou il fait sienne la position de Scheler — le devoir, surgis=-
sant de l'expérience de la valeur, la liberté, fondée et limitée par le devoir,
enfin la conscience. Conclusion : « ... toute valeur morale et toute obligation



I42 BIBLIOGRAPHIE

se fondent sur le personnalisme de la religion. Le personnalisme vécu, et vécu
dans la conscience, est pour nous la question et l'ouverture vers le sacré. »
(p. 81) — Il reste a préciser la rencontre du sacré et du bien. L’auteur analyse
d’abord et tour a tour les positions de N. Hartmann (le bien moral est en contra-
diction avec le sacré), Kant (autonomie de la morale au service de laquelle se
trouve la religion), Schleiermacher (indépendance des deux domaines), E.
Brunner (la morale absorbée dans la religion), R. Otto (distinction entre éthique
sacrale et éthique sanctionnée), M. Scheler (originalité du sacré, fondement du
bien ; le sacré et le bien comme amour et vouloir avec Dieu et en Dieu). Aprés
quoi Hiring propose sa propre vue du probléme : il faut dépasser une morale
du seul perfectionnement, considéré comme fin. C'est l'inverse qui est vrai:
il s’agit de définir d’abord quel est ’ordre (la fin) dans lequel s’insére I’homme ;
il s'agit d’entendre 'appel des valeurs. Le phénomeéne moral accepté pose la
question de son fondement religieux. En définitive seule une morale de l'imi-
tation (Nachfolge) se révéle authentique : dépassement du formalisme et du
légalisme, de l'autonomie et de I'hétéronomie, elle est obéissance d’amour et
amour obéissant. — Il est dommage que l'auteur ne fasse qu’esquisser cette
morale de 'imitation, car c’est de loin 1'élément le plus original et intéressant
de ce livre. On s’étonne dans cette perspective de ne voir cité nulle part Bon-
hoeffer qui pourtant a montré jusqu’oli pouvait eller cette Nachfolge Christi.
Par ailleurs I'ample information de ce livre et la précision de certaines analyses
(particulierement celles des deux premiéres parties) seront précieuses pour tous

ceux qui se préoccupent des fondements de 1'éthique.
Eric Fucas.

Mario Rossi: Laics pour des temps nouveaux. Paris, Editions de
I'Epi, 1965, 165 p. Traduction de L. Pélissier. Préface de M. D.
Chenu, o.p.

Un laic catholique parle de ses espérances et de ses inquiétudes. Intéressant
d’une part par son insertion dans le contexte italien, vu ici de I'intérieur, et
d’autre part par la critique qu’il fait du schéma conciliaire sur I'apostolat des
laics : schéma trop prudent a son gré et paralysé par la notion du « mandat »,
notion qui est en effet une des grandes faiblesses de la théologie catholique du

laicat. Eric FucHs.

HENDRIK KRAEMER : Théologie du laicat. Genéve, Editions Labor et
Fides, 1966, 156 p. Traduction de Anneke Musacchio. Préface de
W. A. Visser 't Hooft.

Il aura donc fallu huit ans pour que les lecteurs de langue francaise puissent
lire ce livre | Or les choses vont vite en ce domaine : ce qui paraissait trés nova-
teur il y a dix ans est devenu base de départ aujourd’hui. Le livre de Kraemer
a marqué un moment important dans la redécouverte de cette théologie du
laicat, mais on ne peut pas dire qu’au lecteur un peu compétent il apporte de
nouvelles révélations : on se promeéne dans ce livre comme dans un pays bien
connu. Dire cela c’est d’ailleurs rendre hommage a ce livre et a son auteur qui
ont su, il y a une dizaine d’années, rencontrer si bien les questions de tant de
chrétiens et permettre une recherche qui s’est révélée depuis si riche (cf. par



BIBLIOGRAPHIE I43

exemple 'ouvrage publié par le Conseil cecuménique : Vers une Eglise pour les
autres, Geneve 1966). — Rappelons les théses principales de ce « classique » du
genre : Tout d’abord l'auteur évoque la place importante que les laics ont
occupé dans 'histoire de I’Eglise et en particulier dans tous les mouvements de
renouveau (renouveau de I’Eglise et prise au sérieux du laicat vont de pair).
Puis vient un exposé sur «le statut théologique du laicat dans I'histoire » qui
démontre que ce statut n’a jamais été formulé (p. 28). Il faut donc une nouvelle
ecclésiologie qui sorte 1’Eglise de l'impasse dans laquelle elle s’est rapidement
fourvoyée en se décrivant en termes de pouvoir, d’ordre, par analogie avec les
structures politico-sociales du monde gréco-romain. Le dualisme pernicieux du
duo sunt genera christianorum est inacceptable en fait comme en droit. En passant
(p. 47 s.), Kraemer rappelle quelques vérités sur la place de la femme dans
I'Eglise : « ... il n’existe pas de sujet a I'égard duquel I’Eglise chrétienne ait fait
preuve (et elle le fait encore dans la plupart des cas) d’une mentalité plus
rétrograde, d'une notion des sexes plus paienne et contraire au christianisme,
d’'une pensée plus patriarcale, que celui de la femme et de sa place dans I'Eglise. »
C’est tout a fait notre avis. — Mais serait-ce qu’'une théologie du laicat n’est pas
possible ? Non, mais pour s’y risquer il faut accepter une révision trés fonda-
mentale de 1'ecclésiologie, une nouvelle Réforme. Le fameux livre du P. CoNgaRr
(Jalons...) est l'illustration — 1a encore nous sommes tout a fait d’accord —
de I'impossibilité de repenser sérieusement le réle du laicat dans le cadre de
I'ecclésiologie traditionnelle (cf. p. 53-56). C’est dire qu'une théologie du laicat
n’est pas pour demain ! Ou tout au moins qu’elle ne verra pas le jour sans de
redoutables tensions dans les Eglises, quelles qu’elles soient. — En prélude a
cette théologie (chap. 4), Kraemer rappelle que le point de départ de toute
réflexion sur le laicat est I'unité du peuple de Dieu, de la communauté appelée
a manifester comme telle la puissance du Royaume, c’est-a-dire la seigneurie
du Christ. Dans notre monde sécularisé, il est évident que les laics sont les plus
exposés : la tache des théologiens sera donc d’abord de les aider a affronter ce
combat, et ce en les écoutant sérieusement. Des laics mineurs font une Eglise
enfantine ! Or 1'Eglise est d’abord mission (chap. 5), elle n’existe que pour le
monde : 1'Eglise est diaconie du Christ pour le monde, dans l'unité de son
existence de peuple de Dieu. Les ministéres dans 1'Eglise sont au service de ce
ministére fondamental du peuple de Dieu. Il faut en conséquence, pense 'au-
teur : 1° une révision des structures de 1'Eglise et 2° un dialogue sérieux et
incessant des laics avec le monde et avec I'Eglise pour 'appeler & s’ouvrir aux
réalités « mondaines ». Concrétement (p. 143 s.), cela signifie chercher comment
exprimer le caractére communautaire de 1'Eglise et comment donner aux laics
une place plus importante dans le culte, tout cela dans le souci de s’adapter
a la souplesse et a la mobilité des structures de la vie moderne.
Eric Fucaus.

GABRIEL-PH. WIDMER : L’Evangile et I'athée. Genéve, Editions Labor
et Fides, 1905, 165 p.

Trois parties dans ce beau livre : Une description de ce qu’est la foi, suscitée
par I'Evangile et devenant consciente au travers des contestations qu’elle
éprouve ; puis une analyse de 'apport de la critique moderne de la religion,
telle qu’elle est élaborée par Marx et Nietzsche ; enfin un appel a la réforme de
I’Eglise, a son réenracinement dans cet Evangile vivant qui est sa seule force



I44 BIBLIOGRAPHIE

et sa seule richesse dans son dialogue avec I'athée, cet athée qui est, comme le
montre bien I'auteur, d’abord en tout croyant. — Ce livre est un beau livre,
disions-nous : d’abord parce qu’il est honnéte. Je veux dire qu’il ne sombre
jamais dans l'apologétique bélante ou complexée trop souvent utilisée dans ce
genre de confrontation. Le vrai dialogue entre I’Evangile et 'athée se passe
d’abord en chaque croyant. L'Evangile en démasquant la mauvaise foi alié-
nante, c’est-a-dire religieuse, qui renait toujours a nouveau en chaque croyant,
a partie liée avec ’athéisme purificateur de toute idolatrie. Certes, comme Parole
transcendante revendiquant mon engagement, I’Evangile n’est pas un athéisme
(Widmer ne pourrait souscrire au programme d'un « athéisme chrétien »), mais
du moins le suscite-t-il quand l'idolatrie religieuse entend domestiquer la Parole
vivante de Christ. Le vrai combat est donc moins contre ’athéisme que pour
I’Evangile sans idolatrie. Pour ce combat la foi se structure et devient théolo-
gie ; une théologie qui rend compte de ce qui suscite ’homme comme homme
authentique, et non qui fait avec délice le tour des besoins religieux de 'homme !
— Toute la premiére partie du livre de Widmer m’a paru d’une trés haute
qualité : le mouvement de la foi a la foi y est admirablement compris et décrit.
L’athéisme est donc un véritable défi a I’Eglise de retrouver la foi vivante,
originée en I'Evangile de pauvreté ; il ne s’agit plus d’aménager avec prudence
quelques ilots de spiritualité, mais de consentir aux risques de I'appel du Christ
vivant. — L’intérét de ce livre et sa force proviennent de ce que Widmer ne
cherche jamais a convaincre l'athée de la supériorité de la foi chrétienne, mais
bien a appeler les chrétiens a se laisser entrainer par le dynamisme novateur
de I'Esprit du Christ. En pleine solidarité avec 1'Eglise, 'auteur veut lui ouvrir
les yeux. Souhaitons simplement que cet appel soit entendu.
Eric Fucas.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



Ont collaboré a ce numéro 1967 — II1:

MM. les professeurs Joseph Moreau, Faculté des lettres, zo Cours Pasteur,
Bordeaux (Gironde, France)

René Schaerer, 1 rue Pierre-Fatio, Genéve
J.-Claude Piguet, 1 chemin des Délices, Lausanne
M. le pasteur Henry Chavannes, Granges-Mavnand (Suisse)
M. le professeur L.-M. Dewailly, Lund (Suéde)



	Bibliographie

