Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 6

Artikel: Indissolubilité et sacramentalité du mariage chrétien
Autor: Grimm, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INDISSOLUBILITE ET SACRAMENTALITE
DU MARIAGE CHRETIEN

Faisons deux remarques avant d’aborder cette question difficile
et controversée :

1. Le probléme de l'indissolubilité et de la sacramentalité du
mariage a été lourdement hypothéqué par les prises de position
historiques et polémiques des différentes confessions chrétiennes. En
étudiant 1’évolution de cette controverse, on mesure maintenant
I'importance qu'y ont joué les malentendus et les raisons non théolo-
giques. C’est pourquoi on évitera de partir de la problématique héri-
tée, du XVIe siécle en particulier, pour aborder notre probléme.
C’est dire que nous devons promouvoir une théologie de dépassement.

2. Cette volonté de dépassement des positions traditionnelles se
manifeste déja. Théologiens protestants et catholiques sont en effet
engagés dans un processus de mise en question radicale. Ainsi, a
propos de la doctrine du mariage, nous assistons a une relecture émou-
vante de tout 'enseignement traditionnel aux différents niveaux exé-
gétique, historique, dogmatique ou éthique 1.

Nous commencerons néanmoins par faire un peu d’histoire, afin
de démystifier certaines notions regues, considérées souvent comme
intangibles et définitives. Dans une premiére partie, nous suivrons
I’évolution de I'idée chrétienne du mariage pour tenter de surprendre
comment les notions de sacramentalité, de sacrement et d’indissolu-
bilité en particulier se sont formées. Reprenant 1’enseignement de
I’histoire, nous poserons ensuite quelques jalons qui pourraient orien-
ter une réflexion théologique fondamentale sur notre probléme (II€ et
IIIe parties).

1 Voir par exemple le maitre livre de E. H. SCHILLEBEECKX : Le mariage,
véalité tevresive et mystéve de salut. Paris, 1966.



INDISSOLUBILITE ET SACRAMENTALITE DU MARIAGE CHRETIEN 405

I. BREF RAPPEL HISTORIQUE

1. Les cing premiers siécles

En fait, on trouve peu de chose sur la doctrine du mariage. Les
Péres sont surtout préoccupés par l'aspect pastoral de I'union con-
jugale. Bien que réservés, voire négatifs a I'égard de la sexualité, ils
défendent le mariage contre ceux qui l'attaquent, le justifiant d’ail-
leurs essentiellement par le devoir de procréation .

Le mariage est considéré comme un don de Dieu mais reste toujours
une affaire familiale et terrestre. Les chrétiens sont soumis a la législa-
tion romaine comme tout le monde. Il n’existe pas de conflit entre
I’Etat et I’Eglise sur ce point. On parle du mariage a propos du miracle
de Cana et des paroles du Christ sur l'indissolubilité. Pendant les
premiers siécles, 'union conjugale est trés peu mise en rapport avec
Eph. 5, texte surtout invoqué pour parler de 1’'Eglise comme épouse
du Christ 2. La cérémonie du mariage est célébrée selon les usages
locaux et l'acte juridique est signé par le pére, éventuellement par
le tuteur. Il n'est pas question bien sfir du sacrement de mariage,
mais on insiste sur l'exigence de la fidélité conjugale.

Le IVe siécle verra la naissance d’'une liturgie ecclésiastique qui
intégrera peu a peu la cérémonie profane du mariage. L’intervention
du prétre date de cette époque, mais la bénédiction ecclésiastique est
donnée apreés la cérémonie juridique familiale. La présence du ministre
et la bénédiction ne sont d’ailleurs pas obligatoires (elles ne le devien-
dront qu’au Concile de Trente).

Saint Augustin apparait comme le premier systématicien du
mariage. Il le mettra quelquefois en rapport avec le sacramentum, le
baptéme ou 'ordination, pour souligner son caractére sacré, indisso-
luble, parabolique 3, mais les historiens sont aujourd’hui d’accord
pour affirmer que notre auteur ne situe pas I'union conjugale au méme
plan que les deux sacrements primordiaux 4.

2. Processus de cléricalisation

Un veeu d’Ignace désirant 'approbation de 1’évéque pour un
mariage non ratifié par la loi (mariage de clercs, d’orphelins, d'une
patricienne avec un esclave) 5 et un texte de Tertullien mentionnant

t Pour l'histoire du mariage chrétien, voir DTC IX/2, art. mariage, de
L. GopeFroy et G. LE Bras ; H. RoNDET : Introduction a la théologie du mariage.
Paris, 1960 ; E. H. SCHILLEBEECKX, 0p. cil.

2 E. H. SCHILLEBEECKX, P. 249.

3 B. A. PEREIRA : La doctrine du mariage selon saint Augustin. Paris, 1930,
p- 177 ss.; C. COUTURIER : Sacramentum et mysterium dans I'cuvre de saini
Augustin, in Etudes augustiniennes. Paris, 1953, p. 163, 263.

4 Par exemple, H. RONDET, op. cit., p. 83 ; SCHILLEBEECKX, P. 249.

5 Lettre a Polycarpe V, 2.



406 ROBERT GRIMM

la désapprobation de 1'Eglise lorsqu'un mariage est contracté a 'insu
de I'évéque * forment les deux premiers chainons de cette cléricalisa-
tion. Ils sont d’ailleurs problématisés par les historiens des dogmes 2.
Mais on assiste surtout a un renforcement de la discipline relative
aux mariages consanguins et clandestins. Au IXe siécle, des Décré-
tales, faussement attribuées a I'évéque Isidore, insistent pour rendre
le mariage ecclésiastique obligatoire en canonisant les formes juridi-
ques civiles. Comme ces documents apocryphes furent considérés
comme authentiques jusqu’au XVe siécle et incorporés dans le Décret
de Gratien, ils furent quasi normatifs pendant le Moyen Age.

Bref, au début du XIe siécle, le passage de la législation civile 4 la
juridiction canonique est effectué. Cependant, cette derniére n’est
toujours pas constitutive du mariage. Il est important de constater
ici que ce processus de cléricalisation n’a pas été motivé d’abord par
une réflexion théologique sur le mariage, mais par le fait sociologique
que I'Eglise, prenant une place toujours plus grande dans la société,
a été amenée a s'occuper du mariage de ses membres.

3. Une controverse

Si, dés le XIe siécle, I'Eglise a été amenée a détenir le contréle
exclusif du mariage des chrétiens, les théologiens refusent toujours
de faire des formes liturgiques et canoniques une condition de validité.
Mais alors, comment savoir si un mariage est conclu ou non ? Qu’est-ce
qui fait le mariage ? Ce probléme va préoccuper la réflexion théolo-
gique du Moyen Age jusqu’au Concile de Trente.

Au XIe siécle, on se trouve en effet devant deux théories. L’'une,
défendue surtout par les théologiens, affirme : consensus facit nuptias ;
I’autre, tenue par les canonistes, proclame : concubitus facit nuptias.
La scolastique ne réussit pas a faire la synthése et il fallut attendre
le début du XIII¢ siécle pour voir Grégoire IX élaborer un compromis
privilégiant tout de méme la theése du comsensus: le mariage est
valide par seul consentement, mais s’il n'est pas consommeé, il reste
dissoluble sous certaines conditions. On notera que cette discrimina-
tion obligeait I'Eglise a distinguer entre une indissolubilité de prin-
cipe (consensus) et une indissolubilité de fait (concubitus) qui devait
fatalement affaiblir le principe lui-méme (voir la casuistique des
procés d’annulation).

4. Sacramentalité et sacrement du mariage

La sacramentalité du mariage ne s’est pas définie a partir d’'une
méditation sur les éléments constitutifs de 1'union conjugale. Elle

1 De Pudicitia 4 ; Ad uxorem 2, 8-9.
2 La Maison-Dieu n° 50, p. 35 ; E. H. SCHILLEBEECKX, 0p. cil., p. 225 SS.



INDISSOLUBILITE ET SACRAMENTALITE DU MARIAGE CHRETIEN 407

est plutot I'aboutissement d'une prise de conscience progressive dont
les différents moments peuvent s’énumérer ainsi :

— les chainons patristiques d’Ignace et de Tertullien, les Décré-
tales du Pseudo-Isidore ;

— la naissance d’une liturgie intégrant peu 4 peu les cérémonies
profanes du mariage, I'imposition du voile par le prétre ;

— au plan théologique, la réflexion augustinienne sur le « sacra-
mentum », la parole d’indissolubilité de Jésus et sa présence
aux noces de Cana ;

— le fait que dés le Xe siécle I'Eglise s’approprie la juridiction des
affaires matrimoniales, le souci d’assurer I'officialité du mariage
pour lutter principalement contre les unions clandestines ;

— la nécessité de valoriser le mariage face au manichéisme des
Albigeois en particulier ;

— une réflexion sur la virginité, acceptée pour le Royaume de
Dieu, entrainant une réflexion complémentaire sur le mariage
vécu comme réalité terrestre,

tout cela, et certainement beaucoup d’autres facteurs encore, a con-
tribué a faire naitre 'idée de sacramentalité du mariage. Mais il fallut
plus de deux siécles pour passer de la notion de sacramentalité a celle
de sacrement.

En effet, la controverse entre les canonistes et les théologiens
(consensus-concubitus), la notion du mariage comme remeéde contre
la concupiscence, le fait que ’argent y était mélé avec la dot, les opi-
nions divergentes des Péres, 'imprécision du signe sacramentel, 1'im-
possibilité de le placer au méme plan que la céne et le baptéme, le fait
que la virginité, considérée pourtant comme un état supérieur, n’était
pas un sacrement, toutes ces considérations, et d’autres encore, ont
ralenti et contrecarré la réflexion.

C’est probablement lors d'un synode local & Vérone (1184) que le
mariage fut appelé pour la premiére fois un sacrement, sans d’ailleurs
qu'une définition précise n’ait encore été élaborée. Le Concile de
Lyon (1274) cite explicitement le mariage parmi les sept sacrements,
avant méme qu’on lui reconnaisse une efficacité. Celle-ci fut d’ailleurs
longtemps discutée. Ainsi, la notion d’efficacité, noyau essentiel de la
controverse pour les protestants, n’a pas été déterminante pour
I'incorporation du mariage dans le septénaire . « La réflexion a été
conduite par l'idée de I'smportance d’un signe sacré pour la vie chré-
tienne : c’est cela qui a permis de compter le mariage parmi les sacre-

1 D’autres sacramenta, auxquels on accordait une certaine efficacité, ne
furent pas retenus. Par exemple : la consécration des vierges et l'onction des
rois. Cf. E. H. SCHILLEBEECKX, 0p. cif., p. 287.



408 ROBERT GRIMM

ments au sens strict, tout en le considérant uniquement comme sym-
bole d'un mystere plus élevé. » I

Finalement, par analogie avec les six autres rites, on finit par
décréter que le mariage conférait aussila grace. Au début du XIIIe sie-
cle, on se trouvait encore devant trois opinions : le mariage ne confére
pas la gréce, il est un remede, il confére la grace. Pour saint Thomas,
I'opinion la plus probable est la derniére (hoc probabilius est). « Quand
Dieu, en effet, donne un pouvoir ou une faculté, il donne en méme
temps les secours nécessaires au bon emploi de ce pouvoir. » 2

Enfin, le Concile de Florence (1439) précisera que le mariage ne
signifie pas seulement la grice, mais qu’il la confére 4 celui qui veut
servir Dieu.

5. La Réforme

Les réformateurs n’ont pas nié le caractére sacré du mariage ni sa
sacramentalité. Avec des nuances diverses, ils ont insisté sur sa
dignité, son indissolubilité, son caractére parabolique. Mais ils furent
surtout bloqués par deux faits:

a) la prétention de I'Eglise catholique romaine d’exercer sa juri-
diction sur le mariage. Ils y voient une manifestation de puis-
sance usurpatrice ;

b) laffirmation que le mariage est un sacrement au méme titre
que le baptéme et la céne.
Nous résumerons ici la spécificité de I’enseignement sacramentaire
des réformateurs sous trois points :

1. Argument théologique : C'est le primat de la Parole et de la
promesse qui définissent le sacrement. Cet argument n’est pas seule-
ment invoqué pour préciser la notion de sacrement, mais encore
pour légitimer son institution. Or, le Christ n’a jamais institué le
sacrement du mariage.

2. Argument exégétique : Les réformateurs font justement remar-
quer que l'on a faussement traduit le terme grec mysterion par
celui de sacrement. Eph. 5:3I ne concerne pas le mariage, mais
I'union du Christ avec I'Eglise. Si la Parole de Dieu se tait, I'Eglise
n’a pas le pouvoir d’instituer un autre sacrement.

Calvin: «Que les papistes changent leur définition ou qu’ils
s’abstiennent de mal usurper ce mot, qui engendre puis aprés de
fausses et perverses opinions» (IV, 19, 1).

3. Argument d’ordre phénoménologique : Surtout développé par
Luther qui reprend une vieille problématique qui avait déja pré-

t Tdem, p. 287 s.
2 Suppl. q. 42, a. 3.



INDISSOLUBILITE ET SACRAMENTALITE DU MARIAGE CHRETIEN 409

occupé saint Augustin : le mariage est aussi tout simplement une
institution profane (ein weltliches Geschift). C’est pourquoi il ne peut
étre défini comme un sacrement de la nouvelle alliance.

On le voit, ces arguments ne manquaient pas de pertinence. La
plupart sont cependant dépassés aujourd’hui. La théologie protes-
tante les a sans cesse repris. Elle doit s’aviser que la plupart ne portent
plus. Mais n’anticipons pas et voyons comment le Concile de Trente
a répondu.

6. La réponse du Concile de Trente

Le De sacramento matrimonii comprend douze canons qui appa-
raissent dogmatiquement assez pauvres. Seul le premier traite du
probléme central du sacrement du mariage : il fait partie du septé-
naire, il n’est pas une invention des hommes, il confére la grace,
« nécessaire pour perfectionner I’amour naturel, affermir 1'union indis-
soluble et sanctifier les conjoints » (cf. le préambule aux canons) *.

Le canon 2 affirme le caractére monogame du mariage (contre
certaines affirmations de Luther) ; les canons 3, 4 et g parlent des
empéchements ; le canon 8 de la séparation de corps ; le canon 10 de
la supériorité de la virginité sur le mariage ; le canon 11 de la béné-
diction religieuse ; le canon 12 affirme que les causes matrimoniales
sont de la compétence de I'Eglise.

Les canons 5-6 affirment l'indissolubilité du mariage non con-
sommé ; enfin, le canon 7 condamne celui qui prétend que I'Eglise est
dans Uerreur lorsqu’elle enseigne que le mariage ne peut étre dissous
pour cause d’adultére, et que tout remariage est interdit.

On notera que le Concile ne condamne pas directement ceux qui
affirment que le mariage est dissous par 1’adultére. Mais ceux-1a le
sont qui prétendent que 1'Eglise se trompe lorsqu’elle affirme le con-
traire. C’est pourquoi 1'Eglise orthodoxe grecque, qui admet le
divorce et le remariage pour cause d’adultére, n’est pas condamnée
par ce canon, car elle a laissé ouverte la question du jugement théolo-
gique.

Cette formule indirecte fut choisie a cause de I'ambiguité de la
tradition sur ce point. Certes, la majorité des Peres affirme que
I'adultére ne saurait justifier la rupture du lien conjugal et autoriser
un remariage, mais on trouve tout de méme quelques avis opposés
dans la patristique (notamment dans I’Ambrosiaster) ainsi que dans
la tradition théologique et canonique du Moyen Age 2,

Cette constatation est trés importante pour la discussion cecumé-
nique. Nous avons 13 une de ces « imprécisions » qui pourrait per-

1 On trouvera ces canons in H. RONDET, o0p. cit., p. 175 ss.
: E. H. SCHILLEBEECKX, 0p. cil., p. 313.



410 ROBERT GRIMM

mettre aux théologiens catholiques et protestants de sortir de I'im-
passe ou ils sont acculés. Enfin, I'impossibilité ol se trouve I'exégese
de pouvoir donner la signification certaine des incises matthéenes
(5:32; 19:9) devrait également interdire des jugements catégo-
riques sur ce point.

7. La forme canonique comme condition de validité du mariage

C’est le véritable novum qu’apporte le Concile au sujet de la
doctrine du mariage. Le mariage de deux baptisés catholiques n’est
valide que s’il est contracté en présence d'un prétre et de deux témoins.
Cette décision, longtemps controversée par les Péres conciliaires (elle
relativise entre autres la théorie du solus consensus, elle pourrait laisser
entendre que I’Eglise revendique 1'autorité exclusive sur le mariage,
etc.), est apparue nécessaire et urgente pour mettre fin aux mariages
clandestins, d’ailleurs condamnés par les réformateurs. Le Décret
Tametsi précise d’ailleurs que le prétre n’est présent que comme
témoin qualifié et que sa présence passive, accidentelle ou méme
forcée suffisait.

C’est pour lutter contre de nouveaux abus (mariage par surprise,
par ex.) que le Décret Ne Temere (1907) exigera une assistance active
du prétre : il demande lui-méme le consentement des conjoints. C’est
a cette date tardive également que la forme juridique fut déclarée
obligatoire pour tous les catholiques de fous les pays. (Auparavant,
la forme canonique n’était obligatoire que dans les pays ol le Décret
avait été promulgué.)

Ainsi, on constate une fois de plus la place que des motifs non
théologiques ont occupée dans la construction de la doctrine du
mariage. Ici, la validité de I'union conjugale dépend de I'opportunité
de décrets ecclésiastiques commandés par la politique de I’époque.

A notre sens, I'obligation de la forme juridique comme condition
du mariage est la plus grosse hypothéque que nous a laissée le Concile
de Trente.

On peut sérieusement se demander si cette mesure juridique n’est
pas devenue sans objet, du moment que les raisons qui la motivaient
(empécher les mariages clandestins) a disparu. En effet, 1'officialité
du mariage est garantie aujourd’hui par la législation civile (sauf
exceptions qui disparaitront prochainement).

De plus, les difficultés que ce Décret cause a la théologie et a la
pastorale catholiques romaines (relativisation de la théorie du consen-
tement, conflit avec I’Etat, obstacle pour les mariages mixtes, drames
de conscience chez les prétres et les fidéles, tentation d’enfreindre le
Décret, négation de la réalité anthropologique du mariage, etc.), ces
difficultés, ajoutées 4 la conscience de plus en plus aigué de la relativité
du droit canon, contraignent de nombreux théologiens catholiques a



INDISSOLUBILITE ET SACRAMENTALITE DU MARIAGE CHRETIEN 411

demander plus ou moins ouvertement la modification ou I’abrogation
de cette clause juridique. La remarque de E. H. Schillebeeckx est
significative a cet égard : « Personne n’a pu prévoir que la décision de
Trente et sa confirmation par le décret Ne Temere, dispositions qui
visaient en fait les mariages clandestins, pourraient, par la suite,
dans une situation européenne tout autre, créer tant de difficultés au
point de vue cecuménique comme au point de vue de la loyauté
moderne et démocratique a I'endroit de I’Etat. Et ce sont la précisé-
ment les deux domaines ol le catholique ne veut plus étre considéré
ou jugé comme étranger au monde actuel » (p. 320).

II. REFLEXION THEOLOGIQUE SUR LE DONNE HISTORIQUE

Tentons maintenant de dégager quelques points essentiels de cet
enseignement de 1'histoire théologique et ecclésiastique.

1. Jusqu'au XIe siécle en tout cas, le mariage est toujours con-
tracté civilement. Si, dés le IVe siécle, le prétre commence a partici-
per aux cérémonies de mariage et si celles-ci s’intégrent a une liturgie,
la présence du ministre et cette liturgie ne sont jamais obligatoires.

Il n’est pas possible d’invoquer le témoignage des dix premiers
siécles de l'histoire de 1’Eglise pour justifier une « cléricalisation » du
mariage.

Le mariage est vécu comme une affaire humaine qui n’a pas
besoin de l'intervention de I’Eglise pour étre valide et sanctifiée. C’est
13 une pensée théologique constante qui ne sera infirmée qu’au Concile
de Trente, avec beaucoup d’hésitation d’ailleurs. En faisant de la
forme juridique ecclésiastique une condition de validité du mariage,
Trente innove par rapport a la tradition de 1'Eglise.

Ce constat historico-théologique est important, surtout pour des
Eglises chrétiennes qui cherchent leur autorité dans I'’Ecriture et la
tradition la plus stire de I'Eglise *.

2. La tendance de 1'Eglise a4 revendiquer, dés le IXe siécle, le
mariage des baptisés, a moins été commandée par un principe théo-
logique ou un souci pastoral, que par la situation historique de
I’Eglise, occupant une place toujours plus considérable dans la société
médiévale. Cette place prédominante de 1'Eglise a entrainé ipso facto
la revendication de la cérémonie de mariage. Il ne semble pas que
cette évolution ait été motivée par la volonté d’enlever a I'Etat la
conclusion du mariage. Le Concile de Trente, pareillement, ne fera
que sanctionner ce qui existe.

T Nous limiterions volontiers celle-ci & I'année du premier schisme, soit en
1054. Jusqu’'a cette époque, les Péres peuvent en effet apparaitre comme de
stirs interprétes de I'Ecriture dans une Eglise chrétienne encore unie (cf.
A. BeNoit : L’actualité des Péres de I'Eglise).



412 ROBERT GRIMM

Le durcissement s’est produit plus tard, au XVIIIe siécle particu-
lierement, lorsque 1’Etat de plus en plus sécularisé revendique polé-
miquement la compétence exclusive sur le mariage.

En 1786, Pie VI sera le premier dans 'histoire & défendre la thése
que le mariage dépend exclusivement de I'Eglise. Cette affirmation,
érigée en principe, sera reprise ultérieurement.

Le conflit généralisé entre I'Eglise et 1’'Etat & propos du mariage
est donc récent, bien qu’il y ait eu, dés le XIVe siécle notamment,
quelques escarmouches sur ce point .

Notre théologie du mariage ne doit donc pas se laisser hypothéquer
par cette problématique, qui tient beaucoup moins 4 un principe qu’a
un durcissement politique.

3. L’affirmation que le mariage est un sacrement n’a non seule-
ment aucun fondement scripturaire, mais sa formulation est bien
tardive (XIIe-XIII® siécles) et parait artificielle.

Le mariage fut d’abord reconnu comme un moment privilégié et
important de la vie. Il fut rapidement mis en contact avec la liturgie
ecclésiastique. Le prophétisme conjugal de I’Ancien Testament, la
parole du Christ sur l'indissolubilité, la portée parabolique que lui
assigne Eph. 5: 32, ont progressivement préparé 1’'idée de sa sacra-
mentalité, admise également par les réformateurs.

Mais le passage de la sacramentalité a la notion de sacrement
apparait comme une extrapolation abusive et non convainquante.

On se rappellera néanmoins que la notion d’efficacité, noyau irré-
ductible de la controverse, ne fut pas déterminante pour la promul-
gation du mariage au rang de sacrement, puisqu’il le fut & un moment
ou on lui déniait précisément cette efficacité, et ou la définition clas-
sique du sacrement n’était pas encore élaborée. C’est a posteriori, et
par analogie aux autres sacrements, que cette efficacité de grace fut
également attribuée au mariage.

Ainsi, pendant douze siécles, on a pu parler chrétiennement du
mariage (méme comme sacrement), sans postuler ou admettre qu'’il
conférat la grace. Ne pourrait-on pas en déduire que cette efficacité,
au sens classique de la théologie sacramentaire, ne lui est pas essen-
tielle ?

4. La justification de cette interrogation se trouve encore ren-
forcée par le fait que la promulgation du mariage au rang de sacre-
ment n’a rien changé a la théologie du mariage. Rien ne serait modifié
a la doctrine du mariage si les théologiens du XIII® siécle ne I’avaient
«élevé a la dignité de sacrement ». En effet, lorsque nous entendons
un théologien catholique contemporain expliquer ce qui fait le sacre-

r E. H. SCHILLEBEECKX, 0p. cif., p. 325S.



INDISSOLUBILITE ET SACRAMENTALITE DU MARIAGE CHRETIEN  4I3

ment du mariage, nous ne pouvons que conclure : Nous disons la
méme chose, mais nous n’employons pas le mot !

Ainsi, en abandonnant cette nomenclature hypothéquée et contro-
versée, on ne perd rien de la réalité et de la signification de 1'union
conjugale. Schillebeeckx le concéde aisément. Aprés avoir dégagé
le contenu d’Eph. 5: 22 ss., il écrit : « Tout ce que nous venons de
dire n’est pas rejeté par I'Eglise réformée, au moins pour le contenu,
bien que formellement, elle méconnaisse le caractére sacramentel du
mariage. C'est pourquoi un catholique peut réellement reconnaitre et
respecter comme un sacrement le mariage de deux protestants bap-
tisés » (p. 128).

On se demande si la problématique ne s’est pas singuliérement
vidée avec une telle déclaration.

Non, la désignation du mariage comme sacrement ne s’impose
pas ; elle n’ajoute rien a la réalité et a la signification du mariage.
Cette promulgation est problématique aussi bien au niveau théolo-
gique qu’au niveau historique. Ne peut-on pas discerner un aveu en
ce sens dans ce qu’écrit encore Schillebeeckx : « Ce n’est qu’apreés
avoir reconnu une authentique sacramentalité qu’on devait, forcé par
la logique interne de l'affirmation, appliquer également au mariage
Pentiéreté du concept de sacrement » (p. 290).

Nous pensons que nous pourrions nous retrouver dans la recon-
naissance de la sacramentalité du mariage en délaissant sans dom-
mage cette «nécessité logique» qui sent par trop la scolastique. Mais
le théologien catholique objectera : Si vous niez la notion de sacre-
ment, vous portez atteinte au principe de l'indissolubilité ! On trouve
souvent ce raisonnement. Il est impertinent. On répondra que pen-
dant plus de douze siécles I'Eglise a enseigné et préché la fidélité a
I'engagement conjugal sans qu’il soit question de sacrement du
mariage. Ensuite, que 1'indissolubilité du mariage est liée a la sacra-
mentalité du mariage et non au fait qu’il soit appelé un sacrement.

Mais examinons encore, pour terminer cet inventaire, quelle
notion d’indissolubilité nous a léguée la tradition théologique.

5. L'impératif de l'indissolubilité du lien conjugal est clairement
attesté par le Nouveau Testament et la tradition de 1'Eglise. La
théologie et les liturgies matrimoniales protestantes sont tout autant
affirmatives sur ce point que les catholiques romaines.

Nous avons déja signalé que pour saint Augustin, le contenu
essentiel du « sacramentum » était ’engagement sacré, une fidélité
qui ne se reprend pas.

Pour la patristique, 'indissolubilité du lien conjugal signifie un
engagement personnel a remplir, un impératif éthique. Dans cette
optique, le mariage ne doit pas étre dissous.



414 ROBERT GRIMM

Dés le XIIe siécle se prépare une autre conception du « sacramen-
tum » en référence plus précise, mais aussi plus juridique a Eph. 5 : 32.
Du lien indéfectible qui unit le Christ & son Eglise, on passe analogi-
quement au mariage en lui attribuant cette méme ontologie. La sco-
lastique argumentera a partir de ce lien onfologiqgue. Dans cette
perspective, la rupture du lien conjugal devient une impossibilité.
Sur ce point aussi, n’aurions-nous pas avantage a en rester au témoi-
gnage patristique et a sa notion de fidélité ? Mais la scolastique nous
laissera une hypothéque sur un autre point encore. On se souvient
en effet que lorsqu’il s’est agi de préciser ce qui faisait le mariage on
se trouvait devant deux théses opposées : le consentement ou le lien
sexuel créent le mariage. Le XIII® siécle opéra la synthése : le mariage
est valide par seul consentement, mais s’il n’est pas consommé, il
demeure dissoluble. Ce faisant, on introduisait des degrés d’indisso-
lubilité — de principe et de fait — nécessités par les procés de
recherche en nullité.

Citons H. Rondet : « Le mariage est de soi indissoluble. Mais 1'in-
dissolubilité admet des degrés... Au degré inférieur, le mariage conclu
entre non-chrétiens. Bien qu’impliquant de soi l'indissolubilité, il
peut étre rompu dans certains cas a l'occasion de la conversion de
I'un des conjoints. Le mariage entre chrétiens n’est lui-méme pleine-
ment indissoluble que lorsqu’il a été consommé par I'union charnelle.
S’il n’a pas été consommé, il peut lui aussi étre rompu — nous ne
disons pas déclaré nul — soit du fait de la profession solennelle de
I'un des conjoints, soit pour une autre raison dont seule 1’Eglise sera
juge. Enfin, degré supréme d’indissolubilité : le mariage consommé
entre chrétiens. » 1

Est-il vraiment possible de tenir pareille argumentation aujour-
d’hui ? Existe-t-il vraiment différentes sortes de mariages ? Et cette
casuistique des degrés d’indissolubilité, avec les procés qui l'accom-
pagnent, n’est-elle pas tout aussi déplorable qu'une certaine facilité
protestante a admettre le divorce et le remariage ? 2 Avouons-le

1 0p. cit.,, p. 166.

2 On aime ici la loyauté du P. Beaupeére : « La pratique catholique est-elle
pure de tout reproche ? Certes, nous n’acceptons pas, dans 1’Eglise d'Occident,
le remariage d’'un chrétien qui a déja contracté un mariage religieux et dont le
premier conjoint est toujours vivant... Mais, devant le fiasco humain, il nous
arrive de chercher a nous convaincre que le premier mariage était invalide. Si
cette fagon de procéder peut apparaitre plus satisfaisante en ce qui concerne la
reconnaissance du caractére indissoluble du sacrement, est-elle A 1’abri de toute
critique ? Savons-nous discerner cette limite & ne pas franchir au-deld de
laquelle nous nous livrons a cette « casuistique subtile » qui « frise I’acrobatie »,
pour parler comme Mgr Zoghby au Concile ? Et dans cette facon de procéder,
ne manifestons-nous pas une fois de plus notre conception trés juridique du
mariage, qui nous empéche parfois de discerner les signes de Dieu et la présence
de sa griace dans des situations canoniquement discutables ? » (Lumiére et Vie,
mai-aolt 1966, n° 78, p. 131 s.).



INDISSOLUBILITE ET SACRAMENTALITE DU MARIAGE CHRETIEN  4I5

honnétement : chrétiennement, nous sommes tout englués dans la
désobéissance. Il vaudrait mieux simplement le reconnaitre et ne pas
tenter des justifications impossibles, soit par une exégése toujours
problématique des incises matthéennes, soit par un recours souvent
artificiel au droit canon.

Mais cette belle incertitude théologique dans laquelle nous nous
trouvons est riche d’espérance. Ce constat d’échec invite les confes-
sions chrétiennes 4 se mettre ensemble pour « inventer » une nouvelle
théologie du mariage qui tienne mieux compte des études récentes,
du déblocage cecuménique, et surtout de la nouvelle sensibilité de
I’homme contemporain. Cette recherche a d’ailleurs déjd commencé.

III. JALONS POUR UNE RECHERCHE

Cette trop bréve et schématique enquéte historique devait nous
faire prendre conscience de la problématique d'un héritage. En ayant
marqué les points de cristallisation des notions, peut-étre comprenons-
nous mieux maintenant comment s’est formée la théologie du mariage.
Mais nous avons aussi mesuré le role important qu’ont joué les fac-
teurs non théologiques dans cette construction. Nous recevons ainsi
un sens plus aigu de I'essentiel et du secondaire.

Dans la perspective limitée de notre recherche, dégageons les trois
thémes suivants :

I. Le mariage n’est pas seulement une réalité de ce monde, impor-
tante et décisive pour la vie, mais la Révélation lui accorde un statut
certainement privilégié. L’Ancien et le Nouveau Testament en effet
conférent souvent a 1'union conjugale une portée parabolique servant
a illustrer I'histoire du salut r. Il est donc légitime de parler de la
sacramentalité du mariage. I1 faudrait alors élaborer une théologie
du signe sacramentel et en préciser les limites et la fonction 2. Relevons
simplement que le sacramentel pose le probléme fondamental de la
relation de Dieu avec la création, employée ici pour exprimer son
intention. Le sacramentel est une catégorie obligée de la révélation.
Dieu ne peut nous atteindre que par la médiation de la créature
(récapitulée en I’homme Jésus) et nous ne pouvons parvenir a Lui que
par la création.

Ce cadre sacramentel est en fait le point de départ de toute con-
naissance théologique et de toute indication éthique.

1 Cf. R. GRIMM : Amour et sexualité. Neuchitel, 1962, p. 34 ss.

2 Nous la trouvons, par exemple, chez CALVIN: Institution IV/14;
K. BARTH : Dogmatique 1/2%*, § 16 ; J.-L. LEUBA : Signe et symbole en théologie,
in Collection Etre et penser, Neuchditel, 1946, p. 137-178.



416 ROBERT GRIMM

I1 faudrait ensuite montrer que cette intention de Dieu s’incarne
obligatoirement dans des structures et des institutions empruntées au
créé et que, par conséquent, elles sont doublement limitées par leur
créaturalité et par la marque du péché de '’homme. C’est pourquoi
la lecture de l'institution sacramentelle sera toujours ambigué.

Mais ce qu’il importe de comprendre ici, c’est qu'un réseau de
sens, certes voilé et équivoque, nous précéde. Nous entrons dans un
univers de significations que nous devons alors déchiffrer avec foi.

2. Le sacramentel nous fait accéder a une certaine objectivité.
Ainsi, I'objectivité du mariage est inscrite dans la structure anthro-
pologique de I'homme et de la femme, mais aussi dans les différentes
institutions sociales ou juridiques dans lesquelles s’incarne nécessaire-
ment la Parole sacramentelle.

Par objectivité, nous entendons donc ceci: on ne peut pas dire
n’importe quoi sur le mariage. Dieu le créateur, pére de Jésus-Christ,
existe avant ’homme et sait mieux que lui ce qui est juste et bon. —
En d’autres termes, notre subjectivité est portée, encadrée, limitée
par I'objectivité du dessein divin. Ou encore, la forme de vie du mariage
existe avant 'amour. Cela veut dire que les amants, s’ils veulent
insérer leur amour dans l'histoire, doivent accepter ce processus de
socialisation et d’institutionalisation de leur passion, de leur ten-
dresse et de leur veeu de fidélité. C’est le prix qu'’il faut payer pour
vivre la loyauté envers la nécessaire loi de I'incarnation. D’ une autre
maniére encore : ceux qui s’aiment ne sont pas mariés pour autant ;
ils doivent s’intégrer dans un donné théologico-culturel, encore une
fois variable selon les lieux et les temps, pour que leur union réalise
la finalité interne de I'amour.

Nous prenons donc ici le contrepied de I'immédiateté existen-
tialiste.

Ainsi, lorsque I’Ecriture érige le premier couple en signe et en
provocation sacramentelle, elle nous invite a lire 'impératif de la
fidélité dans le donné créé, dans le donné anthropologique. L’homme
et la femme ont été créés pour former une seule chair. Ce fait, que la
révélation fait remonter & Dieu lui-méme, s’inscrit dans la structure
sexuée de I’homme, et est le seul argument que Jésus emploie pour
fonder l'indissolubilité du lien conjugal. « A I'origine de la création,
Dieu les fit homme et femme. Ainsi donc les deux ne feront qu'une
seule chair » (Marc 10 : 8). La fidélité est exigée parce que Dieu a créé
I’homme et la femme pour former une unité. (On notera la subtile et
significative juxtaposition des deux textes indépendants de Gen. 1 : 27
et 2 : 24 pour fonder cette affirmation, sous-jacente a toute I’Ecriture.)

Ainsi, avec cette notion de 'objectivité sacramentelle, nous nous
distangons d’un certain « événementisme » protestant, trés a la mode



INDISSOLUBILITE ET SACRAMENTALITE DU MARIAGE CHRETIEN 417

aujourd’hui, mais qui, a notre sens, ne tient pas suffisamment compte
de la notion obligatoire de médiation et qui, de ce fait, se condamne
souvent a la stérilité éthique (par la négation des valeurs et la mise
en question quasi systématique des institutions, par exemple).

3. Cette notion d’objectivité sacramentelle ne va-t-elle pas nous
conduire presque obligatoirement & la notion catholique romaine de
Pindissolubilité ? Nous ne le pensons pas.

Nous avons dit que 'amour humain devait nécessairement se
médiatiser, s’institutionnaliser. Mais attention, l'institution, aussi
nécessaire soit-elle, n’est pas de droit divin. Ainsi, l'institution du
mariage n'est qu'un cadre dans lequel 'homme et la femme sont
appelés a se rencontrer.

Comment donc envisager le probléme de l'sndissolubilité ?

Il n’y a pas de doute que la lecture du signe sacramentel, proposée
d’ailleurs par I'Ecriture a travers la symbolique conjugale de I’Ancien
et du Nouveau Testament, conduit & 1’affirmation de 'indissolubilité
du lien conjugal, mieux : a 'affirmation de la fidélité des conjoints
pour la vie. Comment faut-il entendre cette fidélité ?

On se souvient que I'enquéte historique avait dégagé deux pers-
pectives sensiblement différentes. La patristique faisait du sacra-
mentum un engagement, un serment de fidelité, une promesse a rem-
plir. C’est pourquoi le mariage ne devait pas étre dissous. La scolas-
tique, au contraire, proposait une interprétation soulignant d’abord
I'idée d’une participation ontologique au lien indestructible du Christ
avec I'Eglise. Dans cette perspective, la rupture du lien conjugal
devenait une impossibilité.

Avec la théologie protestante dans son ensemble, nous optons
pour la premiere solution. En effet, il ne semble plus possible aujour-
d’hui de défendre la thése d'une indissolubilité ontologique. La théo-
logie catholique postconciliaire prend d’ailleurs ses distances sur ce
point 1.

Nous avons précisé que 1'objectivité sacramentelle nécessitait une
reconnaissance, une lecture faite dans la foi. Il en est de méme de
de 'institution du mariage : elle n’est valorisée que par la reconnais-
sance de ceux qui vivent dans son cadre. Par analogie avec la parole
sur le sabbat, on pourrait dire que le mariage a été fait pour ’homme
et non pour l'institution elle-méme. La notion d’indissolubilité devient
objectivante lorsqu’elle est imposée indépendamment de la reconnais-
sance du sujet. Nous aurions donc tout avantage & abandonner le

I Voir, par exemple, C. Duguoc : Le sacrement de I’amour, in Le mariage,
Tours, 1966, p. 175 ss. ; P. HuiziNg : Problémes fondamentaux du droit matri-
monial ecclésiastique, in Concilium 1966/18, pp. 139-150.

27



418 ROBERT GRIMM

terme « indissolubilité », trop statique, trop déclaratif, trop lié a une
ontologie fixiste, bref, trop hypothéqué, pour adopter celui de fidélité.

Car l'indissolubilité n’est pas la fidélité. L’affirmation de celle-1a
ne crée pas automatiquement celle-ci. La fidélité est une relation
vécue dans la réciprocité, appelée dans 'optique chrétienne, a signi-
fier la permanence de la fidélité divine. Mais I’affirmation de 1'indisso-
lubilité peut étre objectivante en entrainant des exigences qui ne
sont pas nécessairement reconnues. Elle conduira le plus souvent au
légalisme. Elle doit étre mise en question au nom méme de I’Evangile
de Jésus-Christ. L'impératif de la fidélité est en fait beaucoup plus
exigeant.

Peut-on alors encore parler d’objectivité sacramentelle ? Certes,
elle demeure, mais comme indication, porteuse de sens. Elle devient
appel et exhortation, fondée sur I'indicatif de la déraisonnable grice
de Dieu.

Nous touchons ici a I'ambiguité de 1’objectivité sacramentelle :
intégrée a 1'économie de la Révélation, elle ne se propose a nous que
comme invitation. Elle devient objet de prédication, elle appelle
I'épiclése afin que ’entendement s’ouvre et que les cceurs compren-
nent. C'est le 7isqgue méme de I'’Evangile, dont 1’annonce est insépa-
rable de la possibilité du refus. L’Eglise a toujours tenu compte de
cette possibilité, sanctionnant juridiquement et dogmatiquement le
fait qu’il ne restait plus d’espoir que I'union conjugale puisse réaliser
sa parabole.

Nous sommes ainsi parvenus sur le terrain de la pasforale, cette
deuxiéme parole qu’il faut aussi dire, aprés que la premiére, dogma-
tique, ait été affirmée. Il n’est pas interdit qu’elle s’inspire alors
davantage de 1’« économie » miséricordieuse de 1'Eglise orientale plu-
tot que du juridisme latin occidental. Nous nous réjouissons que la
théologie catholique postconciliaire s’achemine vers cette solution.

ROBERT GRIMM.



	Indissolubilité et sacramentalité du mariage chrétien

