
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 6

Artikel: Indissolubilité et sacramentalité du mariage chrétien

Autor: Grimm, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INDISSOLUBILITÉ ET SACRAMENTALITÉ

DU MARIAGE CHRÉTIEN

Faisons deux remarques avant d'aborder cette question difficile
et controversée :

i. Le problème de l'indissolubuité et de la sacramentalité du
mariage a été lourdement hypothéqué par les prises de position
historiques et polémiques des différentes confessions chrétiennes. En
étudiant l'évolution de cette controverse, on mesure maintenant
l'importance qu'y ont joué les malentendus et les raisons non théologiques.

C'est pourquoi on évitera de partir de la problématique héritée,

du XVIe siècle en particuher, pour aborder notre problème.
C'est dire que nous devons promouvoir une théologie de dépassement.

2. Cette volonté de dépassement des positions traditionneUes se

manifeste déjà. Théologiens protestants et cathohques sont en effet
engagés dans un processus de mise en question radicale. Ainsi, à

propos de la doctrine du mariage, nous assistons à une relecture émouvante

de tout l'enseignement traditionnel aux différents niveaux
exégétique, historique, dogmatique ou éthique ».

Nous commencerons néanmoins par faire un peu d'histoire, afin
de démystifier certaines notions reçues, considérées souvent comme
intangibles et définitives. Dans une première partie, nous suivrons
l'évolution de l'idée chrétienne du mariage pour tenter de surprendre
comment les notions de sacramentalité, de sacrement et d'indissolubilité

en particuher se sont formées. Reprenant l'enseignement de

l'histoire, nous poserons ensuite quelques jalons qui pourraient orienter

une réflexion théologique fondamentale sur notre problème (IIe et
IIIe parties).

1 Voir par exemple le maître livre de E. H. Schillebeeckx : Le mariage,
réalité terrestre et mystère de salut. Paris, 1966.



INDISSOLUBILITÉ ET SACRAMENTALITÉ DU MARIAGE CHRÉTIEN 405

I. Bref rappel historique

i. Les cinq premiers siècles

En fait, on trouve peu de chose sur la doctrine du mariage. Les
Pères sont surtout préoccupés par l'aspect pastoral de l'union
conjugale. Bien que réservés, voire négatifs à l'égard de la sexuahté, Us

défendent le mariage contre ceux qui l'attaquent, le justifiant d'aU-
leurs essentieUement par le devoir de procréation ».

Le mariage est considéré comme un don de Dieu mais reste toujours
une affaire famihale et terrestre. Les chrétiens sont soumis à la législation

romaine comme tout le monde. Il n'existe pas de conflit entre
l'Etat et l'EgUse sur ce point. On parle du mariage à propos du miracle
de Cana et des paroles du Christ sur l'indissolubihté. Pendant les

premiers siècles, l'union conjugale est très peu mise en rapport avec
Eph. 5, texte surtout invoqué pour parler de l'Eglise comme épouse
du Christ ». La cérémonie du mariage est célébrée selon les usages
locaux et l'acte juridique est signé par le père, éventueUement par
le tuteur. Il n'est pas question bien sûr du sacrement de mariage,
mais on insiste sur l'exigence de la fidéUté conjugale.

Le IVe siècle verra la naissance d'une Uturgie ecclésiastique qui
intégrera peu à peu la cérémonie profane du mariage. L'intervention
du prêtre date de cette époque, mais la bénédiction ecclésiastique est
donnée après la cérémonie juridique famiUale. La présence du ministre
et la bénédiction ne sont d'aiUeurs pas obUgatoires (eUes ne le deviendront

qu'au Concile de Trente).
Saint Augustin apparaît comme le premier systématicien du

mariage. Il le mettra quelquefois en rapport avec le sacramentum, le
baptême ou l'ordination, pour souligner son caractère sacré, indissoluble,

parabolique 3, mais les historiens sont aujourd'hui d'accord

pour affirmer que notre auteur ne situe pas l'union conjugale au même
plan que les deux sacrements primordiaux 4.

2. Processus de cléricalisation
Un vœu d'Ignace désirant l'approbation de l'évêque pour un

mariage non ratifié par la loi (mariage de clercs, d'orphelins, d'une
patricienne avec un esclave) 5 et un texte de Tertullien mentionnant

1 Pour l'histoire du mariage chrétien, voir DTC IX/2, art. mariage, de
L. Godefroy et G. Le Bras ; H. Rondet : Introduction à la théologie du mariage.
Paris, i960 ; E. H. Schillebeeckx, op. cit.

2 E. H. Schillebeeckx, p. 249.
3 B. A. Pereira : La doctrine du mariage selon saint Augustin. Paris, 1930,

p. 177 ss. ; C. Couturier : Sacramentum et mysterium dans l'œuvre de saint
Augustin, in Etudes augustiniennes. Paris, 1953, P- *63, 263.

4 Par exemple, H. Rondet, op. cit., p. 83 ; Schillebeeckx, p. 249.
5 Lettre à Polycarpe V, 2.



406 ROBERT GRIMM

la désapprobation de l'EgUse lorsqu'un mariage est contracté à l'insu
de l'évêque * forment les deux premiers chaînons de cette cléricahsa-
tion. Us sont d'aiUeurs problématisés par les historiens des dogmes2.
Mais on assiste surtout à un renforcement de la discipline relative
aux mariages consanguins et clandestins. Au IXe siècle, des Décrétales,

faussement attribuées à l'évêque Isidore, insistent pour rendre
le mariage ecclésiastique obhgatoire en canonisant les formes juridiques

civiles. Comme ces documents apocryphes furent considérés
comme authentiques jusqu'au XVe siècle et incorporés dans le Décret
de Gratien, ils furent quasi normatifs pendant le Moyen Age.

Bref, au début du XIe siècle, le passage de la législation civüe à la
juridiction canonique est effectué. Cependant, cette dernière n'est
toujours pas constitutive du mariage. Il est important de constater
ici que ce processus de cléricalisation n'a pas été motivé d'abord par
une réflexion théologique sur le mariage, mais par le fait sociologique
que l'Eglise, prenant une place toujours plus grande dans la société,
a été amenée à s'occuper du mariage de ses membres.

3. Une controverse

Si, dès le XIe siècle, l'Eglise a été amenée à détenir le contrôle
exclusif du mariage des chrétiens, les théologiens refusent toujours
de faire des formes liturgiques et canoniques une condition de validité.
Mais alors, comment savoir si un mariage est conclu ou non Qu'est-ce
qui fait le mariage Ce problème va préoccuper la réflexion théologique

du Moyen Age jusqu'au Concile de Trente.
Au XIe siècle, on se trouve en effet devant deux théories. L'une,

défendue surtout par les théologiens, affirme : consensus facit nuptias ;
l'autre, tenue par les canonistes, proclame : concubitus facit nuptias.
La scolastique ne réussit pas à faire la synthèse et U faUut attendre
le début du XIIIe siècle pour voir Grégoire IX élaborer un compromis
privilégiant tout de même la thèse du consensus : le mariage est
valide par seul consentement, mais s'il n'est pas consommé, U reste
dissoluble sous certaines conditions. On notera que cette discrimination

obhgeait l'Eglise à distinguer entre une indissolubihté de principe

(consensus) et une indissolubilité de fait (concubitus) qui devait
fatalement affaiblir le principe lui-même (voir la casuistique des

procès d'annulation).

4. Sacramentalité et sacrement du mariage

La sacramentalité du mariage ne s'est pas définie à partir d'une
méditation sur les éléments constitutifs de l'union conjugale. EUe

1 De Pudicitia 4 ; Ad uxorem 2, 8-9.
2 La Maison-Dieu n° 50, p. 35 ; E. H. Schillebeeckx, op. cit., p. 225 ss.



INDISSOLUBILITÉ ET SACRAMENTALITÉ DU MARIAGE CHRÉTIEN 407

est plutôt l'aboutissement d'une prise de conscience progressive dont
les différents moments peuvent s'énumérer ainsi :

— les chaînons patristiques d'Ignace et de Tertullien, les Décré¬
tales du Pseudo-Isidore ;

— la naissance d'une Uturgie intégrant peu à peu les cérémonies
profanes du mariage, l'imposition du voile par le prêtre ;

— au plan théologique, la réflexion augustinienne sur le « sacra¬
mentum », la parole d'indissolubihté de Jésus et sa présence
aux noces de Cana ;

— le fait que dès le Xe siècle l'Eglise s'approprie la juridiction des
affaires matrimoniales, le souci d'assurer l'officialité du mariage
pour lutter principalement contre les unions clandestines ;

— la nécessité de valoriser le mariage face au manichéisme des

Albigeois en particulier ;

— une réflexion sur la virginité, acceptée pour le Royaume de

Dieu, entraînant une réflexion complémentaire sur le mariage
vécu comme réahté terrestre,

tout cela, et certainement beaucoup d'autres facteurs encore, a
contribué à faire naître l'idée de sacramentalité du mariage. Mais il fallut
plus de deux siècles pour passer de la notion de sacramentaUté à ceUe

de sacrement.
En effet, la controverse entre les canonistes et les théologiens

(consensus-concubitus), la notion du mariage comme remède contre
la concupiscence, le fait que l'argent y était mêlé avec la dot, les
opinions divergentes des Pères, l'imprécision du signe sacramentel,
l'impossibilité de le placer au même plan que la cène et le baptême, le fait
que la virginité, considérée pourtant comme un état supérieur, n'était
pas un sacrement, toutes ces considérations, et d'autres encore, ont
ralenti et contrecarré la réflexion.

C'est probablement lors d'un synode local à Vérone (1184) que le
mariage fut appelé pour la première fois un sacrement, sans d'ailleurs
qu'une définition précise n'ait encore été élaborée. Le Concile de

Lyon (1274) cite expUcitement le mariage parmi les sept sacrements,
avant même qu'on lui reconnaisse une efficacité. Celle-ci fut d'ailleurs
longtemps discutée. Ainsi, la notion d'efficacité, noyau essentiel de la
controverse pour les protestants, n'a pas été déterminante pour
l'incorporation du mariage dans le septénaire '. « La réflexion a été
conduite par l'idée de l'importance d'un signe sacré pour la vie
chrétienne : c'est cela qui a permis de compter le mariage parmi les sacre-

1 D'autres sacramenta, auxquels on accordait une certaine efficacité, ne
furent pas retenus. Par exemple : la consécration des vierges et l'onction des
rois. Cf. E. H. Schillebeeckx, op. cit., p. 287.



408 ROBERT GRIMM

ments au sens strict, tout en le considérant uniquement comme symbole

d'un mystère plus élevé. » 1

Finalement, par analogie avec les six autres rites, on finit par
décréter que le mariage conférait aussi la grâce. Au début du XIIIe siècle,

on se trouvait encore devant trois opinions : le mariage ne confère

pas la grâce, il est un remède, il confère la grâce. Pour saint Thomas,
l'opinion la plus probable est la dernière (hoc probabilius est). « Quand
Dieu, en effet, donne un pouvoir ou une faculté, U donne en même
temps les secours nécessaires au bon emploi de ce pouvoir. » 2

Enfin, le Concile de Florence (1439) précisera que le mariage ne
signifie pas seulement la grâce, mais qu'il la confère à celui qui veut
servir Dieu.

5. La Réforme

Les réformateurs n'ont pas nié le caractère sacré du mariage ni sa
sacramentalité. Avec des nuances diverses, ils ont insisté sur sa
dignité, son indissolubilité, son caractère parabolique. Mais ils furent
surtout bloqués par deux faits :

a) la prétention de l'Eglise cathohque romaine d'exercer sa juri¬
diction sur le mariage. Us y voient une manifestation de
puissance usurpatrice ;

b) l'affirmation que le mariage est un sacrement au même titre
que le baptême et la cène.

Nous résumerons ici la spécificité de l'enseignement sacramentaire
des réformateurs sous trois points :

1. Argument théologique : C'est le primat de la Parole et de la
promesse qui définissent le sacrement. Cet argument n'est pas seulement

invoqué pour préciser la notion de sacrement, mais encore
pour légitimer son institution. Or, le Christ n'a jamais institué le
sacrement du mariage.

2. Argument exégétique : Les réformateurs font justement remarquer

que l'on a faussement traduit le terme grec mysterion par
celui de sacrement. Eph. 5 : 31 ne concerne pas le mariage, mais
l'union du Christ avec l'Eglise. Si la Parole de Dieu se tait, l'Eglise
n'a pas le pouvoir d'instituer un autre sacrement.

Calvin : « Que les papistes changent leur définition ou qu'ils
s'abstiennent de mal usurper ce mot, qui engendre puis après de
fausses et perverses opinions » (IV, 19, 1).

3. Argument d'ordre phénoménologique : Surtout développé par
Luther qui reprend une vieiUe problématique qui avait déjà pré-

1 Idem, p. 287 s.
2 Suppl. q. 42, a. 3.



INDISSOLUBILITÉ ET SACRAMENTALITÉ DU MARIAGE CHRÉTIEN 4O9

occupé saint Augustin : le mariage est aussi tout simplement une
institution profane (ein weltliches Geschäft). C'est pourquoi U ne peut
être défini comme un sacrement de la nouveUe alliance.

On le voit, ces arguments ne manquaient pas de pertinence. La
plupart sont cependant dépassés aujourd'hui. La théologie protestante

les a sans cesse repris. Elle doit s'aviser que la plupart ne portent
plus. Mais n'anticipons pas et voyons comment le Concile de Trente
a répondu.

6. La réponse du Concile de Trente

Le De sacramento matrimonii comprend douze canons qui
apparaissent dogmatiquement assez pauvres. Seul le premier traite du
problème central du sacrement du mariage : il fait partie du septénaire,

U n'est pas une invention des hommes, il confère la grâce,
« nécessaire pour perfectionner l'amour naturel, affermir l'union
indissoluble et sanctifier les conjoints » (cf. le préambule aux canons) '.

Le canon 2 affirme le caractère monogame du mariage (contre
certaines affirmations de Luther) ; les canons 3, 4 et 9 parlent des

empêchements ; le canon 8 de la séparation de corps ; le canon 10 de
la supériorité de la virginité sur le mariage ; le canon n de la
bénédiction religieuse ; le canon 12 affirme que les causes matrimoniales
sont de la compétence de l'Eglise.

Les canons 5-6 affirment l'indissolubilité du mariage non
consommé ; enfin, le canon 7 condamne celui qui prétend que l'Eglise est

dans l'erreur lorsqu'eUe enseigne que le mariage ne peut être dissous

pour cause d'adultère, et que tout remariage est interdit.
On notera que le Concile ne condamne pas directement ceux qui

affirment que le mariage est dissous par l'adultère. Mais ceux-là le
sont qui prétendent que l'EgUse se trompe lorsqu'elle affirme le
contraire. C'est pourquoi l'EgUse orthodoxe grecque, qui admet le
divorce et le remariage pour cause d'adultère, n'est pas condamnée

par ce canon, car eUe a laissé ouverte la question du jugement théologique.

Cette formule indirecte fut choisie à cause de l'ambiguïté de la
tradition sur ce point. Certes, la majorité des Pères affirme que
l'adultère ne saurait justifier la rupture du lien conjugal et autoriser
un remariage, mais on trouve tout de même quelques avis opposés
dans la patristique (notamment dans 1'Ambrosiaster) ainsi que dans
la tradition théologique et canonique du Moyen Age 2.

Cette constatation est très importante pour la discussion œcuménique.

Nous avons là une de ces « imprécisions » qui pourrait per-

1 On trouvera ces canons in H. Rondet, op. cit., p. 175 ss.
2 E. H. Schillebeeckx, op. cit., p. 313.



410 ROBERT GRIMM

mettre aux théologiens cathohques et protestants de sortir de

l'impasse où ils sont acculés. Enfin, l'impossibiUté où se trouve l'exégèse
de pouvoir donner la signification certaine des incises matthéenes
(5 : 32 ; 19 : 9) devrait également interdire des jugements catégoriques

sur ce point.

7. La forme canonique comme condition de validité du mariage
C'est le véritable novum qu'apporte le Concile au sujet de la

doctrine du mariage. Le mariage de deux baptisés cathohques n'est
vahde que s'U est contracté en présence d'un prêtre et de deux témoins.
Cette décision, longtemps controversée par les Pères conciliaires (eUe

relativise entre autres la théorie du solus consensus, eUe pourrait laisser
entendre que l'Eglise revendique l'autorité exclusive sur le mariage,
etc.), est apparue nécessaire et urgente pour mettre fin aux mariages
clandestins, d'aiUeurs condamnés par les réformateurs. Le Décret
Tametsi précise d'ailleurs que le prêtre n'est présent que comme
témoin qualifié et que sa présence passive, accidenteUe ou même
forcée suffisait.

C'est pour lutter contre de nouveaux abus (mariage par surprise,
par ex.) que le Décret Ne Temere (1907) exigera une assistance active
du prêtre : il demande lui-même le consentement des conjoints. C'est
à cette date tardive également que la forme juridique fut déclarée
obUgatoire pour tous les cathohques de tous les pays. (Auparavant,
la forme canonique n'était obUgatoire que dans les pays où le Décret
avait été promulgué.)

Ainsi, on constate une fois de plus la place que des motifs non
théologiques ont occupée dans la construction de la doctrine du
mariage. Ici, la validité de l'union conjugale dépend de l'opportunité
de décrets ecclésiastiques commandés par la pohtique de l'époque.

A notre sens, l'obligation de la forme juridique comme condition
du mariage est la plus grosse hypothèque que nous a laissée le Concile
de Trente.

On peut sérieusement se demander si cette mesure juridique n'est
pas devenue sans objet, du moment que les raisons qui la motivaient
(empêcher les mariages clandestins) a disparu. En effet, l'officiahté
du mariage est garantie aujourd'hui par la législation civile (sauf
exceptions qui disparaîtront prochainement).

De plus, les difficultés que ce Décret cause à la théologie et à la
pastorale cathohques romaines (relativisation de la théorie du
consentement, conflit avec l'Etat, obstacle pour les mariages mixtes, drames
de conscience chez les prêtres et les fidèles, tentation d'enfreindre le

Décret, négation de la réahté anthropologique du mariage, etc.), ces
difficultés, ajoutées à la conscience de plus en plus aiguë de la relativité
du droit canon, contraignent de nombreux théologiens cathoUques à



INDISSOLUBILITÉ ET SACRAMENTALITÉ DU MARIAGE CHRÉTIEN 4II

demander plus ou moins ouvertement la modification ou l'abrogation
de cette clause juridique. La remarque de E. H. SchiUebeeckx est

significative à cet égard : « Personne n'a pu prévoir que la décision de
Trente et sa confirmation par le décret Ne Temere, dispositions qui
visaient en fait les mariages clandestins, pourraient, par la suite,
dans une situation européenne tout autre, créer tant de difficultés au
point de vue œcuménique comme au point de vue de la loyauté
moderne et démocratique à l'endroit de l'Etat. Et ce sont là précisément

les deux domaines où le cathohque ne veut plus être considéré
ou jugé comme étranger au monde actuel » (p. 320).

IL RÉFLEXION THÉOLOGIQUE SUR LE DONNÉ HISTORIQUE

Tentons maintenant de dégager quelques points essentiels de cet
enseignement de l'histoire théologique et ecclésiastique.

1. Jusqu'au XIe siècle en tout cas, le mariage est toujours
contracté civilement. Si, dès le IVe siècle, le prêtre commence à participer

aux cérémonies de mariage et si ceUes-ci s'intègrent à une Uturgie,
la présence du ministre et cette liturgie ne sont jamais obligatoires.

Il n'est pas possible d'invoquer le témoignage des dix premiers
siècles de l'histoire de l'Eglise pour justifier une « cléricahsation » du
mariage.

Le mariage est vécu comme une affaire humaine qui n'a pas
besoin de l'intervention de l'Eglise pour être vahde et sanctifiée. C'est
là une pensée théologique constante qui ne sera infirmée qu'au ConcUe
de Trente, avec beaucoup d'hésitation d'ailleurs. En faisant de la
forme juridique ecclésiastique une condition de vahdité du mariage,
Trente innove par rapport à la tradition de l'Eglise.

Ce constat historico-théologique est important, surtout pour des

Eglises chrétiennes qui cherchent leur autorité dans l'Ecriture et la
tradition la plus sûre de l'Eglise '.

2. La tendance de l'Eglise à revendiquer, dès le IXe siècle, le

mariage des baptisés, a moins été commandée par un principe
théologique ou un souci pastoral, que par la situation historique de

l'Eglise, occupant une place toujours plus considérable dans la société
médiévale. Cette place prédominante de l'Eglise a entraîné ipso facto
la revendication de la cérémonie de mariage. Il ne semble pas que
cette évolution ait été motivée par la volonté d'enlever à l'Etat la
conclusion du mariage. Le Concile de Trente, pareillement, ne fera

que sanctionner ce qui existe.

1 Nous limiterions volontiers celle-ci à Tannée du premier schisme, soit en
1054. Jusqu'à cette époque, les Pères peuvent en effet apparaître comme de
sûrs interprètes de l'Ecriture dans une Eglise chrétienne encore unie (cf.
A. Benoît : L'actualité des Pères de l'Eglise).



412 ROBERT GRIMM

Le durcissement s'est produit plus tard, au XVIIIe siècle particu-
Uèrement, lorsque l'Etat de plus en plus sécularisé revendique polé-
miquement la compétence exclusive sur le mariage.

En 1786, Pie VI sera le premier dans l'histoire à défendre la thèse

que le mariage dépend exclusivement de l'Eglise. Cette affirmation,
érigée en principe, sera reprise ultérieurement.

Le conflit générahsé entre l'EgUse et l'Etat à propos du mariage
est donc récent, bien qu'il y ait eu, dès le XIVe siècle notamment,
quelques escarmouches sur ce point '.

Notre théologie du mariage ne doit donc pas se laisser hypothéquer
par cette problématique, qui tient beaucoup moins à un principe qu'à
un durcissement pohtique.

3. L'affirmation que le mariage est un sacrement n'a non seulement

aucun fondement scripturaire, mais sa formulation est bien
tardive (XIIe-XIIIe siècles) et paraît artificielle.

Le mariage fut d'abord reconnu comme un moment privilégié et
important de la vie. Il fut rapidement mis en contact avec la Uturgie
ecclésiastique. Le prophétisme conjugal de l'Ancien Testament, la
parole du Christ sur l'indissolubUité, la portée parabolique que lui
assigne Eph. 5 : 32, ont progressivement préparé l'idée de sa
sacramentalité, admise également par les réformateurs.

Mais le passage de la sacramentalité à la notion de sacrement
apparaît comme une extrapolation abusive et non convainquante.

On se rappeUera néanmoins que la notion d'efficacité, noyau
irréductible de la controverse, ne fut pas déterminante pour la promulgation

du mariage au rang de sacrement, puisqu'il le fut à un moment
où on lui déniait précisément cette efficacité, et où la définition
classique du sacrement n'était pas encore élaborée. C'est à posteriori, et
par analogie aux autres sacrements, que cette efficacité de grâce fut
également attribuée au mariage.

Ainsi, pendant douze siècles, on a pu parler chrétiennement du
mariage (même comme sacrement), sans postuler ou admettre qu'U
conférât la grâce. Ne pourrait-on pas en déduùe que cette efficacité,
au sens classique de la théologie sacramentaire, ne lui est pas essentiel

4. La justification de cette interrogation se trouve encore
renforcée par le fait que la promulgation du mariage au rang de sacrement

n'a rien changé à la théologie du mariage. Rien ne serait modifié
à la doctrine du mariage si les théologiens du XIIIe siècle ne l'avaient
« élevé à la dignité de sacrement ». En effet, lorsque nous entendons
un théologien cathohque contemporain exphquer ce qui fait le sacre-

1 E. H. Schillebeeckx, op. cit., p. 325 s.



INDISSOLUBILITÉ ET SACRAMENTALITÉ DU MARIAGE CHRÉTIEN 413

ment du mariage, nous ne pouvons que conclure : Nous disons la
même chose, mais nous n'employons pas le mot

Ainsi, en abandonnant cette nomenclature hypothéquée et controversée,

on ne perd rien de la réalité et de la signification de l'union
conjugale. SchiUebeeckx le concède aisément. Après avoir dégagé
le contenu d'Eph. 5 : 22 ss., il écrit : «Tout ce que nous venons de
dire n'est pas rejeté par l'Eglise réformée, au moins pour le contenu,
bien que formellement, eue méconnaisse le caractère sacramentel du
mariage. C'est pourquoi un cathohque peut réeUement reconnaître et
respecter comme un sacrement le mariage de deux protestants baptisés

» (p. 128).
On se demande si la problématique ne s'est pas singuUèrement

vidée avec une teUe déclaration.
Non, la désignation du mariage comme sacrement ne s'impose

pas ; eUe n'ajoute rien à la réalité et à la signification du mariage.
Cette promulgation est problématique aussi bien au niveau théologique

qu'au niveau historique. Ne peut-on pas discerner un aveu en
ce sens dans ce qu'écrit encore SchiUebeeckx : « Ce n'est qu'après
avoir reconnu une authentique sacramentalité qu'on devait, forcé par
la logique interne de l'affirmation, appüquer également au mariage
l'entièreté du concept de sacrement » (p. 290).

Nous pensons que nous pourrions nous retrouver dans la
reconnaissance de la sacramentalité du mariage en délaissant sans
dommage cette «nécessité logique» qui sent par trop la scolastique. Mais
le théologien cathohque objectera : Si vous niez la notion de sacrement,

vous portez atteinte au principe de l'indissolubuité On trouve
souvent ce raisonnement. Il est impertinent. On répondra que
pendant plus de douze siècles l'Eglise a enseigné et prêché la fidélité à

l'engagement conjugal sans qu'il soit question de sacrement du
mariage. Ensuite, que l'indissolubiUté du mariage est hée à la
sacramentalité du mariage et non au fait qu'il soit appelé un sacrement.

Mais examinons encore, pour terminer cet inventaire, queUe
notion d'indissolubuité nous a léguée la tradition théologique.

5. L'impératif de l'indissolubilité du Uen conjugal est clairement
attesté par le Nouveau Testament et la tradition de l'EgUse. La
théologie et les liturgies matrimoniales protestantes sont tout autant
affirmatives sur ce point que les cathoüques romaines.

Nous avons déjà signalé que pour saint Augustin, le contenu
essentiel du « sacramentum » était l'engagement sacré, une fidéUté
qui ne se reprend pas.

Pour la patristique, l'indissolubiUté du Uen conjugal signifie un
engagement personnel à rempür, un impératif éthique. Dans cette
optique, le mariage ne doit pas être dissous.



414 ROBERT GRIMM

Dès le XIIe siècle se prépare une autre conception du « sacramentum

» en référence plus précise, mais aussi plus juridique à Eph. 5 : 32.
Du lien indéfectible qui unit le Christ à son Eghse, on passe
analogiquement au mariage en lui attribuant cette même ontologie. La
scolastique argumentera à partir de ce lien ontologique. Dans cette
perspective, la rupture du hen conjugal devient une impossibiuté.
Sur ce point aussi, n'aurions-nous pas avantage à en rester au témoignage

patristique et à sa notion de fidéUté Mais la scolastique nous
laissera une hypothèque sur un autre point encore. On se souvient
en effet que lorsqu'il s'est agi de préciser ce qui faisait le mariage on
se trouvait devant deux thèses opposées : le consentement ou le hen
sexuel créent le mariage. Le XIIIe siècle opéra la synthèse : le mariage
est vahde par seul consentement, mais s'il n'est pas consommé, U

demeure dissoluble. Ce faisant, on introduisait des degrés d'indissolubuité

— de principe et de fait — nécessités par les procès de
recherche en nullité.

Citons H. Rondet : « Le mariage est de soi indissoluble. Mais
l'indissolubiUté admet des degrés... Au degré inférieur, le mariage conclu
entre non-chrétiens. Bien qu'impliquant de soi l'indissolubUité, il
peut être rompu dans certains cas à l'occasion de la conversion de
l'un des conjoints. Le mariage entre chrétiens n'est lui-même pleinement

indissoluble que lorsqu'il a été consommé par l'union charnelle.
S'il n'a pas été consommé, il peut lui aussi être rompu — nous ne
disons pas déclaré nul — soit du fait de la profession solenneUe de
l'un des conjoints, soit pour une autre raison dont seule l'EgUse sera
juge. Enfin, degré suprême d'indissolubiUté : le mariage consommé
entre chrétiens. » I

Est-il vraiment possible de tenir pareiUe argumentation aujourd'hui

Existe-t-il vraiment différentes sortes de mariages Et cette
casuistique des degrés d'indissolubuité, avec les procès qui
l'accompagnent, n'est-eUe pas tout aussi déplorable qu'une certaine faculté
protestante à admettre le divorce et le remariage ?2 Avouons-le

1 Op. cit., p. 166.
2 On aime ici la loyauté du P. Beaupère : « La pratique catholique est-elle

pure de tout reproche Certes, nous n'acceptons pas, dans l'Eglise d'Occident,
le remariage d'un chrétien qui a déjà contracté un mariage religieux et dont le
premier conjoint est toujours vivant... Mais, devant le fiasco humain, il nous
arrive de chercher à nous convaincre que le premier mariage était invalide. Si
cette façon de procéder peut apparaître plus satisfaisante en ce qui concerne la
reconnaissance du caractère indissoluble du sacrement, est-elle à l'abri de toute
critique Savons-nous discerner cette limite à ne pas franchir au-delà de
laquelle nous nous livrons à cette « casuistique subtile » qui « frise l'acrobatie »,

pour parler comme Mgr Zoghby au Concile Et dans cette façon de procéder,
ne manifestons-nous pas une fois de plus notre conception très juridique du
mariage, qui nous empêche parfois de discerner les signes de Dieu et la présence
de sa grâce dans des situations canoniquement discutables » (Lumière et Vie,
mai-août 1966, n° 78, p. 131 s.).



INDISSOLUBILITÉ ET SACRAMENTALITÉ DU MARIAGE CHRÉTIEN 415

honnêtement : chrétiennement, nous sommes tout englués dans la
désobéissance. Il vaudrait mieux simplement le reconnaître et ne pas
tenter des justifications impossibles, soit par une exégèse toujours
problématique des incises matthéennes, soit par un recours souvent
artificiel au droit canon.

Mais cette beUe incertitude théologique dans laqueUe nous nous
trouvons est riche d'espérance. Ce constat d'échec invite les confessions

chrétiennes à se mettre ensemble pour « inventer » une nouveUe
théologie du mariage qui tienne mieux compte des études récentes,
du déblocage œcuménique, et surtout de la nouvelle sensibilité de
l'homme contemporain. Cette recherche a d'aiUeurs déjà commencé.

III. Jalons pour une recherche

Cette trop brève et schématique enquête historique devait nous
faire prendre conscience de la problématique d'un héritage. En ayant
marqué les points de cristallisation des notions, peut-être comprenons-
nous mieux maintenant comment s'est formée la théologie du mariage.
Mais nous avons aussi mesuré le rôle important qu'ont joué les
facteurs non théologiques dans cette construction. Nous recevons ainsi
un sens plus aigu de l'essentiel et du secondaire.

Dans la perspective hmitée de notre recherche, dégageons les trois
thèmes suivants :

1. Le mariage n'est pas seulement une réalité de ce monde, importante

et décisive pour la vie, mais la Révélation lui accorde un statut
certainement privilégié. L'Ancien et le Nouveau Testament en effet
confèrent souvent à l'union conjugale une portée paraboUque servant
à illustrer l'histoire du salut ». U est donc légitime de parler de la
sacramentalité du mariage. Il faudrait alors élaborer une théologie
du signe sacramentel et en préciser les limites et la fonction 2. Relevons
simplement que le sacramentel pose le problème fondamental de la
relation de Dieu avec la création, employée ici pour exprimer son
intention. Le sacramentel est une catégorie obhgée de la révélation.
Dieu ne peut nous atteindre que par la médiation de la créature
(récapitulée en l'homme Jésus) et nous ne pouvons parvenir à Lui que
par la création.

Ce cadre sacramentel est en fait le point de départ de toute
connaissance théologique et de toute indication éthique.

1 Cf. R. Grimm : Amour et sexualité. Neuchâtel, 1962, p. 34 ss.
2 Nous la trouvons, par exemple, chez Calvin : Institution IV/14 ;

K. Barth : Dogmatique 1/2**, § 16 ; J.-L. Leuba : Signe et symbole en théologie,
in Collection Etre et penser, Neuchâtel, 1946, p. 137-178.



4l6 ROBERT GRIMM

U faudrait ensuite montrer que cette intention de Dieu s'incarne
obhgatoirement dans des structures et des institutions empruntées au
créé et que, par conséquent, eUes sont doublement Umitées par leur
créaturalité et par la marque du péché de l'homme. C'est pourquoi
la lecture de l'institution sacramenteUe sera toujours ambiguë.

Mais ce qu'U importe de comprendre ici, c'est qu'un réseau de

sens, certes voilé et équivoque, nous précède. Nous entrons dans un
univers de significations que nous devons alors déchiffrer avec foi.

2. Le sacramentel nous fait accéder à une certaine objectivité.
Ainsi, l'objectivité du mariage est inscrite dans la structure
anthropologique de l'homme et de la femme, mais aussi dans les différentes
institutions sociales ou juridiques dans lesqueUes s'incarne nécessairement

la Parole sacramenteUe.
Par objectivité, nous entendons donc ceci : on ne peut pas dire

n'importe quoi sur le mariage. Dieu le créateur, père de Jésus-Christ,
existe avant l'homme et sait mieux que lui ce qui est juste et bon. —
En d'autres termes, notre subjectivité est portée, encadrée, limitée
par l'objectivité du dessein divin. Ou encore, la forme de vie du mariage
existe avant l'amour. Cela veut dire que les amants, s'ils veulent
insérer leur amour dans l'histoire, doivent accepter ce processus de
socialisation et d'institutionahsation de leur passion, de leur
tendresse et de leur vœu de fidélité. C'est le prix qu'il faut payer pour
vivre la loyauté envers la nécessaire loi de l'incarnation. D'une autre
manière encore : ceux qui s'aiment ne sont pas mariés pour autant ;

ils doivent s'intégrer dans un donné théologico-culturel, encore une
fois variable selon les heux et les temps, pour que leur union réaUse
la finaUté interne de l'amour.

Nous prenons donc ici le contrepied de l'immédiateté existen-
tiaüste.

Ainsi, lorsque l'Ecriture érige le premier couple en signe et en
provocation sacramentelle, eUe nous invite à Ure l'impératif de la
fidéUté dans le donné créé, dans le donné anthropologique. L'homme
et la femme ont été créés pour former une seule chair. Ce fait, que la
révélation fait remonter à Dieu lui-même, s'inscrit dans la structure
sexuée de l'homme, et est le seul argument que Jésus emploie pour
fonder l'indissolubihté du hen conjugal. « A l'origine de la création.
Dieu les fit homme et femme. Ainsi donc les deux ne feront qu'une
seule chair » (Marc io : 8). La fidélité est exigée parce que Dieu a créé
l'homme et la femme pour former une unité. (On notera la subtile et
significative juxtaposition des deux textes indépendants de Gen. i : 27
et 2 : 24 pour fonder cette affirmation, sous-jacente à toute l'Ecriture.)

Ainsi, avec cette notion de l'objectivité sacramentelle, nous nous
distançons d'un certain « événementisme » protestant, très à la mode



INDISSOLUBILITÉ ET SACRAMENTALITÉ DU MARIAGE CHRÉTIEN 4I7

aujourd'hui, mais qui, à notre sens, ne tient pas suffisamment compte
de la notion obhgatoire de médiation et qui, de ce fait, se condamne
souvent à la stérilité éthique (par la négation des valeurs et la mise
en question quasi systématique des institutions, par exemple).

3. Cette notion d'objectivité sacramenteUe ne va-t-eUe pas nous
conduire presque obUgatoirement à la notion cathohque romaine de
l'indissolubihté Nous ne le pensons pas.

Nous avons dit que l'amour humain devait nécessairement se
médiatiser, s'institutionnahser. Mais attention, l'institution, aussi
nécessaire soit-elle, n'est pas de droit divin. Ainsi, l'institution du
mariage n'est qu'un cadre dans lequel l'homme et la femme sont
appelés à se rencontrer.

Comment donc envisager le problème de l'indissolubilité
U n'y a pas de doute que la lecture du signe sacramentel, proposée

d'aiUeurs par l'Ecriture à travers la symboUque conjugale de l'Ancien
et du Nouveau Testament, conduit à l'affirmation de l'indissolubiUté
du Uen conjugal, mieux : à l'affirmation de la fidéUté des conjoints
pour la vie. Comment faut-il entendre cette fidéUté

On se souvient que l'enquête historique avait dégagé deux
perspectives sensiblement différentes. La patristique faisait du
sacramentum un engagement, un serment de fidélité, une promesse à rem-
pUr. C'est pourquoi le mariage ne devait pas être dissous. La scolastique,

au contraire, proposait une interprétation souUgnant d'abord
l'idée d'une participation ontologique au lien indestructible du Christ
avec l'Eglise. Dans cette perspective, la rupture du hen conjugal
devenait une impossibilité.

Avec la théologie protestante dans son ensemble, nous optons
pour la première solution. En effet, il ne semble plus possible aujourd'hui

de défendre la thèse d'une indissolubihté ontologique. La théologie

catholique postconcUiaire prend d'ailleurs ses distances sur ce
point '.

Nous avons précisé que l'objectivité sacramenteUe nécessitait une
reconnaissance, une lecture faite dans la foi. Il en est de même de
de l'institution du mariage : eUe n'est valorisée que par la reconnaissance

de ceux qui vivent dans son cadre. Par analogie avec la parole
sur le sabbat, on pourrait dire que le mariage a été fait pour l'homme
et non pour l'institution eUe-même. La notion d'indissolubuité devient
objectivante lorsqu'eUe est imposée indépendamment de la reconnaissance

du sujet. Nous aurions donc tout avantage à abandonner le

1 Voir, par exemple, C. Duquoc : Le sacrement de l'amour, in Le mariage.
Tours, 1966, p. 175 ss. ; P. Huizing : Problèmes fondamentaux du droit
matrimonial ecclésiastique, in Concilium 1966/18, pp. 139-150.

27



4l8 ROBERT GRIMM

terme « indissolubilité », trop statique, trop déclaratif, trop hé à une
ontologie fixiste, bref, trop hypothéqué, pour adopter celui de fidélité.

Car l'indissolubuité n'est pas la fidélité. L'affirmation de celle-là
ne crée pas automatiquement celle-ci. La fidélité est une relation
vécue dans la réciprocité, appelée dans l'optique chrétienne, à signifier

la permanence de la fidélité divine. Mais l'affirmation de l'indissolubuité

peut être objectivante en entraînant des exigences qui ne
sont pas nécessairement reconnues. EUe conduira le plus souvent au
légahsme. EUe doit être mise en question au nom même de l'Evangile
de Jésus-Christ. L'impératif de la fidélité est en fait beaucoup plus
exigeant.

Peut-on alors encore parler d'objectivité sacramenteUe Certes,
eUe demeure, mais comme indication, porteuse de sens. EUe devient
appel et exhortation, fondée sur l'indicatif de la déraisonnable grâce
de Dieu.

Nous touchons ici à l'ambiguïté de l'objectivité sacramentelle :

intégrée à l'économie de la Révélation, eUe ne se propose à nous que
comme invitation. EUe devient objet de prédication, eUe appeUe
l'épiclèse afin que l'entendement s'ouvre et que les cœurs comprennent.

C'est le risque même de l'Evangile, dont l'annonce est inséparable

de la possibiUté du refus. L'Eglise a toujours tenu compte de
cette possibiUté, sanctionnant juridiquement et dogmatiquement le
fait qu'U ne restait plus d'espoir que l'union conjugale puisse réaliser
sa parabole.

Nous sommes ainsi parvenus sur le terrain de la pastorale, cette
deuxième parole qu'il faut aussi dire, après que la première, dogmatique,

ait été affirmée. Il n'est pas interdit qu'elle s'inspire alors
davantage de 1'« économie » miséricordieuse de l'Eglise orientale plutôt

que du juridisme latin occidental. Nous nous réjouissons que la
théologie cathohque postconcihaire s'achemine vers cette solution.

Robert Grimm.


	Indissolubilité et sacramentalité du mariage chrétien

