
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 6

Artikel: Renouvier et l'histoire de la philosophie

Autor: Guéroult, Martial

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RENOUVIER

ET L'HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Renouvier, fondateur du néocriticisme est, de tous les philosophes
français du XIXe siècle, celui qui a apporté la plus profonde doctrine
relative à l'histoire de la philosophie et à son rapport avec l'essence
de la philosophie. Libre disciple de Kant, Renouvier a surtout
retenu de Kant le primat de la raison pratique sur celui de la
raison théorique, l'importance du rôle de la croyance dans la
philosophie, l'impossibihté d'arriver dans ce domaine à une certitude
uniquement déterminée par le facteur logique, le caractère primordial
du facteur liberté qui doit pourtant se concilier avec les réquisits de
la rationalité.

Sa doctrine sur l'histoire de la philosophie est développée dans
son grand ouvrage en deux volumes paru de 1885 à 1886 dans la
Critique philosophique et intitulé Esquisse d'une classification systématique

des doctrines philosophiques, complété en 1901 par les Dilemmes
de la métaphysique pure. Ici comme chez Dilthey, nous assistons à une
réaction, peut-être encore plus vive, contre la pensée hégélienne.
Hégélien, Renouvier avait commencé par l'être dans son Manuel de

philosophie ancienne et son Manuel de philosophie moderne (1842-44),
« ouvrage savant et très philosophique », devait déclarer plus tard
E. Boutroux. Il constatait alors que la contradiction des systèmes
entre eux place le penseur devant un dilemme : ou bien le scepticisme,
ou bien la reconnaissance que la vérité s'obtient par l'affirmation
simultanée de propositions contradictoires. Seule la croyance peut
trancher ce dilemme. La croyance se révèle donc comme un facteur
indispensable à la position de toute doctrine. En outre, il estime que
la croyance à la fois la plus conforme aux exigences de la liberté et
aux rigueurs de la rationalité, c'est celle de l'union des contradictoires.

Ainsi, il faut affirmer à la fois l'idéalisme qui enveloppe la
liberté et le positivisme qui, tout en la niant, pose cette solidarité du
tout sans quoi serait impossible « la communion des cœurs ». Par là
Renouvier prescrivait en somme un éclectisme philosophique qui le

24



370 MARTIAL GUÉROULT

rangeait en gros dans le même groupe de penseurs que Hegel et Victor
Cousin.

Cette première position enveloppait toutefois le germe d'une
évolution future. Car, s'il était hégélien en proclamant la nécessité d'unir
les contradictoires, Renouvier était en fait antihégélien en proclamant
le primat de la croyance et l'intervention d'une option libre à la
racine de sa propre philosophie comme de toutes les autres. En effet,
affirmer que toute philosophie est une option entre deux partis
contraires, c'est précisément, ou nier la synthèse des contradictoires,
ou professer un choix unilatéral entre deux antithèses, bref, c'est
souscrire, comme dirait Hegel, à l'entweder oder des dogmatiques. Il
y avait donc, à ce moment, dans la pensée de Renouvier, une contradiction

entre le contenu (qui pose la synthèse des contradictoires) et
la forme (qui pose une libre option entre eux). Le cheminement de
la réflexion philosophique chez Renouvier va l'amener à éhminer cette
contradiction en rejetant définitivement l'hégélianisme et la thèse de
l'union des contradictoires, en optant avec énergie pour la thèse de
leur inconciliabilité, impliquant l'urgence d'un choix libre engageant
toute la personne. Cette position nouvelle va engendrer sa doctrine
définitive.

L'Esquisse d'une classification des doctrines philosophiques, où
Renouvier développe ces vues nouvelles, est, comme il le dit lui-
même, une sorte de Traité des Doctrines, qui ne consiste pas à exposer
l'histoire ou le roman de la philosophie, mais à résoudre le problème
posé par son existence. Ce problème conjugue deux recherches :

i° Quelle est objectivement la physionomie de l'histoire de la
philosophie. 2° Comment s'explique-t-elle par l'essence de la philosophie.
Renouvier estime qu'il faut d'abord partir de la première recherche

pour aboutir à la seconde. Il ne veut pas en effet déduire d'une
philosophie a priori un système de l'histoire, mais opérer simplement un
classement des systèmes. Pour cela, il veut partir de l'expérience nue.

Or, l'expérience atteste deux faits : i° que depuis les origines
jusqu'à nos jours les diverses phUosophies se sont toujours contredites

; 2° qu'aucun progrès n'a été réalisé en philosophie relativement
aux problèmes fondamentaux qui opposent les doctrines. C'est d'ailleurs

ce qui explique que l'on peut aujourd'hui même se déclarer
partisan d'une doctrine extrêmement ancienne, et ce fait prouve la fausseté

de l'allégation de Hegel suivant laquelle la philosophie la plus
récente serait la plus vraie. Si l'on veut nier le caractère irréductible de

ces contradictions, on se trouve devant un dilemme insoluble : ou bien
on affirme qu'elles ne sont pas réelles, mais alors on est démenti par
les faits ; ou bien on affirme avec Hegel que la philosophie est un tout
organique dont l'évolution historique a pour effet de concilier les
contradictoires ; mais cette thèse implique la négation du principe de



RENOUVIER ET L HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE 37I

contradiction comme principe réel ; elle est en désaccord avec
l'expérience ; elle contredit à toutes les autres philosophies sans avoir le

moyen de leur imposer silence par une évidence privilégiée. Il faut
donc reconnaître l'existence des contradictions.

Tournons-nous maintenant vers l'analyse philosophique : nous
voyons que tous les problèmes éternellement insolubles de la
philosophie concernent une série de questions sur lesquelles les diverses
doctrines se prononcent de façon contradictoire et qui se formulent
par des alternatives ne comportant pas d'autres réponses que le oui
ou le non.

Quelles sont ces oppositions On les voit se dégager avec une
netteté croissante au fur et à mesure que se développe l'histoire de la
philosophie : ce sont les oppositions entre la chose et l'idée, l'infini et
le fini, l'évolution et la création, la nécessité et la liberté, le bonheur et
le devoir, l'évidence et la croyance. Chacune de ces oppositions a sa

propre histoire, et Renouvier montre comment, au cours de cette
histoire, les concepts opposés de chacun de ces couples se sont de plus
en plus précisés en se combattant, et comment, aussi, jamais l'un
d'entre eux n'a pu triompher de l'autre.

Une fois déterminées ces oppositions fondamentales et éternelles, il
est facile de classer ces différentes doctrines en rangeant dans la
même classe celles qui optent pour la même série de termes opposés.

Mais, si l'on en restait là, on n'aurait accompli qu'un travail
purement extérieur. Pour être philosophique, la classification doit
être explicative et systématique. En conséquence, il faut découvrir
un principe qui rende compte de toutes les divisions. On pourrait
penser que ce principe se trouve dans l'opposition la plus anciennement

manifestée dans l'histoire, car ce qui s'est depuis toujours
manifesté est toujours le plus primitif. Cette opposition serait celle
de la chose et de l'idée, que l'on voit apparaître dès l'antiquité, où
l'idéalisme platonicien s'oppose au matérialisme des physiciens. Mais,
si importante que soit cette opposition, elle n'est pas la plus
fondamentale. La plus fondamentale est au contraire celle qui s'est dégagée
le plus tardivement, à savoir celle de l'évidence et de la croyance.

En effet, c'est par la réflexion philosophique que jaillit pour la
conscience la série des oppositions irréductibles et ce n'est qu'en dernier

lieu que la réflexion philosophique réfléchit sur elle-même pour
pénétrer les méthodes et les principes qui l'ont inconsciemment
guidée. C'est ainsi que la philosophie ne s'est arrachée que tout
récemment au mirage par lequel elle se représentait toujours comme
nécessairement déterminée par une évidence, alors qu'elle résulte
toujours d'une croyance.

Il suffit maintenant d'examiner cette opposition évidence et
croyance pour apercevoir qu'elle est effectivement la racine de toutes



372 MARTIAL GUÉROULT

les autres : pour les uns, en effet, toute philosophie s'impose nécessairement

par l'évidence de ses raisons, pour les autres, toute philosophie
est affaire de croyance et suppose une option libre satisfaisant à une
exigence pratique.

Ainsi, l'évidence et la croyance sont les causes déterminantes des

jugements des philosophes ; elles sont donc le principe de leurs
jugements contradictoires et, par conséquent, celui de toutes les oppositions

doctrinales.
Faisons un pas de plus. L'antinomie évidence-croyance étant le

principe de l'opposition réciproque des doctrines, l'affirmation de cette
antinomie comme principe enveloppe la position de la thèse de la
croyance. Car seul l'exercice de la croyance peut permettre un choix
libre entre les oppositions et rendre compte des divergences de
doctrines. Ces divergences seraient impossibles si c'était l'évidence qui
imposait leurs affirmations, car une telle évidence produirait sur les

esprits une contrainte irrésistible qui forcerait leur accord sur une
même thèse. Au surplus, en optant pour la thèse de la croyance, on
n'abolit pas définitivement celle de l'évidence, car la croyance, ne
pouvant rien imposer avec évidence, ne peut imposer avec évidence
la négation du règne de l'évidence. On voit par là que le conflit entre
l'évidence et la croyance, d'où naissent toutes les autres contradictions

philosophiques est, en définitive, un conflit entre deux croyances :

la croyance en la croyance et la croyance en l'évidence.
Puisque l'antinomie entre la croyance et l'évidence est le point

à partir duquel s'expliquent toutes les autres divisions entre les
systèmes, on peut réduire toutes ces divisions à une seule et unique
dichotomie qui ne laisse finalement en présence, pour l'ensemble des

philosophies, que deux partis opposés : celui de la croyance en la
croyance et celui de la croyance en l'évidence. La classification
envisagée s'achève donc par une systématisation dichotomique groupant
de deux côtés opposés les contraires inconciliables, et les réunissant,
selon des affinités décelées par l'expérience et le raisonnement, en
deux systèmes opposés : le système de la chose : chose, infini,
substantialité, nécessité, bonheur, évidence, et le système de la conscience :

idée, fini, création, liberté, devoir, croyance.
Le nombre des questions éternellement débattues par les

philosophies est donc très réduit, puisqu'il se réduit à ces six « dilemmes »,

lesquels ne sont que les six faces d'une seule et même antinomie
fondamentale (croyance-évidence). Une fois ramenés à leurs families
naturelles tous les penseurs que des circonstances extérieures ou des

raisons de sentiment ont écartés des conséquences logiques de leurs
principes, on voit ces familles se réduire à deux : celle des partisans
de la conscience avec les cinq thèses qui en découlent, celle des partisans

de la chose avec les cinq antithèses qu'elle implique. Dans la



RENOUVIER ET L HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE 373

première on croit à la vérité de toutes les thèses, dans la seconde, on
juge évidente la vérité de toutes les antithèses ; mais comme ce dernier
jugement n'est lui-même que l'expression d'une croyance, on se
trouve finalement en présence d'un dilemme général de la croyance
philosophique. Sur ce dilemme le penseur est mis en demeure de

prendre parti, et il ne le peut qu'en engageant sa responsabilité morale.
Si maintenant, nous envisageons l'ensemble de l'histoire de la

philosophie, nous voyons, malgré quelques exceptions qu'expliquent
des facteurs extrinsèques, les idées philosophiques se distribuer
effectivement selon ces deux pôles opposés. C'est ainsi qu'à première vue,
on rangera du côté de la Conscience : Pythagore, les Eléates, Platon,
Aristote, Descartes et le cycle des aprioristes jusqu'à Kant, Fichte,
Lequier, etc., et du côté de la Chose : Thaïes, Anaximandre, Anaxi-
mène, Heraclite, Empedocle, Démocrite, les Epicuriens, les Stoïciens,
Spinoza, Schelling, Schopenhauer, Hegel, dont la philosophie n'est
qu'une doctrine de la Chose formulée en termes de doctrine de la
Conscience.

Il reste maintenant à fonder définitivement cette conception
contre les objections adverses.

En ce qui concerne le principe de la classification (l'antinomie
évidence et croyance fondée sur un conflit de croyances), on reconnaîtra

que par définition il ne peut être prouvé, puisqu'il est l'objet
d'une libre croyance. Mais on montrera que cette croyance est la
mieux fondée de toutes. D'abord, elle est d'accord avec l'expérience.
On dira, il est vrai, que si les doctrines se contredisent, elles sont à

peu près unanimes à se réclamer de l'évidence. Mais, en philosophie,
ce n'est pas la majorité qui fait la loi, c'est le jugement personnel du
philosophe. Ensuite, si chacune d'elles accorde l'évidence à elle-
même, chacune refuse de l'accorder aux autres. Enfin, étant donné

que l'antinomie évidence-croyance n'est pas apparue dès le début et
ne pouvait apparaître que tardivement à la conscience philosophique,
il est naturel que la plupart des philosophes aient jusqu'ici ignoré ce

principe supérieur. En revanche, c'est un fait historique que toutes
les doctrines se contredisent, ce qui prouve qu'aucune évidence réelle
ne les soutient ; c'est un fait aussi que chaque doctrine voit dans
toutes les autres l'expression de facteurs individuels et de croyances.
A ces constatations s'ajoutent des considérations de logique. Le principe

de contradiction, en effet, exige que l'on rejette la thèse de l'union
des contradictoires et impose par conséquent un choix entre eux. Et,
comme il ne nous dit pas ce que nous devons choisir, le choix dépend
de la croyance. Si, d'autre part, on prétend limiter le principe de
contradiction au simple discours logique, prétendre que la réahté lui



374 MARTIAL GUÉROULT

échappe et qu'elle unit les contradictoires, on demandera d'où vient
cette limitation du principe de contradiction, on verra alors qu'elle
consiste en une affirmation qu'aucune évidence ne peut fonder,
puisque toute évidence suppose, en définitive, le recours au principe
de contradiction. Celui qui limite ainsi le principe de contradiction
ne fait que se classer, qu'il le veuille ou non, dans le camp de ceux
qui nient l'évidence, par une opposition radicale à ce principe, opposition

en faveur de laqueUe il s'est hbrement prononcé en dehors
de toute évidence, et au-dessus de laquelle il n'a pas le pouvoir de
s'élever. En outre, si l'on prétend battre en brèche le principe de

contradiction, on ouvre en fait la porte aux croyances les plus
déréglées.

Il faut enfin ajouter l'argument moral. Les principes sous-tendus

par les postulats des différents philosophes (postulat de la chose, etc.,
postulat de l'idée, etc.) enveloppent des notions morales. Si c'est
l'obligation morale qui décide finalement du choix du philosophe en
orientant sa croyance, on s'exphque que ce choix puisse s'exercer de

façon différente, puisque l'obligation morale ne se manifeste pas avec
la même force chez les divers individus.

Examinons maintenant les arguments en faveur du groupement
dichotomique des philosophies en deux systèmes contraires. On verra
qu'il se vérifie de deux façons différentes : par l'histoire de la
métaphysique, c'est-à-dire par la voie historique, et par la considération
du développement naturel de la conscience, c'est-à-dire par la voie
logique. L'histoire de la métaphysique commence en effet par
l'affirmation de la Chose ; fruit du réahsme spontané de l'esprit humain.
Se séparant du personnalisme qui lui était uni dans les mythologies
et cosmogonies primitives, ce réahsme, sous l'empire de l'abstraction,
d'où sont nées les sciences, puis la métaphysique, pose comme des

réalités en soi les objets généralisés de la sensation et de l'entendement.

Alors se forment les concepts d'infini, de nécessité, d'évolution,
appliqués à un sujet universel auquel on voit souvent rapportées des

propriétés de la conscience. Cette nécessité réduit la personnalité à

un mode fugitif de la Chose, elle ne laisse ouverte au point de vue
pratique d'autre perspective que celle du bonheur ; elle enveloppe
la thèse de l'évidence, car la Chose, en vertu du nécessitarisme,
informe l'esprit et lui dicte des jugements contraignants. Ainsi toutes
les thèses : Chose, infini, évolution, nécessité, bonheur, évidence,
transparaissent peu à peu à travers l'histoire comme constituant
un tout systématique réunissant en une seule grande classe de
nombreuses doctrines d'apparence diverse, appartenant à toutes les

époques de la spéculation.
Passons maintenant au système de la conscience. Il est le dernier

apparu dans l'histoire, car ce n'est que par un long et pénible effort



RENOUVIER ET L HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE 375

que la conscience a pu se détacher de la chose et s'apercevoir eUe-

même. Pour développer le système de la conscience, U faut s'instaUer
d'emblée au cœur de la conscience, dans la critique de la connaissance,
c'est-à-dire il faut commencer par où l'histoire finit. C'est pourquoi la
voie de la conscience est le renversement de la voie historique : c'est une
voie logique qui descend de la conscience à la chose. La voie
historique, qui monte de la chose à la conscience, est contraire à la logique,
car elle commence par considérer comme chose indépendante de ma
conscience, un objet qui n'est en réalité que donné dans et par ma
conscience comme corrélatif du sujet. La conscience, au contraire,
dès qu'elle se place à son point de vue, commence logiquement par
douter de l'existence extérieure de cette chose qu'elle ne peut
légitimement poser que comme représentation, et ne veut rien affirmer
que sous la sanction de ce principe autosuffisant qu'elle est et se pose
absolument à elle-même pour elle-même. Elle se demande d'où viennent
les lois assurant la correspondance des perceptions entre les

personnes, quelle confiance on peut accorder aux jugements de l'entendement

sur les choses extérieures ; s'il existe une unité universelle
assurant l'harmonie des consciences individuelles et justifiant la
moralité. Toutes les doctrines ne font que répondre diversement à ce

petit nombre de questions. Or la conscience, enfermée dans sa certitude

phénoménale, ne peut y répondre que par la croyance, et le
premier problème qui s'impose à elle, c'est donc celui de l'évidence et
de la croyance, qu'elle résout logiquement par la primauté de la
croyance. A partir de ce point, découlent toutes les thèses du système
de la conscience : l'application méthodique du principe de la croyance
conduit à la croyance au devoir ; le devoir conduit à la reconnaissance
de la liberté ; la liberté implique la discontinuité ; elle exclut l'évolution

et requiert la création ; la création implique le fini et exclut
l'infinité actuelle ; la négation de l'infini emporte la validité sans
restrictions des lois de ma pensée (la loi du nombre qui est celle de

ma pensée exclut l'infini actuel), et cette validité absolue de la pensée

pose la souveraineté de l'idée au détriment de la chose réduite à une
représentation.

Mais à ces deux systèmes opposés et à ces deux procès de sens
contraire (historique et logique), il y a un fondement unique : c'est
la conscience considérée sous ses deux aspects fondamentaux. D'abord,
sous l'aspect de sa structure, elle est distinction du sujet et de l'objet,
c'est pourquoi cette distinction primitive apparaît la première dans
l'histoire comme opposition de l'idée et de la chose, et c'est par la
réflexion sur cette opposition primitive que la conscience, à travers la
conscience des autres oppositions, arrive à la conscience de l'opposition

suprême (croyance, évidence) pour s'apercevoir dans son essence
véritable, c'est-à-dire dans sa liberté. Elle découvre alors que cette



376 MARTIAL GUÉROULT

liberté des affirmations est le principe véritable de toutes les affirmations

opposées antérieures relatives aux termes contradictoires. EUe
saisit alors le second aspect de son être — aspect qui est le plus
fondamental — c'est à savoir l'activité libre, grâce à laquelle la distinction

du sujet et de l'objet — qui est son premier aspect — a pu se

muer en opposition de la chose et de l'idée, et donner heu par là au
système des oppositions. Ainsi, la conscience, comme distinction du
sujet et de l'objet d'une part, comme libre activité d'affirmation de

l'autre, apparaît comme le fondement des deux systèmes et de la
contrariété de leurs voies. Comme la distinction du sujet et de l'objet
n'est qu'une cause nécessaire sine qua non, mais non suffisante du
procès, tandis que l'activité hbre d'où sort le conflit de la croyance et
de l'évidence en est la cause déterminante, on voit se confirmer par
là la prééminence de l'opposition croyance-évidence sur l'opposition
première : Idée-chose et sur toutes les autres.

Enfin, puisque le facteur moral décide de la croyance, et que la
croyance qui entraîne la doctrine de Renouvier relativement à la
classification des systèmes est estimée par lui à la fois comme la plus
vraie et comme la seule qui soit dictée par l'obligation morale suprême,
cette classification ne peut être comme la classification en biologie ou
en chimie un catalogue qui laisse indifférent celui qui le dresse ; eUe

entraîne au contraire des jugements de valeur sur la vérité et la bonté
des doctrines ainsi classées. Elle n'a donc pas sa fin en soi ; elle a un
but qui la justifie : c'est d'abord de montrer la nécessité de prendre
parti ; et ensuite d'indiquer le parti qu'il faut prendre, lequel ne saurait

être que celui qui est dicté par l'obligation morale.
Renouvier s'oppose par là aux conséquences de l'historisme :

l'historisme, parce qu'il prétend tout comprendre, prétend tout accepter,
l'éclectisme qui en est la rançon prétend tout concilier : l'un et l'autre
aboutissent à supprimer le choix, l'engagement pour ou contre. Renouvier

récuse ces « endormeurs philosophiques ». Il s'accorde en cela
avec Jaspers contre Hegel et Dilthey, comme il s'accorde avec Fichte,
qui proclamait, lui aussi, la nécessité du choix initial, l'importance
primordiale de la croyance que ce choix exprime, et le rôle décisif
du facteur moral dans l'orientation de ce choix. En revanche, Renouvier

se rencontre avec Herbart et Dilthey dans sa thèse de la permanence

des antinomies fondamentales à travers l'histoire de la
philosophie ; avec DUthey tout particuhèrement, qui vise aussi à classer
les doctrines, et qui a entrevu un moment l'idée d'une classification
dichotomique.

Que penser de cette doctrine Notons d'abord son intérêt et sa
puissance. EUe étabUt la réalité de l'histoire sur des fondements



RENOUVIER ET L HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE 377

immanents. Elle affirme sa pérennité, l'éternelle actuahté de toutes
les doctrines. EUe la Ubère de tout système qui, en prétendant la
reconstruire, la fausse dans sa forme, et l'arrête à lui. En déUvrant
l'histoire du mythe d'une évolution nécessaire, elle met en évidence
l'importance primordiale de la libre création individuelle et de la
croyance, justifiant le droit de libre option que tout homme conserve
vis-à-vis de toutes les phUosophies. EUe rend ainsi aux phUosophies
leur valeur originale et irremplaçable ainsi que leur indépendance.
Si le concept d'évolution avait été utile pour mettre fin à la fragmentation

de l'histoire des sectes, il avait compromis l'originalité des
doctrines en les coulant dans l'homogénéité d'un développement
uniforme et nécessaire. Renouvier brise cette homogénéité et fonde
un pluralisme des phUosophies qui les maintient durablement dans
leur historicité essentieUe et dans leur originaUté irréductible, tout
en leur donnant dans la structure des antinomies fondamentales une
assiette commune qui les sauve de la fragmentation de l'histoire des
sectes. Enfin, il laisse à l'évolution une place légitime en montrant
comment, à travers l'histoire, s'opère un progrès inlassable dans la
détermination toujours plus précise des antinomies fondamentales,
qui, eUes, échappent à toute évolution.

Néanmoins, Renouvier n'a pas tenu sa promesse. Loin, comme il
l'avait dit, de partir de l'expérience nue, il part d'une philosophie
a priori : philosophie du dilemme, du choix et de la dichotomie qui,
pour lui, constitue l'essence de la philosophie en opposition avec la
conception que Hegel avait d'elle.

De là découle ce fait que la classification de Renouvier, loin de
refléter les réalités de l'histoire, s'édifie en opposition avec elle. D'où
sa défaiUance. D'abord elle isole les philosophies et les problèmes,
point de vue légitime en un certain sens, mais qui a pour conséquence
de disloquer et d'anéantir la personnalité individueUe des doctrines
au profit d'une histoire des questions abstraites qui reprend la forme
évolutive.

En second heu, on aboutit moins à une classification des systèmes
qu'à une théorie et une histoire des principes qui pourraient servir à
les classer. Après avoir affirmé que toutes les doctrines se répartissaient
aisément de chaque côté de la ligne de partage des eaux tracée par le
principe dichotomique, Renouvier est bien forcé de constater qu'U

y a de notables exceptions, et finalement que l'exception est la
règle. Selon le couple d'opposés envisagés, on voit en effet les
phUosophies changer de camps dans un chassé-croisé perpétuel. Par exemple,

si l'on désigne par idéalisme toute doctrine définissant les choses



378 MARTIAL GUÉROULT

par des caractères donnés exclusivement par l'entendement, en les

opposant à celles qui les déterminent par des caractères sensibles, on
rangera dans la même classe Descartes, Malebranche, Spinoza, Hegel ;

mais, si l'on considère le couple d'opposés : évolution-création,
nécessité-liberté, on devra mettre Malebranche et Descartes avec Berkeley
— Spinoza avec les matérialistes et Spencer, etc. Il semble donc
qu'U y ait autant de classifications possibles qu'il y a de couples
d'opposés. Mais n'est-ce pas la preuve qu'il est impossible de fonder
sur ces principes une classification systématique Que dire d'un principe

de classification qui, en zoologie par exemple, aboutirait, selon
le caractère fondamental envisagé, à classer, ici, la tortue avec le ver,
là, la tortue avec le chien, etc. Aussi la dichotomie, au lieu de
distribuer les systèmes en groupes, aboutit-elle à couper chaque
système en morceaux : ce sont ces morceaux que l'on classe. La
spécification fait place à la chirurgie. C'est qu'en effet cette classification
est normative a priori. EUe ne se contente pas de répartir, elle veut
réformer. Mais, loin que la norme qu'eUe énonce se dégage du réel
fournissant le type du normal, eUe s'établit, abstraction faite du réel,
à partir d'un concept a priori qui récuse l'expérience et lui oppose un
devoir-être. Accusant de malformations les doctrines qui ne peuvent
rentrer dans ses cadres, Renouvier les appelle des monstres. Or il se

trouve que, en fait, aucune doctrine — sauf, et encore — celle de
Spencer, pour le système de la Chose, et celle de Renouvier, pour celui
de la conscience, ne peut entrer dans ces cadres ; Renouvier doit donc
aboutir à les considérer toutes comme des monstres. Mais une classification

qui aboutit à convertir en monstres tous les êtres auxquels elle
s'applique témoigne de façon éclatante qu'elle est en dehors du réel.

Demandons-nous maintenant si Renouvier parvient effectivement
à sauver la vie originale et permanente des doctrines. Certes, il pourrait

y réussir dans la mesure où il établit qu'en elles rien de
fondamental n'a vieiUi ni passé, que les plus anciennes témoignent des plus
hautes initiatives. Il semble fonder l'infinité de l'histoire en montrant
que rien ne se résoudra jamais, que l'expérience philosophique se

répétera indéfiniment à l'avenir aussi souvent qu'un penseur se saisira
du problème philosophique et recommencera pour son compte l'expérience

déjà faite.
Mais une réflexion plus approfondie réduit quelque peu ces beUes

apparences. D'abord, on nous montre que toutes les différences qui
séparent entre elles les doctrines du système de la Chose, comme
aussi toutes ceUes qui séparent entre elles ceUes du système de la
conscience, ne sont dues qu'à des fautes de logique. Il n'y a que deux
doctrines logiquement cohérentes : celle de Spencer qui incarne dans
sa plus grande pureté le système de la Chose, celle de Renouvier
qui incarne le système de la conscience. La liberté de choisir d'autres



RENOUVIER ET L HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE 379

doctrines que ces deux-là ne repose finalement que sur un aveuglement
logique. Toutes les doctrines autres que ces deux-là sont donc anéanties,

puisqu'eUes ne doivent un semblant de personnaUté individueUe
qu'à des confusions contradictoires.

Bien plus, si le choix reste possible entre les deux seuls systèmes
cohérents, en vertu du primat de la croyance qui supprime la
contrainte de l'évidence, il n'en demeure pas moins que le choix en faveur
du système de la Chose n'est possible que par un aveuglement d'ordre
moral, qui implique ultérieurement d'ailleurs une contradiction
logique, puisqu'il Umite par l'affirmation de l'infini actuel — posé au
nom de l'évidence — le principe même de l'évidence, c'est-à-dire les

principes d'identité et de relativité. D'où il résulte que la doctrine de
la Chose est eUe-même anéantie dans sa validité logique. La thèse
de la croyance explique certes la possibilité de la choisir quand même,
mais eUe proclame en même temps l'illégitimité, voire l'absurdité
d'un tel choix. Or, il est impossible de rendre à toutes les doctrines
leur vie et leur droit à être choisies par le penseur et en même temps
de démontrer qu'eUes sont toutes immorales et fausses hormis une
seule, à l'égard de laquelle le choix n'est pas seulement possible ni
légitime, mais moralement obhgatoire. On peut dire que par là Renouvier

détruit bien plus sûrement que Hegel la réalité intrinsèque des
doctrines qui, au moins, chez ce dernier, étaient réputées exprimer
toujours quelque chose de l'absolu.

D'autres critiques seraient possibles, mais il faut conclure. Si
l'œuvre de Renouvier semble ne pas aboutir, puisqu'elle dément
finalement les intentions qui l'ont inspirée, elle conserve un intérêt
exceptionnel, non seulement par les tendances qui l'animent, mais par
la rupture qu'elle consomme avec les conceptions — traditionnelles
depuis un siècle — de l'évolution, du cycle ou du progrès.

Renouvier a voulu libérer les philosophies de la formule universelle
qu'on leur appliquait. Il a eu un vif sentiment de la liberté qui les
suscite et les maintient vivantes, de l'équilibre variable sui generis

que l'on découvre en elles entre la raison et la croyance. Son tort a
été d'avoir procédé a priori, d'avoir cherché un principe général de

différenciation, et détruit par la généralité abstraite de ce principe
la différenciation originale qu'U prétendait fonder.

Découvrir un principe de différenciation concret qui n'abolisse
plus les différences sous prétexte de les fonder, qui unisse l'individualité

de chaque doctrine avec l'absoluité qu'eUes manifestent, sans
compromettre l'une par l'autre, opérer par une méthode critique à

partir des faits, teUe doit être la tâche du philosophe préoccupé de
fonder philosophiquement et réeUement la légitimité de l'histoire de
la phUosophie dans la réalité des doctrines qui sont ses objets éternels.

Martial Guéroult.


	Renouvier et l'histoire de la philosophie

