
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 5

Artikel: L'origine des récits concernant les apôtres

Autor: Bovon, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A Henri Meylan, à l'occasion de ses

quarante ans d'enseignement universitaire

L'ORIGINE DES RÉCITS

CONCERNANT LES APOTRES1

Sous ce titre je désire présenter trois articles qui, tout en parvenant

à des résultats divergents, tentèrent chacun d'éclairer la
naissance de traditions centrées sur les apôtres. Le premier, Stilkritisches
zur Apostelgeschichte 2, de Martin Dibelius, date de 1923, mais n'a
rien perdu de son actualité puisqu'il fut intégré au recueil posthume
sur les Actes du maître de Heidelberg, recueil qui en était à sa
quatrième édition en 1961. Le deuxième, Tradition und Komposition in
der Apostelgeschichte, d'Ernst Haenchen, auteur d'un excellent
commentaire sur ce hvre bibhque, parut en 1955 dans la Zeitschrift für
Theologie und Kirche. Il vient d'être repris dans le recueil tout récent
Gott und Mensch (1965) 3. Le troisième, Zur Frage der Traditionsgrundlage

der Apostelgeschichte, de Jakob Jervell, exégète scandinave,
a paru dans la revue Studia Theologica de 1962 4.

A la fin du XIXe siècle, Franz Overbeck utilisa pour la première
fois le terme « histoire des formes » 5. Ce ne fut pourtant qu'au début
de ce siècle que Hermann Gunkel appliqua avec succès cette nouvelle
méthode exégétique à l'Ancien Testament6 et Martin Dibelius7, Karl

1 Communication présentée le 27 février 1967 à la Société vaudoise de
de théologie.

2 M. Dibelius : Stilkritisches zur Apostelgeschichte. In : Eucharisterion für
H. Gunkel, Göttingen, 1923, II, p. 27-49. Repris dans le recueil : Aufsätze zur
Apostelgeschichte herausgegeben von H. Greeven, FRLANT 60, Göttingen, 19614,

p. 9-28. Je cite d'après le recueil.
3 E. Haenchen : Tradition und Komposition in der Apostelgeschichte,

Zeitschrift für Theologie und Kirche 52, 1955, p. 205-225. Repris dans le recueil :

Gott und Mensch. Gesammelte Aufsätze, Tübingen, 1965, p. 206-226. Je cite
d'après le recueil.

4 J. Jervell : Zur Frage der Traditionsgrundlage der Apostelgeschichte,
Studia Theologica 16, 1962, p. 25-41.

5 F. Overbeck : Über die Anfänge der patristischen Literatur, Historische
Zeitschrift 48/1882, p. 423. Réédité sous forme de brochure, Bâle, s. d., p. 12.

6 Par exemple dans son commentaire sur la Genèse : H. Gunkel : Genesis
übersetzt und erklärt, Göttinger Handkommentar zum Alten Testament I, 1.

Göttingen, 19103.
7 M. Dibelius : Die Formgeschichte des Evangeliums. Dritte durchgesehene

Auflage mit einem Nachtrag von G. Iber, herausgegeben von G. Bornkamm,
Tübingen, 1959. La première édition date de 1919.



346 FRANÇOIS BOVON

Ludwig Schmidt ' et Rudolf Bultmann 2 au Nouveau Testament. Ces

savants s'étaient fixé pour but de reconstituer l'histoire qu'avaient
traversée les récits bibliques depuis leur stade oral jusqu'à leur forme
écrite. Cela les conduisit à distinguer, à l'intérieur de grands ensembles
tardifs, des petites unités littéraires antérieures comme les paradigmes
ou apophtegmes, centrés sur une phrase, les récits des miracles, les

nouvelles, les anecdotes, les légendes et les mythes. Ils tentèrent aussi

d'expliquer le pourquoi de la transmission de ces petites unités, de
ces brefs récits, et de saisir les lois qui présidèrent au développement
de ces formes littéraires. Ils recherchèrent enfin quel pouvait avoir été
le « Sitz im Leben » de ces textes dans la vie de la communauté
primitive : prédication, polémique, apologétique. Selon Dibelius, la
prédication est le « Sitz im Leben » le plus ancien et le plus important.

On comprend vite, à l'écoute de ce programme, que ces savants
allemands du Nouveau Testament employèrent d'abord cette méthode
formgeschichtlich dans l'étude des récits évangéliques. Pourtant, en
1923 déjà, dans l'article cité, Dibelius essaya d'interpréter les Actes
des apôtres au moyen de cette nouvelle méthode exégétique. Il crut
pourtant remarquer qu'elle ne convenait pas parfaitement à ce livre
de la Bible. Pourquoi Parce que, selon lui, ce qui touchait les

apôtres ne faisait pas partie du kérygme, de la prédication. Les récits
sur les apôtres ne pouvaient donc pas avoir le même « Sitz im Leben »

que les premiers récits évangéliques. Ils ne s'étaient pas développés
selon les mêmes lois que la tradition synoptique. C'est pourquoi
Dibelius se refuse à pratiquer la Formgeschichte, au sens précis du
terme, dans l'étude des Actes. Il se contente de faire de la Stilkritik
(d'où le titre de son article) 3.

Haenchen poursuivra l'étude de Dibelius et insistera sur le rôle
du rédacteur final, que nous appelons Luc par commodité. A la suite
d'une analyse d'Actes 1 : 15-26 (le choix de Matthias), d'Actes 15 :

14-21 (discours de Jacques à Jérusalem) et des trois récits parallèles
de la conversion de Paul (Actes 9, 22 et 26), il conclut que la part de
Luc fut beaucoup plus importante dans les Actes que dans l'Evangile.
La tradition dont il pouvait disposer dans les Actes était bien moins
ample et solide que dans l'Evangile. Le kérygme, véritable moteur
promouvant la tradition synoptique, n'avait pas véhiculé de tradition
sur les apôtres. On prêche sur le Christ et non sur les apôtres. L'Eglise
primitive avait un intérêt kérygmatique à raconter les miracles de

1 K. L. Schmidt : Der Rahmen der Geschichte Jesu. Literarkritische
Untersuchungen zur ältesten Jesusüberlieferung, Berlin, 1919. Réédition, Darmstadt,
1964.

2 R. Bultmann : Die Geschichte der synoptischen Tradition, Göttingen,
19584. La première édition date de 1921.

3 M. Dibelius, art. cit., p. 11.



L'ORIGINE DES RÉCITS CONCERNANT LES APÔTRES 347

Jésus et à transmettre ses paroles ; elle n'en avait aucun à raconter
ceux des apôtres et à transmettre leurs propos. Seule la verve narrative

populaire, telle qu'elle se révélera tout entière dans les Actes
apocryphes, est parvenue à charrier jusqu'à Luc des souvenirs sur les
faits et gestes des apôtres '. Dans les Actes, Dibelius découvre en effet,
pour toute tradition, à côté d'un itinéraire authentique sur les voyages
de Paul2, et de certaines parties kérygmatiques dans les discours des

premiers chapitres 3 (seules exceptions à sa thèse), des légendes,
nouvelles et anecdotes qui se sont transmises — il en va de même pour
ces formes dans les Evangiles synoptiques — par pur intérêt narratif,
sans préoccupation kérygmatique ou parénétique. Haenchen s'est
même refusé aux deux concessions de Dibelius en son commentaire :

dès la première édition 4, il rejette tout aspect traditionnel dans les
discours de Pierre, discours qui sont entièrement de la plume de Luc.
Dès la seconde, il refuse d'admettre un itinéraire 5.

Jervell ne nie pas qu'à la base de bien des récits contenus dans
dans les Actes, il y ait des unités appartenant au genre de la légende
ou de l'anecdote. Sans qu'il les mentionne explicitement, il est clair
que la conversion de l'eunuque éthiopien 6 ou la libération miraculeuse

de Pierre 7 sont à classer dans le genre « légende » (le mot légende
définit une forme littéraire et ne prétend rien encore sur l'historicité
des faits). Ce n'est ni un souci kérygmatique, ni une préoccupation
apologétique ou parénétique qui poussèrent les premiers chrétiens à

transmettre de telles histoires, mais simplement la joie de raconter.
Là où Jervell ne suit plus Dibelius et Haenchen, c'est en refusant
d'admettre que tous les récits sur les apôtres se rangent dans ces
Gattungen « légende » ou « anecdote » et que jamais le souci kérygma-

1 E. Haenchen, art. cit., p. 218-219. Pour juger la façon dont Haenchen
délimite la tradition de la composition, il faut lire maintenant son commentaire
où il aborde la question dans l'exégèse de chaque péricope. Pour la référence
bibliographique, cf. infra, n. 4 et 5.

2 M. Dibelius, art. cit., p. 12 s. Sur cet itinéraire, cf. encore les références
indiquées à la p. 192 du recueil, dans l'index F., Einleitungsfragen der
Apostelgeschichte, à la rubrique Das Itinerar.

3 Cf. M. Dibelius : Die Reden der Apostelgeschichte und die antike
Geschichtsschreibung. In : Aufsätze zur Apostelgeschichte, p. 152.

4 E. Haenchen : Die Apostelgeschichte, Meyers Kommentar, III, 10e
édition, Göttingen, 1956.

5 E. Haenchen : Die Apostelgeschichte, Meyers Kommentar, III, 12e
édition, Göttingen, 1959. Sur ce changement d'avis, cf. les pages qu'y consacre
J. Dupont : Les sources du livre des Actes. Etat de la question; Bruges, i960,
p. 134-139.

6 Actes 8 : 26-40. Sur le classement de ce récit dans cette Gattung, cf.
M. Dibelius, art. cit., p. 20-21.

7 Actes 12 : 3-17. Sur cette péricope et son genre littéraire, cf. dernièrement
H. Conzelmann : Die Apostelgeschichte, Handbuch zum Neuen Testament 7,
Tübingen, 1963, p. 69-70.



348 FRANÇOIS BOVON

tique n'ait provoqué la transmission de renseignements sur les apôtres
et les premières communautés. Il s'est attelé à démontrer cette thèse
dans son article des Studia Theologica.

La démarche de Jervell est originale en ceci que notre auteur ne
va pas reprendre la question à partir des Actes eux-mêmes, mais de
certaines parties des épîtres pauliniennes. Il va prouver que le kérygme
a pu être à l'origine d'une tradition sur les apôtres et que par conséquent

les conditions pour le développement d'une telle tradition
n'étaient pas aussi mauvaises que le pensaient Dibelius et Haenchen ».

Jervell se tourne d'abord vers Rom. i : 8. Nous lisons là : « Votre
foi est annoncée dans tout le monde. » Le verbe KciTaYYéXoucu (annoncer)

a ici un sens fort ; il fait partie du vocabulaire kérygmatique de
Paul. Le fait qu'une communauté croie constitue donc un sujet de

prédication. Car, ici, la foi de l'Eglise de Rome forme le contenu du
kérygme 2.

I Thess. i : 8 ss. confirme cette constatation. Malgré les difficultés
grammaticales de ces versets, il faut traduire, selon Jervell, de la
manière suivante : « De chez vous, la parole du Seigneur, c'est-à-dire
votre foi en Dieu, a retenti non seulement en Macédoine et en Achaïe,
mais dans le monde entier. » Et non, comme le fait, par exemple, la
version Segond : « Non seulement, en effet, la parole du Seigneur a
retenti de chez vous dans la Macédoine et dans l'Achaïe, mais votre
foi en Dieu s'est fait connaître en tout lieu. » 3 La parole de Dieu qui
se répand s'identifie à la foi des Thessaloniciens. La parole de Dieu
devient foi et cette foi devient à son tour parole efficace 4.

II Cor. 3 : 1-3 est un passage plus connu : l'apôtre y affirme que
les Corinthiens eux-mêmes sont sa lettre de recommandation et qu'il
n'a pas besoin comme d'autres de lettres de recommandation
matérielles. Or, que dit-il de cette lettre de recommandation que sont les
chrétiens de Corinthe (v. 2) : qu'elle est connue et lue par tous les
hommes. Ecrite par le Christ sur les cœurs des hommes avec de

l'Esprit, cette lettre représente l'Evangile tel qu'il a été cru par les
Corinthiens 5.

Donc la uurnc, la foi de Rom. 1 : 8 et de I Thess. 1 : 8 signifie tò
mareóaai, la venue à la foi et le « Sitz im Leben » de cette prédication
ayant comme objet la foi d'une communauté est ici le travail mis-

1 J. Jervell, art. cit., p. 26-29 et 40-41.
2 J. Jervell, art. cit., p. 29-30. Contrairement aux versions Synodale et

Segond, la nouvelle traduction œcuménique de la Bible (Epître de saint Paul aux
Romains, traduction œcuménique de la Bible, Paris, 1967, p. 33) n'affaiblit pas
le sens et traduit justement : « Dans le monde entier on proclame que vous
croyez. »

3 La version Synodale commet la même erreur de traduction.
4 J. Jervell, art. cit., p. 30-32.
5 J. Jervell, art. cit., p. 32.



L'ORIGINE DES RÉCITS CONCERNANT LES APÔTRES 349

sionnaire ». Comme I Thess. i : 9-10 le montre clairement, il existait
un schéma de prédication missionnaire à des païens, schéma qui se

retrouve également en Héb. 5 : 11 à 6 : 2 2.

Une étude de Col. 1 : 6 et 25 révèle que non seulement la réception
de la foi, mais aussi les répercussions de la foi sur la vie chrétienne
d'une communauté faisaient également partie de la prédication : l'auteur

de l'épître aux Colossiens ne parle-t-il pas à ce propos de
croissance et de plénitude de la parole 3

Jervell parvient donc à cette constatation très importante que des

récits consacrés non plus seulement à Jésus, mais aussi aux apôtres et
aux communautés qu'ils avaient fondées eurent leur place dans la vie
de l'Eglise primitive, même dans la prédication de cette Eglise. Il ne
s'agissait pas là de souci historique, biographique ou légendaire, mais
d'un motif kérygmatique 4.

La lecture de I Cor. 15 : 3 ss., la vieille confession de foi prépau-
linienne, suffit du reste à montrer que les apôtres eux-mêmes avaient
été intégrés au kérygme. Il y avait place pour eux à côté du Christ.
La formule s'achève de la manière suivante : « Il est ressuscité le
troisième jour selon les Ecritures, il est apparu à Cephas, ensuite aux
Douze » (I Cor. 15 : 4-5).

Il serait fastidieux de citer et de commenter tous les autres textes,
parfois moins probants, que Jervell tire au profit de sa thèse 5. Notons
en revanche qu'à côté du motif kérygmatique que Dibelius et Haenchen

refusaient, Jervell ajoute aussi le motif parénétique que les
deux savants allemands repoussaient également. Un texte comme
II Thess. 1 : 4 (l'auteur se glorifie de la persévérance des Thessaloniciens

durant des persécutions) montre que la foi et le courage d'une
communauté jouaient un rôle dans les exhortations adressées à d'autres

chrétiens 6. L'auteur parle ici de la collecte : par cette aide financière,

les Eglises pauliniennes annoncent, prêchent à la communauté
de Jérusalem qu'elles demeurent fidèles à l'Evangile 7.

A cet instant, Jervell parvient à un point important. Il avait
souligné jusque-là que les communautés pauliniennes se connaissaient
entre elles. Avec la collecte, il pose le problème des relations entre
les Eglises pauliniennes et les Eglises non pauliniennes, par exemple

1 J. Jervell, art. cit., p. 32.
2 Sur ce point, cf. U. Wilckens : Die Missionsreden der Apostelgeschichte.

Form- und Traditionsgeschichtliche Untersuchungen, WMANT 5, Neukirchen,
1961, p. 80-86.

3 J. Jervell, art. cit., p. 33-34.
4 J. Jervell, art. cit., p. 34 et plus loin, p. 37.
5 II Cor. 10 : 12-18 ; I Thess. 3 : 6 ; I Thess. 2 : 19 ; Phil. 2 : 16 ; II Cor. I :

14 ; II Cor. 7 : 4-13 ; II Cor. 8 : 1 ss. ; II Cor. 9 : 1 ss. ; Rom. 16 : 19, etc.
6 J. Jervell, art. cit., p. 34-35.
7 J. Jervell, art. cit., p. 36.



350 FRANÇOIS BOVON

la communauté de Jérusalem. La fin de son article », qui ne peut
qu'effleurer cette question, nous indique i° que les communautés
pauliniennes étaient au courant de la vie de l'Eglise mère (nous
aurions là une étape de la tradition antérieure à la rédaction des

Actes) et que 21 ces renseignements ne s'inscrivaient dans un cadre
ni biographique ni historique, mais bien plutôt kérygmatique ou
parénétique 2.

En I Thess. 2 : 14 Paul présuppose connues des Thessaloniciens
les persécutions subies par les communautés de Judée. La formule
christologique de I Cor. 15 : 3 ss., définie comme une napàòooic., une
tradition ferme, nous révèle que les chrétiens de Corinthe et d'ailleurs
connaissaient les apparitions du ressuscité aux apôtres de Palestine.
Enfin, dans son conflit pour faire reconnaître son apostolat, l'apôtre
Paul suppose connue des Galates et des Corinthiens la vie de la
communauté de Jérusalem (Gai. 1 et 2) et les miracles opérés par les

apôtres (II Cor. 12 : 11-12).
Il semble donc bien, et je partage l'avis de Jervell 3, que Dibelius

et Haenchen aient eu tort d'affirmer que les conditions furent peu
favorables, dans l'Eglise primitive, à la formation d'une tradition sur
les apôtres et leur temps.

Jervell reconnaît n'avoir fait là qu'un premier pas. A mon avis,
il s'agira encore de délimiter cette tradition et d'en étudier la vie par
confrontation des affirmations pauliniennes et des récits des Actes.
La tâche sera plus ardue que pour la tradition synoptique où nous
bénéficions de l'existence des trois premiers évangiles, qui nous
permettent d'innombrables constatations de détail sur l'évolution des
formes. De plus, il faudra voir, me semble-t-il, les répercussions de
cette découverte de Jervell sur le plan dogmatique. Car il n'est pas
sans importance que le kérygme primitif se trouve tout à coup élargi
de cette composante humaine, ecclésiastique. Que la foi du temps
apostolique ait fait partie du kérygme, voilà qui modifie les données
du problème Ecriture et tradition. Il faudra enfin se demander si la
foi du seul temps apostolique s'inscrit dans le kérygme ou si la foi
des croyants de tous les siècles peut également s'y insérer.

François Bovon.

1 J. Jervell, art. cit., p. 37-40.
2 Cf. par exemple, I Thess. 2 : 14 ; Rom. 15 : 27 ; I Cor. 14 : 36 ; I Cor. 16 :

II Cor. 8 : 4 ; II Cor. 9 : 1 ; II Cor. 9 : 12 ; Gai. 1 : 17 ss. ; Gal. 2 : i ss.
3 J. Jervell, art. cit., p. 40-41.


	L'origine des récits concernant les apôtres

