
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 4

Artikel: Des christologies de l'Église primitive à la christologie de Jésus

Autor: Allmen, D. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DES CHRISTOLOGIES DE L'ÉGLISE PRIMITIVE
À LA CHRISTOLOGIE DE JÉSUS

L'étude qui suit consiste en une confrontation de deux ouvrages
récents sur la christologie du nouveau Testament :

Oscar Cullmann : Die Christologie des Neuen Testaments. Tübingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 2., durchgesehene Auflage 1958
(cité ci-dessous : Cullmann). Edition française : Neuchâtel et
Paris, Delachaux et Niestlé, 1958.

Ferdinand Hahn : Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte
im frühen Christentum. Göttingen, Vandenhoeck et Ruprecht.
2., durchgesehene Auflage 1964. FRLANT 83 (cité ci-dessous :

Hahn).

Les deux ouvrages dont il va être question valent autant par
la synthèse qu'ils esquissent que par la richesse de l'analyse de
détail. Il serait donc vain, dans une étude qui ne veut pas être une
recension bibliographique, de tenter de les résumer de manière
exhaustive. D'emblée, nous avons choisi de les examiner dans une
perspective bien particuhère, souhgnant les questions théologiques
et historiques jaillissant de leur comparaison. Notre étude se situera
sur deux plans :

1. Les problèmes posés par la méthode de Hahn dans sa recherche
des traditions christologiques. Les critiques que nous émettrons
pourraient bien être, pour l'essentiel, ceUes que Cullmann aurait
faites, si son livre avait paru après celui de Hahn.

2. L'exposé et la critique des solutions proposées par Cullmann
au problème de la christologie de Jésus ou, pour reprendre une
expression traditionnelle, de la « conscience messianique » de Jésus.
Nos critiques seront en partie ceUes de Hahn, si bien que nous
commencerons par laisser parler Hahn, avant de tenter nous-même de
faire le point.

1. L'histoire des traditions christologiques
La thèse de doctorat de Ferd. Hahn est en quelque sorte

l'aboutissement magistral des recherches de toute une école théologique,
apphquées au domaine précis de la christologie. Aussi bien, le résultat
de ses travaux présente la richesse et les faiblesses propres à la



260 D. VON ALLMEN

méthode utüisee : ceUe de la Formgeschichte. On y retrouve le même
intérêt exclusif pour la théologie de l'EgUse primitive, le même
« dogme » de l'activité créatrice d'une communauté, allié nécessairement

à un grand scepticisme historique appliqué à la reconstitution,
sur la base des évangiles, de la vie et de l'enseignement de Jésus.

Selon Hahn, la christologie du nouveau Testament s'est formée,
avant sa fixation dans les écrits néotestamentaires, en trois étapes,
auxqueUes il faudrait adjoindre un prélude : la vie et l'enseignement
de Jésus.

a) Prélude : Jésus

Tout ce qu'on peut dire, historiquement, de la « messianité » de
Jésus et de sa « conscience messianique », selon Hahn, semble se

réduire à ceci : Jésus est né dans une famille qui avait conscience de
descendre du roi David. Mais il n'a pas eu, au sens strict, de
conscience messianique : il n'est pas apparu comme un Messie pohtique.
Il n'a vraisemblablement pas milité non plus dans les milieux zélotes,
bien que certains de ses disciples se soient recrutés en leur sein. Il
n'a revendiqué aucun des autres titres christologiques connus dans
le judaïsme de son temps. Il est apparu comme un homme revêtu
de la puissance de Dieu et a été pris, de son vivant déjà, peut-être,
pour le Prophète des derniers temps. Sa prédication n'avait des
incidences christologiques qu'en ce sens que ses appels à la repentance
étaient joints à une sorte d'anticipation du jugement que devait
prononcer le Fils de l'homme. Il ne s'est pas identifié lui-même au
Fils de l'Homme, se bornant à annoncer sa venue. Pour le condamner
à mort et le faire crucifier, les chefs du peuple juif l'ont fait passer
pour un prétendant messianique.

b) La communauté judéo-chrétienne d'expression araméenne

La caractéristique principale de la christologie judéo-chrétienne
d'expression araméenne, aux origines de l'Eglise, est son orientation
exclusivement eschatologique. Bien que l'Eglise ait reçu, dans

l'Esprit saint, une sorte d'anticipation de l'accomplissement
eschatologique, elle est encore tournée exclusivement vers l'avenir. Elle
n'a pas encore conscience d'un présent chargé de signification.

Alors que Jésus ne s'était attribué aucun titre messianique, dès

la résurrection de Jésus, la communauté palestinienne, qui voit
dans cette résurrection le début du drame eschatologique, se met
à appliquer à Jésus les titres christologiques courants en ce temps.
Le Fils de l'Homme, qui doit venir sur les nuées, le Christ, qui va
établir le Royaume de Dieu, c'est Jésus, le Rabbi, le Seigneur
ressuscité, qui va s'identifier à eux, dans son retour imminent. Et peu
à peu, on antidate cette identification : dans les récits de la vie de



CHRISTOLOGIES DE L'ÉGLISE PRIMITIVE 2ÓI

Jésus, on nomme Jésus le Maître, le Seigneur, et on met dans sa
bouche le titre de Fils de l'Homme, et celui de Fils. Parallèlement,
on lui applique aussi, sporadiquement, le titre de Fils de David, celui
de Christ (dans le cadre de l'histoire de la Passion), et, dans un sens
exclusivement eschatologique et messianique, celui de Fils de Dieu ».

c) La communauté judéo-chrétienne d'expression hellénistique

La communauté palestinienne commençait à être consciente d'un
« retard de la parousie ». Sa réaction, cependant, s'était soldée par
une attente encore plus intense du retour du Seigneur. La communauté

judéo-chrétienne d'expression grecque s'installe, eUe, dans
l'intérim, tirant peu à peu toutes les conséquences de cette constatation

de fait : le retour du Seigneur pourrait bien tarder beaucoup
plus que l'on ne s'y attendait tout d'abord. Le premier de ces
développements nouveaux de la christologie est la prise de conscience de
l'élévation du Seigneur à la droite de Dieu. Dès lors, Jésus devient
le Seigneur, dans le présent déjà, intronisé ensuite de sa résurrection.
ParaUèlement, on se met à « orner » la figure de Jésus, de traits
tirés de la notion hellénistique de 9eîoç àvijp. De même, dans le cadre

primitif de la filialité davidique de Jésus, on développe la conception
de sa naissance virginale. C'est ainsi que peu à peu se préparait, dans
une atmosphère encore strictement judéo-chrétienne, la dernière phase,
heUénistique, du développement christologique : la filialité divine.

d) Le christianisme hellénistique

Les développements de la doctrine christologique, dans cette
dernière phase, sont caractérisés principalement par des déplacements
d'accents. Certaines traditions perdent de leur importance, et l'on
voit certains titres christologiques devenir désuets : celui de Fils
de l'Homme, celui de Fils de David. Christ devient un nom propre.
En contre-partie, les titres de Seigneur (sous l'influence de la
polémique contre le culte de l'empereur) et de Fils de Dieu passent au
premier plan. Bien que l'influence de l'Ancien Testament soit ne
régression, il faut noter les efforts déployés par les chrétiens d'origine
païenne pour éviter toute ahénation de la foi chrétienne.

Avant d'énoncer quelques-unes des questions que soulève la
conception de Hahn, souhgnons la haute valeur de son étude, au niveau
de l'histoire des traditions christologiques de l'Eglise ancienne.
D'une part, son œuvre bénéficie d'une information extrêmement
étendue, et fourmüle d'une multitude de notes exégétiques de grande

1 Cette dernière thèse a été combattue, récemment, par Gerhard Friedrich,

dans son article : « Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen : I Thess.
1:9». In Theol. Zeitschrift 21, Basel, 1965, p. 502-516.



2Ó2 D. VON ALLMEN

valeur. D'autre part, les études consacrées à chacun des titres
christologiques constituent autant de monographies du plus haut intérêt.
Certaines d'entre eUes renouveUent la question de manière très
originale ». Enfin et surtout, Hahn, développant l'intuition de Rudolf
Bultmann2, accorde une très grande importance à cette étape du
développement de la tradition évangélique qui a nom : le christianisme

judéo-heUénistique. Il modifie ainsi de manière radicale le
schéma, traditionnel depuis W. Bousset, qui croyait pouvoir passer
sans transition du judéo-christianisme au pagano-christianisme. Il
obtient une image beaucoup plus cohérente, moins chaotique, du
développement de la tradition ; il montre comment on a pu passer,
sans heurts, sans crise notable et sans aliénation fondamentale de la
foi chrétienne, d'une conception judéo-chrétienne à la théologie
chrétienne d'expression grecque.

Et pourtant, des questions fondamentales se posent :

Nous pensons que la reconstitution de Hahn ne rend pas compte
suffisamment de la manière dont ont pu naître les traditions
christologiques dans l'Eglise primitive. Si Jésus ne s'est vraiment attribué
aucun titre christologique — s'il s'est borné à annoncer la venue
future du Fils de l'Homme, anticipant ainsi, en quelque sorte, le
jugement que prononcerait ce Fils de l'Homme, comment expliquer
que la communauté palestinienne des origines ait vu dans la
Résurrection le début du drame eschatologique et l'annonce du retour
de Jésus, investi de cette dignité du Fils de l'Homme

Et surtout, Hahn reprend à son compte une thèse, classique depuis
Albert Schweitzer et Martin Werner, élevée à la dignité d'axiome
par l'école de la Formgeschichte : la communauté palestinienne
vivait exclusivement dans la tension eschatologique, sans conscience
nette d'un présent significatif, sans conscience de la présence du
Seigneur en son sein. Cette thèse correspond-elle à la réalité Et si
même cela était, faut-il vraiment considérer l'évolution christologique
et ecclésiologique ultérieure (dans le christianisme judéo-hellénistique,
par exemple) comme le résultat exclusif d'une prise de conscience
de l'allongement de l'intérim Ne pourrait-il pas y avoir, dans la
fièvre eschatologique des débuts, une aberration partielle, et dans
l'évolution subséquente un retour à des conceptions plus proches
de celle que Jésus avait lui-même

Cullmann avait donné des réponses à toutes ces questions. Nous ne

pouvons pas les examiner toutes ici. Restant fidèle à la perspective

1 Nous pensons en particulier à l'étude sur le titre de Christ, que l'auteur
présente, bien modestement, comme un « essai ». A notre sens, cette étude
fera date.

P- 33°-



CHRISTOLOGIES DE L'ÉGLISE PRIMITIVE 263

adoptée dans cette étude, nous nous tournerons exclusivement vers
sa conception de la « conscience messianique » de Jésus.

2. La christologie de Jésus et les traditions christologiques

Pour Cullmann, comme pour la majorité des critiques modernes,
Jésus n'a pas eu de conscience messianique, au sens étroit du terme.
Au contraire, le messianisme pohtique a constitué pour lui la tentation

par excellence. Cela ne signifie pas qu'on ne puisse définir la
conscience « messianique » de Jésus, dans un sens plus large : une
conscience nette de sa mission privilégiée dans le plan de Dieu.
Pour Cullmann, Jésus a eu conscience de réaliser, à tout le moins,
deux aspects de l'espérance d'Israël, et d'être revêtu de deux titres
christologiques.

D'une part, Jésus s'est présenté lui-même comme le Fils de
l'Homme. Destiné à être le Fils de l'Homme, selon le schéma
traditionnel de l'apocalyptique juive (Daniel 7 : 13 ; I Henoch 37 : 71 ;

IV Esdras 13), Jésus avait conscience d'être déjà, mystérieusement,
cet « Homme » des derniers temps. Parallèlement à cette première
définition de sa mission, Jésus aurait eu le sentiment d'être le Serviteur

de Dieu, cette figure typique du deuxième Esaïe. Jésus savait
donc qu'il devait, en tant que Fils de l'Homme, remplir tout d'abord
le rôle de Serviteur souffrant « donnant sa vie en rançon pour
plusieurs » (Marc 10 : 45), selon la prophétie d'Esaïe 53 ». Cet aspect
de sa conscience « messianique » se serait imposé à Jésus dès le moment
de son baptême par Jean 2. Hahn s'élève contre cette conception
de la conscience « messianique » de Jésus. En ce qui concerne le titre
de « Serviteur souffrant », il se livre à une analyse serrée des textes
faisant allusion, soit au Serviteur, soit à une souffrance vicaire. Et
il démontre qu'il faut distinguer soigneusement divers courants de

pensée : d'une part une notion générale de souffrance vicaire, assez
courante dans le judaïsme contemporain de Jésus, d'autre part les
allusions à la figure (de type prophétique) du Serviteur de lahvé,
commune à tous les cantiques du Serviteur (Es. 42 et suiv.), et enfin
seulement les allusions précises au Serviteur souffrant d'Esaïe 53,
décelables à l'universalisme qui leur est propre. Nous pensons que
l'analyse de Hahn en ce point est pertinente. Elle permet de distinguer,

dans la tradition évangélique, des vestiges d'une « christologie
prophétique » attachée au titre de Serviteur. Ce qui reste des textes

1 En fait, selon Cullmann, cette conscience « messianique » devait revêtir
encore un aspect « sacerdotal ». Mais Cullmann émet cette idée à un titre assez
hypothétique pour que nous puissions nous permettre de ne pas en tenir compte
dans cette étude rapide.

2 Selon Cullmann, Marc 1 : 11 présente une erreur de traduction : le mot
uioç traduit l'hébreu 'ebed, et devrait être rendu par le grec iraîç.



264 D. VON ALLMEN

allégués par CuUmann est peut-être insuffisant pour fonder encore
l'hypothèse d'une conscience « messianique » attachée au titre de
Serviteur souffrant, selon Esaïe 53, mais nous espérons montrer plus
bas qu'il n'est pas nécessaire de postuler une teUe conscience pour
expliquer les paroles de Jésus sur la souffrance du Fils de l'Homme.

D'autre part, adoptant pour l'essentiel les conclusions de Heinz
Eduard Tödt », Hahn soumet les textes synoptiques sur le Fils
de l'Homme à un classement rigoureux, du point de vue de l'histoire
des traditions. Il obtient trois catégories de Menschensohnworte :

les paroles où Jésus annonce, à la troisième personne, la venue future
du Fils de l'Homme ; les logia où Jésus s'identifie lui-même au Fils
de l'Homme, et les oracles sur la nécessité des souffrances du Fils de
l'Homme. Pour lui, seules sont authentiques les paroles où Jésus
annonce la venue future du Fils de l'Homme. Il ne s'y identifie pas
au Fils de l'Homme à venir, mais, dans certains de ses oracles, il
annonce une curieuse anticipation : le jugement du Fils de l'Homme
portera sur l'attitude que chaque homme aura adoptée à l'égard de

Jésus lui-même (Marc 8 : 38). En cela, Jésus relativise fondamentalement

le rôle à venir du Fils de l'Homme : sans s'identifier à lui, il
fait du Fils de l'Homme son valet2.

Le centre de gravité de la prédication de Jésus semble donc n'avoir
pas été (si nous comprenons bien Hahn — et nous le suivrions
volontiers) dans une apocalyptique échevelée, toute tendue vers la
venue immédiate du Fils de l'Homme, mais bien dans un appel actuel
à la repentance, dans la proclamation de l'urgence eschatologique
(et pas seulement existentielle...) d'une décision, pour ou contre Jésus,
pierre de touche du Jugement futur.

Pour Hahn, nous l'avons vu brièvement, le développement
subséquent de la christologie s'explique comme suit : la première
communauté a vu dans la résurrection de Jésus le début du drame
eschatologique. Découvrant dans les paroles de Jésus une identification

mystérieuse avec le Fils de l'Homme, elle s'est mise à attendre
qu'il revienne, revêtu de la gloire de ce Fils de l'Homme. Peu à peu,
elle a antidaté cette identification de Jésus au Fils de l'Homme et
l'a mise dans sa propre bouche, tout d'abord dans des logia du type
de Marc 2 : 10 puis, plus tard, dans des paroles révélant la nécessité des
souffrances du Fils de l'Homme (Marc 14 : 21, 41 ; 8 : 34 ; etc.).

A notre sens, Hahn a raison quand il affirme que seules les paroles
sur le Fils de l'Homme à venir sont conformes à la tradition apoca-

1 Der Menschensohn in der synoptischen Überlieferung. Gütersloh, Gerd
Mohn, 1959.

2 Hahn reprend ici une formule d'ANTON Vögtle : « Grundfragen zweier
neuer Jesusbücher » in Th. Rev. 54 (1958) Sp. 103 : « Jesus erklärt den kommenden

richtenden Menschensohn zu seinem Funktionär. »



CHRISTOLOGIES DE L'ÉGLISE PRIMITIVE 265

lyptique juive. Mais, au nom d'une notion de « cohérence interne », il
refuse l'authenticité des deux autres classes de Menschensohnworte :

le titre de Fils de l'Homme, qui peut aussi signifier, en araméen,
tout simplement « l'homme », n'aurait eu aucune chance d'être
compris, sorti de son cadre strictement apocalyptique.

A ce raisonnement, nous opposons la question suivante : une
allusion, quelle qu'elle soit, à cette figure apocalyptique du Fils de
l'Homme, avait-elle des chances d'être comprise par les Juifs du
temps de Jésus Nous avons des raisons d'en douter. En effet, la
« christologie » du Fils de l'Homme n'est pas la plus répandue des

conceptions messianiques de l'eschatologie, ni même de l'apocalyptique

juives. Elle est propre aux relectures de Daniel 7 :13, telles
qu'on les trouve dans les Simihtudes d'Hénoch et dans le quatrième
livre d'Esdras. Or tous les indices que nous possédons nous poussent
à affirmer que ces deux apocalypses devaient être connues tout au
plus de certains cercles d'initiés du temps de Jésus. Il est donc
douteux que le titre de Fils de l'Homme ait été, dans la bouche de
Jésus, destiné à une compréhension publique. L'argument que Hahn
tire de l'intelligibilité du titre de Fils de l'Homme, et de la cohérence
interne du message de Jésus, tombe donc.

Mais il y a plus. Dans les textes reconnus comme authentiques
par Hahn et Tödt, Jésus anticipe le jugement du Fils de l'Homme.
C'est dire qu'il le connaît. Qui donc peut connaître ce jugement,
sinon le Fils de l'Homme lui-même Doit-on admettre que seule la
communauté primitive a été capable de tenir ce raisonnement, qui
aurait totalement échappé à Jésus »

Si l'on admet que Jésus a pu anticiper le jugement du Fus de
l'Homme, et s'identifier ainsi mystérieusement, mais consciemment,
à cette figure apocalyptique, énigmatique pour la plupart des Juifs
de son temps, nous ne voyons pas pourquoi on ne ferait pas un pas
de plus. Jésus a fort bien pu faire des allusions plus claires au para-

1 Nous partageons donc le jugement de J. Coppens : « Pour aboutir à
une solution suffisante du problème, il conviendrait, non pas seulement de
reclasser tous les textes à la lumière d'une Formen-, Traditions- et Redaktionsgeschichte

bien conduite, mais aussi de remettre sur le métier le problème de
la science humaine du Christ. » (Dans sa critique de l'ouvrage précité de Tödt,
in Le Fils de l'Homme et les Saints du Très-Haut. Gembloux-Bruges-Paris,
Desclée De Brouwer, 1961, p. 99-100.)

D'autre part, la critique générale, un peu mordante, de J. Bowman est
assez en place ici : « New Testament scholars. succeed in making Him a
misfit in His own time and a misfit in this. He seems a somewhat dazed do-
gooder lost in Palestine with no positive programme, and no concrete aim in
view, who stumbled on the crucifixion and whose disciples or disciples of
disciples thought they knew more about the significance of Jesus than He did
and constructed the Gospel as well as the Gospels. » (The Gospel of Mark.
The new Christian Jewish Passover Haggadah. Leiden, Brill, 1965, p. 19.)



266 D. VON ALLMEN

doxe de cette identification. C'est dans ce sens qu'il faut comprendre
des textes comme celui de Marc 2 : 10. Il est évident qu'une telle
utilisation du titre de Fils de l'Homme constitue une innovation
manifeste par rapport à la tradition apocalyptique (Mais doit-on
dénier à Jésus tout génie novateur En effet, si Jésus s'est désigné,
dans son existence humaine, comme le Fils de l'Homme, il a, en fait,
opéré une actualisation radicale de l'apocalyptique : ce que
l'apocalyptique attendait pour l'avenir, se réalise dans le présent, de
manière mystérieuse. Mais, du même coup, il a fait subir aux conceptions

apocalyptiques traditionnelles un retournement total : celui qui
devait venir dans la gloire est venu, tout d'abord, dans l'abaissement ».

Ce paradoxe de la christologie du Fils de l'Homme, tel qu'il apparaît
dans les paroles de Jésus, se dessine déjà clairement dans les deux
classes de textes que nous venons d'examiner. Il n'est que plus explicite

dans les annonces de la Passion. Tödt et Hahn ont eu le mérite
de démontrer que toutes ces paroles de Jésus dérivaient d'un seul
(Tödt) ou plutôt de deux (Hahn) types de textes, du genre de ceux
que nous trouvons en Marc 14, v. 21 d'une part, v. 41 d'autre part.
Il est fort possible que quelques-unes de ces annonces de la Passion
aient subi, dans le processus de la tradition orale, des modifications
plus ou moins profondes, tendant à les harmoniser avec l'histoire
de la Passion telle qu'elle s'est déroulée en fait. Mais nous ne voyons
pas pourquoi Jésus ne pourrait pas avoir annoncé lui-même la nécessité

(oeî) de sa souffrance et de sa mort et même, comme une autre
« nécessité » d'ordre divin, celle de sa résurrection, qui semblait aller
de soi, dans un contexte dérivé de l'apocalyptique juive. Nous nous
demandons même s'il ne faut pas faire un pas de plus. Jésus ne
peut-il pas avoir eu la conviction qu'il « fallait » que le Fils de l'Homme
céleste revêtît de manière parfaite la condition humaine, qui est
souffrance et mort, pour entraîner dans sa victoire et son triomphe
futur la communauté de ceux qui auraient cru en lui Il y aurait
là, indépendamment même de toute référence première à la figure
du Serviteur, une conséquence assez logique du caractère ambigu
de l'expression « le Fils de l'Homme », ce titre dont la signification,
dans les textes apocalyptiques, oscille entre le sens collectif (le
peuple des Elus) et le sens individuel (le « Messie ») 2.

D. von Allmen.

1 Les souffrances du Fils de l'Homme auraient déjà fait partie d'une
certaine christologie du Fils de l'Homme. Cette thèse, qui jouit actuellement
d'un certain succès, ne nous paraît pas s'imposer, jusqu'à preuve du contraire.

2 II faudrait reprendre ici tout ce qu'a écrit Theo Preiss à ce sujet, en
particulier dans son étude intitulée « Le Fils de l'Homme », in E.Th.R.,
Montpellier, 1951, cahier n° 3, et 1953, cahier n° 1.


	Des christologies de l'Église primitive à la christologie de Jésus

