
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 4

Artikel: L'espérance chrétienne dans la pensée de Jürgen Moltmann

Autor: Mottu, Henry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ESPÉRANCE CHRÉTIENNE

DANS LA PENSÉE DE JÜRGEN MOLTMANN

Dans son dernier livre intitulé Théologie de l'espérance », Jürgen
Moltmann, actueUement professeur de théologie systématique à Tübingen,

s'attaque au problème de l'eschatologie dans une perspective
résolument ouverte au Principe Espérance d'E. Bloch 2 et aux acquisitions

de la théologie hoUandaise de l'apostolat. Cette importante
entreprise comble une lacune 3. En effet, tandis que K. Barth, on le
sait, ne nous a pas apporté exphcitement ses vues sur l'eschatologie
dans le cadre de sa Dogmatique encore inachevée, l'école bultmannienne

pour sa part a tendance à se dépréoccuper des aspects
cosmologiques de l'eschatologie néotestamentaire, après en avoir réduit la
problématique aux existentiaux. Seul, à notre connaissance, l'exègète

de Tubingue E. Käsemann fait exception ; le travail dont nous
rendons compte lui doit beaucoup. Le sous-titre de cette Théologie
de l'espérance en indique immédiatement l'intention : « Recherches
sur le fondement et les conséquences d'une eschatologie
chrétienne. » Il s'agit d'une part de marquer le fondement christologique
de l'espérance de la foi et, d'autre part, de tirer toutes les

conséquences de la redécouverte, relativement récente, du Nouveau
Testament comme document eschatologique, voire apocalyptique, et
cela tant en dogmatique qu'en éthique et en ecclésiologie.

1 Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begründung und zu den
Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. Beiträge zur evangelischen Theologie,
Bd. 38. Kaiser Verlag, München, 1965, 340 p. Paru en 1964, ce livre en est à sa
4e édition. Nous citons sans autre indication d'après cette dernière.

2 Das Prinzip Hoffnung, Suhrkamp, 1959. Sur E. Bloch, cf. l'article de
P. Furter dans cette Revue 1965, V, p. 286-301. Un travail du même auteur,
« Utopie et marxisme selon E. Bloch », paraîtra in : Archives de Sociologie des

Religions, 21, 1966. On peut lire en français, de Bloch lui-même, notamment sa
communication à la Décade de Cerisy de 1959 : Genèse et structure, éd. Mouton
et Cle, Paris, 1965, p. 207 ss., ainsi que son Thomas Münzer, théologien de la
révolution, traduit par M. de Gandillac, chez Julliard en 1964.

3 Ce problème avait néanmoins déjà été traité par d'autres auteurs, dont
W. Kreck : Die Zukunft des Gekommenen. Grundprobleme der Eschatologie.
Kaiser Verlag, München, 1961.



l'espérance chrétienne dans la pensée de j. moltmann 243

Le livre débute par une beUe méditation sur l'espérance. Dans
la conception classique, l'eschatologie, conçue comme « doctrine des

fins dernières » a toujours été placée à la fin et en marge de la dogmatique,

l'Eglise officielle laissant aux « sectes » le soin de développer
les implications révolutionnaires et critiques de cet appendice déroutant.

En réalité, ce lieu théologique, loin d'être un simple corollaire,
n'est rien d'autre que le point de départ de toute théologie fidèle à

son objet, « le Dieu de l'espérance » (Rom. 15 : 13). Le futur est
constitutif de l'être de Dieu, déclare l'auteur à la suite de Bloch. Précisons
d'emblée que l'expression escha.to-logie, prise dans l'acception grecque

du terme, est théologiquement inexacte, car le « logos » de l'espérance

chrétienne, irréductible à la raison grecque, vise quelque chose
de radicalement neuf, à savoir la personne de Jésus-Christ et son
avenir. « Il est notre espérance » (Col. 1 : 27). Ce qui est ici en jeu,
c'est l'annonce spécifique de l'avenir du Ressuscité. Or, ce fondement
est « la pierre de touche des esprits eschatologiques et utopiques »

(p. 13). Il faut donc maintenir une dialectique de la foi et de l'espérance.

Sans la foi, c'est-à-dire sans la certitude qu'en Christ seul les
limites de la vie (souffrance, péché, mort) ont été surmontées et
abolies, l'espérance dégénère en utopie. Qu'est-ce que l'utopie, si ce
n'est pour ainsi dire une espérance désespérée, parce que dépourvue
de fondement Il n'empêche que si, pour le chrétien, la foi est
chronologiquement première, l'espérance n'en a pas moins la primauté.
La foi fait de l'espérance une attente confiante, tandis que l'espérance

met la foi en mouvement. Une telle foi activée par l'espérance
« n'apaise pas le cor inquietum, mais est elle-même ce cor inquietum
en l'homme » (p. 17).

Dès lors, le péché qui guette l'homme contemporain est moins
celui de Promêthée que celui de Sisyphe, que cette acedia ou tristitia
au gré de laquelle il se résigne à n'être pas ce que Dieu veut qu'il
soit. Et l'auteur de discerner avec raison dans ce taedium vitae
nouvelle manière un des sous-produits d'un christianisme non-eschatolo-
gique. Dans ces conditions, il s'avère urgent de ressaisir le sens et la
portée de la catégorie d'espérance, seule « réahste » parce que
transformatrice des êtres et des structures. Il est trop facile de reprocher à

une telle façon d'appréhender la vérité chrétienne de tomber dans
un utopisme à bon marché, car l'espérance se distingue de l'utopie
en ce que celle-ci s'avance vers ce qui « n'a pas de lieu », au contraire
de celle-là qui vise ce qui « n'a pas encore de Ueu ». Bien plus, le
reproche d'utopisme se retourne contre toute approche fixiste du
christianisme, où le possible, l'a-venir (Zukunft), l'historicité de la
réalité n'ont justement « pas de lieu ». Mais c'est surtout au nom du
bonheur présent de l'homme qu'un Gœthe, un Nietzsche et d'autres
se sont retournés contre une eschatologie considérée par eux comme



244 HENRY MO-ITU

une imposture. Dans cette accusation, l'auteur détecte une théologie
sous-jacente du Dieu présent envisagé sous l'aspect d'un numen
praesentiae. Or, ce Dieu, celui de Parmenide, est incoordonnable au
nom du Dieu de la révélation chrétienne ; celui-ci, loin d'être un
chiffre de 1'« éternel présent » — ce qui nous mènerait à une mystique
de l'être — est le nom de la promesse ouvrant l'histoire humaine à
un nouvel avenir ; le nom de Dieu est un Wegname (p. 25) ». Une
opposition semblable se retrouve également dans l'analyse du terme
« parousie », qui, pour les Grecs, se rapporte à la présence de l'être
mais que le Nouveau Testament emploie pour désigner non la
praesentia Christi, mais son adventus.

Il ressort de ces remarques que la tâche particulière de l'eschatologie

est d'intégrer l'espérance à la pensée et la pensée à l'espérance
de la foi ; il faut espérer pour comprendre, et comprendre pour espérer.

D'où la modification que l'auteur propose de la célèbre formule
anselmienne : spes quaerens intellectum — spero ut intelligam.
L'exspectatio creaturae de Rom. 8 : 19, pleinement comprise, met
en œuvre une nouvelle saisie intelligible du monde, de l'histoire, de
la société. « Une action créatrice de la foi demeure impossible sans
recours à un nouveau mode de penser et de projeter jaillissant de

l'espérance » (p. 30). L'eschatologie chrétienne sera ainsi un stimulant

critique à l'égard des espérances de ce monde — non un éteignoir.
La pointe de cette méditation introductive se trouve dans

l'affirmation que l'eschatologie meut toute la pensée théologique : la
révélation de Dieu (chap. I), la christologie (chap. Ill), l'histoire comme
attente de l'accomplissement de la promesse, avant le Christ (chap. II)
et après le Christ (chap. IV), l'envoi des croyants dans le monde

(chap. V). Nous insisterons ici plus particuhèrement sur la notion
de révélation et sur le thème christologique, en laissant de côté
d'autres aspects du livre tout aussi importants.

Au début de son premier chapitre, « Eschatologie et révélation »,

l'auteur passe en revue les grandes étapes de la redécouverte de

l'eschatologie au tournant du XIXe et du XXe siècle, tout en
soulignant l'étonnante inefficacité de cette entreprise sur le plan dogmatique.

Bien que l'apport d'un Joh. Weiss ou d'un A. Schweitzer ne
puisse être sous-estimé, il n'en reste pas moins que le premier en
revient finalement à l'image libérale de Jésus et que, aux yeux du

1 Cf. l'exégèse que donne G. von Rad d'Exode 3 : 14 dans sa Théologie de
l'Ancien Testament, tome I (trad, franc., 1963, p. 159 ss.). Yahvé se communique
à Moïse non tel qu'il est en son aséité, mais tel qu'il se montrera en faveur d'Israël.

D'où la traduction proposée par von Rad : « Je serai là (pour vous) tel
que je serai là. » Mais pourquoi Moltmann n'exploite-t-il pas plus explicitement
ces vues, pourtant lourdes de conséquences, précisément dans la perspective
d'une théologie de l'espérance ou de la fidélité de Dieu



L'ESPÉRANCE CHRÉTIENNE DANS LA PENSÉE DE J. MOLTMANN 245

second, la parousie non réalisée rend toute reprise de l'eschatologie
aujourd'hui illusoire, du moins sous sa forme néotestamentaire. Les
représentants de la « théologie dialectique », malgré leurs intentions »,

n'ont pas mieux réussi, car selon l'auteur ils ont par trop cédé aux
sollicitations d'une « eschatologie transcendantale » (nous allons y
revenir), laquelle aurait empêché la pénétration dans leur théologie
des dimensions proprement eschatologiques de l'Ecriture. Aucun de

ces découvreurs n'a décidément pris sa découverte vraiment au
sérieux Notre tâche d'aujourd'hui semble, par conséquent, toute
tracée : dégager l'eschatologie théologique des catégories du logos
grec et penser la promesse faite à Israël et à l'Eglise non en termes
épiphaniques, mais en termes historiques — l'auteur oppose
épiphanie à apocalypse — bref, mettre en œuvre un « savoir espérant ».

En effet, si, pour les religions épiphaniques, la question est celle de la
présence de l'éternel, en Israël au contraire, tout est suspendu à
l'avenir de ce qui a été promis par Dieu. La doctrine de la révélation
doit donc se libérer de la problématique ontologique des preuves de
Dieu et remettre au jour « l'horizon de la promesse et de l'attente
de l'avenir de la vérité » (p. 37). Aussi bien, parce que la corrélation
affirmée et défendue par les Réformateurs entre la fides et la promis-
sio lui semble capitale, l'auteur reproche-t-il à Barth comme à

Bultmann le formalisme de leur concept de révélation (p. 37-38). Tandis
que Barth ne se serait pas suffisamment dégagé des catégories ansel-
miennes en usant de la notion d'autorévélation, Bultmann développerait

inconsciemment sa compréhension de la révélation « dans le
cadre d'une nouvelle preuve de Dieu à partir de l'existence » (p. 38).
Or, l'auteur est convaincu de la nécessité d'un dépassement de ces
deux sortes de schémas vérificateurs : la révélation n'est ni la venue
de l'éternel pour l'homme, ni l'accession de l'homme à lui-même.
C'est cette réflexion sur le « soi » transcendantal — de Dieu ou de
l'homme — qui fait de l'eschatologie une « eschatologie transcendantale

»2. Kant étant donc à l'origine de la doctrine de la subjectivité

transcendantale de Dieu (chez Barth) et de l'homme (chez
Bultmann), il convient d'examiner attentivement le traité tardif

1 Cf. par exemple cette affirmation de Barth dans sa conférence de 1920 sui
Overbeck (que l'auteur aurait pu citer) : <t Une théologie, qui oserait être une
eschatologie, ne serait pas seulement une nouvelle théologie, mais un nouveau
christianisme... » (Die Theologie und die Kirche. Ges. Vorträge, Bd. II, 1928,
p. 25). Durant cette première période, Barth, proche de Blumhardt et de
Ragaz, est moins éloigné du projet actuel de l'auteur que celui-ci ne voudrait
le reconnaître. Nous ne croyons donc pas que Ton puisse caractériser sans autre
l'eschatologie du « premier » Barth comme « transcendantale » au sens kantien
du terme (voir infra) ; les textes sont plus polyvalents qu'il n'y paraît au
premier abord.

2 Ainsi désignée par Taubes et Balthasar.



246 HENRY MOTTU

(1794) La fin de toutes choses » du philosophe allemand. L'auteur
critique cet opuscule en deux points : les eschata s'y transforment en
conditions transcendantales de possibilité d'une expérience de soi
sous un angle « exclusivement pratique »2 ; l'éthicisation de cette
eschatologie à finalité morale rétrécit la portée universelle de l'eschaton
bibhque. Fait significatif, l'auteur reprend à son compte la critique
de Hegel contre « la philosophie reflexive de la subjectivité » (1802),
lequel avait bien vu que tant la réification (Verdinglichung) que la
subjectivité ne sont que les produits abstraits de la philosophie
kantienne et qu'eUes se présupposent dialectiquement. Par la suite, la
théologie protestante oscillera continuellement entre ces deux pôles,
cédant tour à tour au système de YAufklärung et à la subjectivité
esthétique, et finira par aboutir à un véritable dualisme de méthode 3.

Il s'agit maintenant non de nier cette opposition, mais de l'englober
dans le processus historique, plus exactement dans le processus
eschatologique. Ce n'est pas le temps qui est la catégorie de
l'histoire, mais l'histoire, comprise à partir de l'avenir eschatologique
de la vérité, qui est la catégorie du temps.

Dans son analyse de la théologie de Barth, qu'il nomme aussi
« ontothéologie », l'auteur ne remet pas en cause le bien-fondé du
redressement opéré il y a quarante ans. Il déplore cependant un
certain fixisme dans sa doctrine de la révélation ; ceUe-ci ne décrit-
elle que l'autopistie du présent éternel de Dieu N'incite-t-elle pas
l'homme à s'ouvrir à la promesse de l'à-venir de Jésus-Christ Si,
dans la première édition du Römerbrief (1919), Barth pense encore
eschatologiquement, il se désintéresse, dans la deuxième édition de

1922, du problème d'un eschaton à la fin de l'histoire en se servant
d'une dialectique temps-éternité et en demeurant dans le cadre de
la phUosophie kantienne. A partir de son livre sur Anselme, Barth
insiste de plus en plus fortement sur la subjectivité transcendantale
du Dieu trinitaire ; Dieu n'est pas un objet de pensée quelconque,
dont je pourrais à ma guise admettre ou non l'existence ; Dieu est
Sujet irrécusable. La seule preuve valable de son existence est sa
révélation, par laqueUe lui-même se donne à connaître dans son

1 Dont on trouvera la traduction in Kant : Pensées successives sur la
Théodicée et la Religion, trad, et introd. par Paul Festugière. Librairie philosophique,

Vrin, 2e édit. 1963, p. 217-233.
2 Op. cit., p. 221. Nos idées, nos représentations touchant les fins dernières,

bien qu'elles ne relèvent pas de la connaissance spéculative, ne sont pas «

absolument vides » si nous les envisageons dans leur intentionalité pratique (p. 224).
3 Dans son article « Exegese und Eschatologie der Geschichte », paru in

Evangelische Theologie 1/2, 1962, p. 31-66, l'auteur analyse ce « dualisme de
méthode » : historicisme — existentialisme, positivisme et matérialisme historique

— subjectivisme ahistorique, etc. (p. 38 ss.), et tente de le surmonter en
reliant l'histoire à l'eschaton (p. 53 ss).



L'ESPÉRANCE CHRÉTIENNE DANS LA PENSÉE DE J. MOLTMANN 247

nom ; il se prouve par soi-même. Deum esse est per se, id est per verbum

suum, notum. Utilisant le scheme classique sujet-objet, Barth le
renverse et fait de Dieu, non de l'homme, le Sujet connaissant,
agissant, initiateur, souverain, auquel nous sommes confrontés et en face
duquel nous sommes. Dieu est le vis-à-vis absolu de l'homme, celui
qui lui fait face (Gegenstand). L'auteur se demande néanmoins si,

par le biais de sa doctrine de la révélation où Dieu se prouve par
soi-même, Barth ne reste pas tributaire de la problématique des
« preuves ». Or, il faut y échapper, sans quoi l'argument ontologique,
quoique inattaquable en soi (si Deus est Deus, Deus est!), reste
sans prise sur le monde et sur l'existence. Barth, lié par son onto-
théologie, compte-t-U réellement, non seulement avec la transhistoricité

de l'eschaton, mais avec sa venue La rédemption finale
n'est-eUe qu'un appendice, que le dévoilement noétique de la
réconciliation en Christ Celle-ci n'est-elle pas aussi la promesse d'un
Règne futur réel, quoique non encore pleinement réalisé Telles
sont les questions que l'auteur croit devoir poser au théologien de
Bâle, malgré les corrections postérieurement apportées par ce dernier

à ses propres conceptions eschatologiques ».

A travers W. Herrmann, R. Bultmann subit lui aussi l'influence
de Kant, mais en sens inverse ; sa théologie est également celle de la
subjectivité transcendantale, mais cette fois de l'homme. Dès son
compte rendu du Römerbrief de 1922 2, il affirme l'impossibilité dans
laquelle nous sommes de parler de Dieu hors du cadre de notre
existence et, surtout, insiste sur l'antithèse, absolue à ses yeux, entre
l'objectivation et la corrélation Dieu-existence considérés par lui
comme non-objectivables. En accentuant cette dichotomie entre
objectivation et subjectivité, Bultmann fait subrepticement
réapparaître une sorte de preuve existentielle de Dieu, dans laquelle Dieu

1 On sait que Barth corrigea plus tard son propre « eschatologisme » de
naguère et ce qu'il pouvait contenir de platonisme et de kantisme (in vol. II, 1

et IV, 3 de la Kirchl. Dogmatik). Se critiquant lui-même, il note malicieusement :

« On devrait éviter, en théologie, de forcer la vérité dans un sens ou dans l'autre,
malgré tout l'intérêt que cela peut présenter ; sinon, on se trouve prisonnier
d'affirmations dont on peut certes se régaler pendant un certain temps avec
d'autres mais qui, tôt ou tard, lassent, parce que les choses qui ne sont
qu'intéressantes finissent à la longue par devenir ennuyeuses » (op. cit. II, 1 7e fase,
de la trad, franc., p. 391. Voir tout l'excursus, p. 387-394). Ces remarques ne
sont d'ailleurs pas seulement valables en eschatologie... Pour Barth, tout le
problème est de lier le renouveau eschatologique issu de Blumhardt et de l'exégèse
néotestamentaire à la théologie des réformateurs, autrement dit la posttemporalité

de Dieu à sa prétemporalité. Moltmann, en réinsistant avec force sur la
posttemporalité, est-il sûr de ne pas tomber à son tour dans une certaine unilatéralité

2 On peut lire maintenant cette recension de 1922 in Anfänge dialektischer
Theologie I, Theologische Bücherei 17, 2, 1962, p. 119-142, un recueil important
de textes datant de la première période de la « théologie dialectique », édité
précisément par Moltmann.



248 HENRY MOTTU

est tout à la fois la question, le tourment et la finalité de l'existence
humaine ; nous nous retrouvons ainsi dans la ligne de l'argument
moral de Kant. On lira, aux p. 54 et 55, un excursus consacré aux
antécédents et reprises historiques de cet argument, de Saint Augustin

à W. Herrmann ; de ce point de vue, l'eschatologie n'est plus le
telos de l'histoire, mais celui-là seul de l'existence individuelle. Ainsi,
l'auteur replace Bultmann dans le contexte de la Reflexionsphiloso-
phie, où la subjectivité se coupe du monde objectif ; comme chez

Kierkegaard, on allie de la sorte un athéisme cosmologique et théorique

à une vie intérieure pieuse. Notre auteur adresse à Bultmann
deux types d'objection. Il est d'abord impossible d'accepter la
séparation entre la compréhension qu'a l'homme de lui-même et les

objectivations projetées sans cesse par lui. Nous est-il possible de

nous comprendre réellement « nous-mêmes » sans recourir à aucune
Weltanschauung, à aucune conception ou idée du contexte dans

lequel nous nous pensons Bultmann semble minimiser gravement
les médiations sociales, objectives et historiques du soi. Une identité
non dialectique avec « soi-même » paraît, dans cet éon, impossible —
et Bultmann le démontre lui-même indirectement en opposant
continuellement le monde au soi. On peut se demander ensuite si, chez

lui, le concept d'eschatologie n'est pas pris dans une acception
trop large, allant finalement dans le sens d'une « épiphanie de l'éternel

présent » ». Si tout est déjà donné dans la foi à la Parole annoncée

par la prédication, où demeure l'avenir de la foi, sa finalité (I Pi. 1 : 9),
sa marche vers l'accomplissement de la promesse encore à venir :

« ce que nous serons n'est pas encore apparu » (I Jean 3 : 2) Le
monde peut-il être envisagé seulement sous l'angle mort de la « Loi »,

du déterminisme et du mécanisme des relations de cause à effet
N'est-il pas intégré, selon Rom. 8 par exemple, au mouvement
amorcé par la promesse du Christ «Discourir sur l'ouverture de
l'homme reste vain tant que le monde lui-même, vu sous l'aspect
d'un ensemble fermé, n'est pas lui aussi ouvert. Sans une eschatologie
cosmologique, il est impossible d'exprimer l'existence eschatologique
de l'homme » (p. 60). L'eschatologie ne peut, par conséquent, faire
l'économie d'une critique du concept kantien de science et de réahté.

1 L'auteur reprend sur ce point les critiques de J. Schniewind à l'adresse de
Bultmann, cf. Kerygma und Mythos I, 4e édit. i960, p. 100 ss. Notons en
passant qu'on pourrait dire mutatis mutandis la même chose de l'eschatologie d'un
N. Berdiaeff (Essai de métaphysique eschatologique, Aubier, 1946), chez qui
elle tend à se confondre avec le discontinu, le non-objectivable, l'individuel, en
quoi elle est proche de celle de Bultmann. Fidèle à la tradition du christianisme
orthodoxe d'Orient, Berdiaeff n'a cependant jamais complètement perdu de vue
l'aspect messianique et universel de le'schaton : « La victoire sur le pouvoir
d'objectivation est une espérance messianique » (p. 76). C'est à l'étude de cet aspect-
là que s'attelle Moltmann.



L'ESPÉRANCE CHRÉTIENNE DANS LA PENSÉE DE J. MOLTMANN 249

L'eschatologie du type « histoire du salut » semble apparemment
mieux rendre compte du donné biblique. Estimant que Dieu a un
« plan » pour ce monde, eUe tend à faire des témoignages scripturaires

un véritable « système d'espérance », selon l'expression de

Bengel. Ce type d'eschatologie a certes le mérite de prendre l'histoire

au sérieux et d'éviter l'ontologie qui grève trop souvent les

systèmes classiques. Toutefois, ses limites sont sérieuses : de Joachim
de Fiore à Troeltsch, la révélation est toujours pensée «progressivement

», de sorte que l'on ne voit plus très bien si l'histoire demeure
un prédicat de la révélation ou si c'est l'inverse qui est vrai. Toute
eschatologie se voulant chrétienne devra faire siens les thèmes de
1'« histoire du salut », mais elle devra aussi clairement montrer que
la révélation seule crée, met en mouvement et conduit le processus
historique jusqu'à son accomplissement final, tout en ne craignant
pas de faire passer ces mêmes thèmes au crible de la méthode
historico-critique. En outre, ce type de théologie n'est-il pas toujours
à nouveau tenté par la recherche d'une preuve historico-théologique
de Dieu dans l'histoire et ainsi par ce que l'auteur appelle une
cosmothéologie »

En recourant à une « eschatologie de la révélation », l'ambition
de l'auteur est de dépasser et l'ontothéologie (Parole — nom révélé
de Dieu), et l'éthico-théologie (Parole — existence humaine), et la
cosmothéologie (Parole — histoire universelle), en évitant à tout
prix les écueils de l'argument ontologique, moral ou cosmologique 2.

Lors des apparitions de Pâques, Jésus se révèle tel qu'il était. Dans
l'acte d'identification du Crucifié et du Ressuscité, la théologie
discerne la fidélité de Dieu. Mais cette identification, que les titres
christiques signalent, est aussi une anticipation de l'avenir, non
encore manifesté, du Ressuscité : ces apparitions le révèlent également

tel qu'il sera en sa gloire et sa seigneurie à venir. La révélation
est donc « eschatologique » en ce sens qu'elle relève de la fidélité de
Dieu à sa promesse ; le Dieu chrétien est le theos epangeilamenos
de l'épître aux Hébreux (io : 23 ; il, 11 ; etc.). La promesse n'anticipe

pas seulement l'avenir, mais elle fait advenir « le possible »

1 Sur ce point, l'auteur vise moins la théologie de T« histoire du salut » que
celle de W. Pannenberg, dont il condamne le retour à une nouvelle preuve de
Dieu à partir du cosmos et de l'histoire universelle ; celle-ci est alors le lieu
herméneutique où la révélation se vérifie. Nous ne pouvons pas ici entrer dans cette
discussion. De toute façon, du point de vue de l'histoire des idées, l'auteur me
semble proche de Pannenberg, malgré leurs désaccords (cf. p. 67 ss.), car chez
tous les deux on assiste, en réaction contre Bultmann, à la résurgence d'une
problématique de type hégélien.

2 L'auteur résume sa position dans un article récent : « Gottesoffenbarung
und Wahrheitsfrage » in : Parrhesia, Karl Barth zum 80. Geburtstag. EVZ,
Zurich, 1966, p. 149-172.



250 HENRY MOTTU

et donc « l'avenir » et engage ainsi, en contradiction avec la réahté
présente, son propre processus orienté vers le telos promis au monde
et à l'homme. L'auteur s'inspire ici du « dernier » Barth, lequel,
révisant son eschatologie éterniste du début, ne craint pas de déclarer

: Jésus « est à lui-même encore à-venir » I ; avec sa résurrection,
son œuvre « n'est pas encore finie, pas encore parvenue à terme (noch
nicht abgeschlossen) » 2. Par conséquent, s'il reste que la venue en
gloire du Christ sera la manifestation de Celui qui est déjà venu,
il n'en faut pas moins insister sur le fait que cette manifestation
sera un accomplissement, une nouvelle création — plus donc que le
simple dévoilement d'un déjà connu. La Parole advenue est à la
fois Evangile et promesse, Euangelion et Epangelia. Le Christ met
au cœur de ses disciples une conscience historique, c'est-à-dire
missionnaire et transformatrice ; leur attente est créatrice, sans commune
mesure avec toutes les formes possibles de quiétisme ou de
résignation.

L'idée centrale du deuxième chapitre « Promesse et histoire »,

axé sur la compréhension vétérotestamentaire de la promesse, réside
dans l'opposition entre logos et promissio Dei, soit entre « religion
épiphanique » et « foi en la promesse » (chap. II § i). En Israël,
contrairement aux religions canaanéennes qui sacrahsent l'espace et le

temps du fait de l'apparition du Theos epiphanes, les manifestations
de Yahvé s'accompagnent toujours d'une promesse faite à l'homme
ou au peuple qui en est le témoin. De là vient le processus,
caractéristique en ce régime de pensée, d'historicisation et de futurisation
de la révélation de Dieu. On ne s'étonnera pas que l'auteur essaie
de réhabiliter l'eschatologie apocalyptique grâce à laquelle la pensée
hébraïque historicisa son appréhension du cosmos. Dans
l'apocalyptique, l'eschatologie historique des prophètes entre donc en contact

avec la cosmologie ; le cosmos y est mis en mouvement : un
monde meurt, un autre paraît. L'eschatologie, dépassant le niveau
de l'histoire des nations ou des individus, y devient ainsi l'horizon
cosmique de la théologie. Il va sans dire que l'apocalyptique est ici
revalorisée moins dans sa manière que dans sa portée générale.

L'eschatologie, telle que l'auteur la comprend, est finalement une
christologie développée en toutes ses virtualités ; d'où l'importance
du troisième chapitre « Résurrection et avenir de Jésus-Christ ».

L'auteur, qui sait qu'aujourd'hui comme hier la réalité de la
résurrection fait difficulté, recherche préalablement le heu d'où part cette
contestation (est-il ressuscité pour mieux la surmonter (de quel

1 Kirckl. Dogmatik IV, 3, p. 378 : Er ist sich selbst noch Zukunft.
2 Op. cit., p. 385.



L'ESPÉRANCE CHRÉTIENNE DANS LA PENSÉE DE J. MOLTMANN 251

concept de realité part-on Une manière de choc en retour pourrait
alors intervenir, mettant en question la situation même d'où

part la contestation initiale. L'auteur en situe et en résume le lieu
dans le postulat : « Dieu est mort. » En un substantiel excursus
(p. 152-155) consacré à la genèse de ce postulat depuis Hegel, l'auteur
montre que la connaissance de la réahté de la résurrection ébranle
précisément un tel postulat, en ce sens qu'elle ouvre le monde et
sa réalité à l'à-venir de la vérité. « Le monde ne sombre pas dans
l'abîme du néant, mais sa négativité est surmontée par le « pas-
encore » de l'espérance. Il n'est pas stabilisé dans l'être éternel, mais
mis en mouvement, « suspendu » grâce au « n'être-pas-encore » d'une
histoire projetée vers l'avenir » (p. 155) ».

Pour répondre de la réahté de la résurrection, l'auteur pose trois
questions, qui ne sont pas sans rappeler celles de Kant : celle de
l'événement constatable (que puis-je savoir historiquement ; la
question existentielle et éthique du « nous en sommes témoins » (que
dois-je faire ; celle enfin de la victoire eschatologique, en Christ,
de la vie sur la mort (que m'est-il permis d'espérer

En ce qui concerne la première, l'essentiel consiste à retourner
à celui-là même qui pose le problème de l'historicité de la résurrection
la question de sa propre conception de l'histoire et de sa propre
expérience historique. C'est ainsi que l'auteur rejette les trois
solutions généralement proposées, soit que l'on renonce carrément à se

placer sur le plan historique en se repliant sur le Kérygme (Barth ;

Bultmann), soit que l'on prétende « prouver » l'historicité de la
résurrection en recourant à la catégorie de contingence (Pannenberg),
soit enfin que l'on postule un intellectus fidei resurrectionis spécifique
(Niebuhr). Or, la résurrection du Christ, comme novum ultimum, ne
relève pas d'une possibilité de compréhension intra-mondaine et
intra-historique, mais vise une nouvelle possibilité absolue,
eschatologique, de comprendre le monde, l'existence et l'histoire.

L'auteur critique vivement l'interprétation existentiale (deuxième
question). A l'origine, la méthode de l'histoire des formes était avant
tout sociologique ; on l'amalgama ensuite à la méthode existentiale,
dans laquelle l'intérêt se déplace du passé, de l'événement historique

(historisch) vers le présent de l'existence historique (geschichtlich)
responsable. Cette évolution culmine dans l'affirmation que la
christologie est la variable, alors que l'anthropologie est la constante
d'une telle interprétation. Recouvre-t-elle l'intention des textes Le
sens de ceux-ci n'est-il pas, non seulement de mettre au jour une

1 Dans cette idée d'une réalité portée par son entelechie, on remarquera
l'influence d'E. Bloch : Zur Ontologie des Noch-Nicht-Seins, Suhrkamp, 1961.
Chez Bloch, le devenir se produit toujours en direction de : aucune genèse sans
telos. Dans le réel s'insère, à chaque palier, un plus ultra — un « toujours outre ».



252 HENRY MOTTU

vérité d'existence (Existenzwahrheit), mais de déterminer aussi une
vérité de fait (Sachwahrheit) Ici encore, l'auteur s'efforce avec
raison de surmonter l'historicisme positiviste comme l'interprétation

existentiale par la mise en perspective eschatologique des
problèmes : un rapport authentiquement « historique » à l'histoire découvre

dans le passé un avenir non encore échu qu'il s'agit de faire
échoir, de sorte que l'événement de la résurrection comme « phénomène

historique » doit être appréhendé à partir de son avenir : Es hat
seine Zeit noch vor sich (p. 172).

L'eschatologie abordera le troisième question (que puis-je espérer

en s'interrogeant sur l'intention de Dieu qui a ressuscité Jésus,
sur la tendance interne de cet événement : « Car il faut qu'il règne... »

(I Cor. 15 : 25) ; « il faut » que l'Evangile soit prêché à tous (Marc
13 : 10) ». Ces textes montrent que l'eschatologie, explicitation de la
tendance interne de la résurrection et de l'avenir christiques, engendre

une conscience pratique de l'envoi (Sendung), sous le signe
duquel le chrétien, dans la persécution et la souffrance, expérimente
l'histoire. N'oublions pas que le contexte des apparitions de Pâques
est un contexte missionnaire — et l'auteur de développer, plus loin,
une véritable « herméneutique de la mission chrétienne » en
anthropologie, en cosmologie et en théologie. En anthropologie, en ce sens

que l'homme ne découvre son être spécifique qu'en obéissant à la
vocation de Dieu ; le « Je serai avec toi » de récits comme Ex. 3,
Es. 6 ou Jér. 1 par exemple annonce à l'homme ce qu'il peut devenir
en répondant positivement à l'appel divin (non pas : Deviens ce que
tu es ; mais : deviens ce que tu seras En cosmologie, en ce sens que
le monde entier devient le champ de la praxis transformante de
l'homme, laquelle saisit au bond les possibles latents dans le monde
(das jetzt an der Welt In-Möglichkeit-Stehende). En théologie enfin,
il convient de s'en tenir strictement à une theologia viatorum, prenant
au sérieux le fait que Dieu n'est pas encore le Dieu tout en tous de
l'eschaton. Les « preuves » de son existence, nous l'avons déjà vu,
anticipent illégitimement l'à-venir divin, fondées qu'elles sont sur
une theologia naturalis, but ultime de l'espérance — et non
présupposition de la foi. S'il est une preuve légitime de l'existence de Dieu,
eUe ne peut être cherchée que dans le processus par lequel Dieu
« promulgue les possibilités historiques et eschatologiques » de l'envoi
des croyants dans le monde (p. 262). Mais cette «preuve » n'est pas
statique, donnée une fois pour toutes, car elle se trouve ordonnée

1 II serait intéressant d'examiner la forme eschatologique de la nécessitas :

il faut que le Royaume arrive, ce sont les violents qui s'en emparent ; il faut
vouloir l'impossible ; il faut que je prêche l'Evangile (I Cor. 9 : 16), etc. A côté
de l'Ananké tragique, il y a l'Ananké messianique.



L ESPERANCE CHRETIENNE DANS LA PENSEE DE J. MOLTMANN 253

à la preuve définitive que Dieu, à la fin des temps, lors de sa
manifestation glorieuse, donnera de lui-même.

L'auteur traite, dans un second temps, de l'avenir du Ressuscité,
sous trois rubriques : l'avenir de la justice, de la vie et du Règne
de Dieu. Ne pouvant ici nous étendre sur ces développements, nous
nous bornerons à résumer la christologie de cet ouvrage à l'aide de
deux points méthodologiques. Il est clair d'abord que l'auteur ne
pratique pas, à l'instar de Troeltsch par exemple, une doctrine de la
« révélation progressive », car à ses yeux la contradiction entre la
creatio ex nihilo de la résurrection et le cours de l'histoire est absolue ».

Il comprend l'unité de la croix et de la résurrection comme une identité
dialectique ou encore comme « une dialectique apocalyptique », dont
la synthèse n'est attendue et espérée que dans la totalité de l'être
nouveau. La révélation de Dieu en Christ devient ainsi le cadre de

l'histoire, dans lequel la chute de toutes choses dans le néant et la
nouvelle création apparaissent possibles. L'histoire est comprise
comme 1'« antichambre du possible» (Vorraum des Möglichen).
L'auteur remarque ensuite que le terme « parousie » signifie « venue
imminente », et non le « retour » d'un être qui s'en serait aUé Cette
venue du Christ en gloire signale donc plus que le dévoilement de
ce qui s'est déjà passé une fois pour toutes lors de son sacrifice, à

savoir l'événement promis et en train de s'accomplir de la révélation
plénière de Dieu. « L'attente chrétienne n'a pour objet personne
d'autre que le Christ déjà venu ; mais elle attend de lui quelque
chose de nouveau, qui ne s'est pas encore accomph jusqu'ici » (p. 208) :

la justice du Règne de Dieu, la résurrection des morts, la seigneurie
du Christ sur toutes choses.

La méthode historique, puis le passage de l'heuristique à la
philosophie de l'histoire 2 sont analysés au début du quatrième chapitre

« Eschatologie et histoire », où prend place également la théologie
de l'apostolat et ses conséquences en théologie (preuves de Dieu et
herméneutique, p. 250-259), en anthropologie, en cosmologie et dans
la conception chrétienne de la tradition. Nous y avons déjà fait
aUusion. Notons ici, pour mieux saisir la critique de l'auteur à

l'adresse de Bultmann, que la distinction heideggerienne dans Sein
und Zeit entre le primär et le sekundär Geschichtliche est vivement
contestée par lui (p. 234 ss). Chez Heidegger, 1'« historique primaire »

1 L'auteur critique à ce propos la théologie de T« histoire du salut », qui ne
prend pas suffisamment au sérieux, selon lui, la radicalité de la contradiction
entre la promesse divine et la réalité. En minimisant cette inadéquation
fondamentale, on risque de retomber dans les aléas de la « révélation progressive ».

2 Cf. notamment, au § 4 du chap. IV (p. 225 ss.), l'analyse de Thistoriologie
de Ranke, F. Chr. Baur, J. G. Droysen, W. Dilthey, Heidegger.



254 HENRY MOTTU

est l'historicité du Dasein ; à ce niveau, l'histoire est la transmission

de possibilités d'existences passées. Au contraire, 1'« historique
secondaire » se rapporte au « on » impersonnel de l'hisoire du monde,
à ce qui s'est « effectivement passé » sans qu'interviennent le choix
et la décision d'un Dasein responsable. Nous sommes donc, à ce

niveau, dans l'inauthenticité. L'auteur proteste contre cette
distinction qui lui paraît aboutir à un dualisme de méthode (faits
bruts —¦ immédiateté de la rencontre et, à la limite, à une
suppression de l'histoire. Or, le concept d'histoire, création du
prophétisme hébreu, implique une eschatologie, car dans l'historique la
réahté et la possibilité sont étroitement mêlées ; une teUe eschatologie
de l'histoire serait alors peut-être en mesure de prendre l'histoire au
sérieux, en la maintenant ouverte à l'aide des notions de novum,
d'avenir, d'envoi, etc. Il y a histoire, parce que la réalité n'est pas
encore la plénitude, le tout, parce qu'elle demeure tendue vers une
vérité qui n'est pas encore en elle.

Sous le titre « Communauté de l'Exode », le cinquième chapitre
traite des imphcations ecclésiologiques de cette Théologie de l'espérance.

Nous assistons, aujourd'hui, à la déchirure de la société en
deux aires, l'aire de la masse, des techniques, etc., ou réification, et
celle de l'individuahté ou subjectivité. Le culte de l'Absolu qui,
depuis Constantin, assurait à cette société son équilibre, n'est plus
actuellement nécessaire à son intégration, si bien que l'Absolu n'est
plus recherché que dans la subjectivité. Le christianisme, réduit au
rôle d'un cultus privatus parmi d'autres et entérinant passivement
la récession du transcendant hors de la nature, de l'histoire et de la
société, se réfugie alors dans une « religion » qui peut prendre soit la
forme du « culte de la subjectivité », soit ceUe du « culte de
l'intersubjectivité », soit encore, paradoxalement, celle du « culte de
l'institution ». La morale, réduite à 1'« exigence éthique » individuelle,
n'est alors plus capable d'intégrer à sa réflexion le domaine du droit,
de l'ordre social et de la justice politique. Ainsi, par exemple, l'amour
du « prochain » n'apparaît authentiquement qu'à la faveur d'une
rencontre intersubjective (personnalisme) et non plus en sa dimension

sociale et politique. Ou encore, l'on fait grand cas des
microstructures (informal groups, etc.), dont la fonction sociologique est
de s'intégrer aux macrostructures et dans lesqueUes il y a aussi de
la place pour la communauté chrétienne, sans voir qu'on lui fait
ainsi renoncer à sa vocation prophétique, en la condamnant à ne
plus rien changer fondamentalement et à n'avoir plus qu'une fonction

équilibrante à l'intérieur du système ainsi sanctionné par la
« religion ». Enfin, l'on assiste, dans les pays fortement industriahsés,
à une immobihté grandissante de structures et de mentahtés réfrac-



L'ESPÉRANCE CHRÉTIENNE DANS LA PENSÉE DE J. MOLTMANN 255

taires aux idéologies et consolidées par de nouvelles institutions ;

une telle absence de mouvance se trouve alors encouragée par ce
romantisme de type chrétien dont l'auteur, à juste titre, fait le procès.

Dès lors, loin de remettre en cause le processus de « sécularisation

» et de revenir à des positions dépassées, la communauté
chrétienne se doit de quitter, en un nouvel Exode, ces rôles de repli
(subjectivité ; intersubjectivité ; institution) que lui a assignés et
imposés la société moderne. L'auteur n'exhorte à rien moins qu'à
une refonte de la foi sous le signe de l'attente du règne de Dieu et
du service prophétique. Dans l'optique d'une « espérance créatrice »,

une « Eglise pour le monde » ne signifie rien d'autre qu'une « Eghse

pour le Règne de Dieu », c'est-à-dire pour la transformation d'un
monde envisagé comme monde du possible.

La force de l'entreprise moltmannienne consiste, nous semble-t-il,
en ce qu'eUe se veut, d'une part, une tentative de dépassement des

présupposés bultmanniens et, d'autre part, une première ébauche
d'un dialogue avec le marxisme d'un E. Bloch. C'est ainsi tout d'abord
que l'auteur met en cause chez Bultmann, non seulement la reprise
inconsciente de la preuve par l'existence au gré d'une théologie
conçue comme une ellipse, où l'homme est le lieu herméneutique de la
vérification de la révélation divine (p. 51 ss ; p. 251 ss), mais encore
le refus bultmannien de toute « objectivation ». Ces positions ont
pour origine une radicalisation de la distinction kantienne
noumènes - phénomènes. Par ce biais, Bultmann et ses disciples tombent

dans l'embarras, typique de l'existentialisme, en face du monde
des objets et du monde tout court, irrécupérables dans une vision
intimiste de l'existence et du donné biblique. L'auteur, dans sa
discussion avec Bultmann sur l'à-venir du Ressuscité comme avenir
de la vie (p. 192 ss), montre que le Saint-Esprit n'est pas seulement de
l'ordre de la Zukünftigkeit, mais passion du possible, de ce qui vient,
de ce qui a été promis. Contrairement à Bultmann, l'auteur s'efforce de
donner un contenu spécifique à l'espérance chrétienne, dont l'horizon
dépasse la structure existentiale du Dasein. En outre, la question
de la « non-objectivité » (Nicht-Objektivierbarkeit) de Dieu s'avère
être un faux problème, car les affirmations objectives ne sont pas
forcément assimilables à des oublis de l'être mais jaillissent de l'ouverture

existentielle de l'homme au monde. Bultmann n'identifie-t-il
pas abusivement objectivation et aliénation Enfin, les représentations

cosmologiques de l'eschatologie du Nouveau Testament sont-
elles à proscrire absolument Ne sont-eUes que mythologiques
Ne relèvent-eUes pas moins de la mythologie que d'un espace avant-



256 HENRY MOTTU

coureur, anticipant le possible inhérent à toute réahté et ne doivent-
elles pas être comprises, par conséquent, comme des Vorstellungen,
c'est-à-dire comme des présentations anticipatrices de la nova creatio
En croyant devoir faire l'économie de celles-ci, peut-on encore rendre
compte adéquatement de la totahté du message néotestamentaire
sur la « fin » et particulièrement de la portée universelle de l'eschaton
comme de la solidarité de l'attente des croyants avec le « travail »

de toute la création
En second Ueu, ce livre est en somme une reprise critique du

Prinzip Hoffnung de Bloch, avec lequel l'auteur entre plus directement

en dialogue dans l'article reproduit en appendice de l'ouvrage
(p. 313-334) ». Enfin, en théologie, la onzième des fameuses « Thèses

sur Feuerbach » est prise au sérieux : « Les philosophes n'ont fait
qu'interpréter le monde de différentes manières ; il s'agit maintenant

de le transformer. » Beaucoup plus fermement que dans le
bultmannisme par exemple, le christianisme occidental est ici inter-
peUé à rendre compte de sa fidélité, inteUectueUe et pratique, à des
textes tels que Romains 8. Dans cette théologie nous sommes incités,
comme bien rarement depuis Barth2, à une contestation radicale
du réel tel qu'U est et à sa transformation grâce au recours constant
à l'eschaton — catégorie si troublante, si « irrécupérable » même et
surtout pour le théologien Rabaisser la promesse de Dieu à un simple
happy end de la fin des temps, sans reconnaître la signification
centrale qu'elle eut pour le Nouveau Testament 3 et sans s'efforcer à

1 On pourrait évidemment se demander si l'auteur est suffisamment critique
à l'égard du marxisme utopique de Bloch, et si, dans sa théologie, l'espérance
ne se transforme pas en spes creatrix divinitatis, dégénérant alors en « vertu »

humaine ; de plus, sa notion de Dieu ne se rapproche-t-elle pas dangereusement
parfois, demandera-t-on encore, de celle d'un Deus spes, Dieu devenant le
« chiffre » de l'espérance Nous croyons toutefois que l'auteur n'a pas succombé
à de tels « dangers », inséparables il est vrai de son projet.

2 II est significatif de constater l'absence totale, chez l'évêque John A. T.
Robinson (Dieu sans Dieu, Paris 1964) par exemple, de tout horizon eschatologique,

même sous la forme du « comme si » paulinien en son interprétation
bultmannienne. N'y a-t-il pas dans une telle absence le signe d'un certain
rétrécissement du message chrétien et d'une régression, non seulement en deçà de
Barth, mais en deçà de Bultmann lui-même

3 La thèse de T« eschatologie conséquente » ne renferme-t-elle pas une part
de vérité Sans la crise déclenchée par la non-réalisation de la venue, attendue
comme imminente, du Christ en gloire, y aurait-il eu la littérature néotestamentaire

Toute théologie part de cette crise ; elle est cette crise surmontée. Son
problème particulier est donc de rendre compte de l'espérance de la communauté
chrétienne (I Pierre 3 : 15). L'objet de ce logon didonai n'est pas une foi statique,
mais une espérance ; le fixisme de la théologie latine ne provient-il pas, pour une
part, de l'oubli de cette dimension Sur les avatars de ce texte biblique chez les
théologiens de l'Antiquité et du Moyen Age latin, lesquels s'appuyaient pour la
plupart sur une version fautive du texte, où le mot « spe » cède la place à « fide »,
cf. J. de Ghellinck : Le mouvement théologique du XIIe siècle, 2e édit. 1948,
p. 279-284 (appendice II).



L'ESPÉRANCE CHRÉTIENNE DANS LA PENSÉE DE J. MOLTMANN 257

partir d'eUe de donner du sens à l'histoire, équivaut à la méconnaître
comme promesse de Dieu. Ce hvre est, à notre avis, un excellent
antidote et contre l'intimisme et contre l'absurdisme.

Il n'en reste pas moins, et c'est là notre principal regret, que
l'auteur a peut-être tendance à sous-estimer, dans le débat avec
Bultmann notamment, le reproche que formule Bloch à l'égard de
la « mythologie hypostasiée comme réeUe » de l'accomphssement de
l'espérance chrétienne (p. 331). Bloch récuse une espérance qui serait
une « confiance » au sens d'une securitas, d'une sorte de positivisme
du salut, de savoir garanti ; à quoi l'auteur répond que cette «

confiance » est, au contraire, projection vers l'en avant, donc risque,
attente contra spem in spem de la réahsation des promesses de Dieu.
Soit. Mais que l'eschatologie d'un Bultmann soit sans conteste trop
« courte » par rapport à la portée cosmique des textes bibhques
n'éhmine pourtant pas le problème de la mythologie, donc de
l'interprétation de ces textes. Or, c'est là que le bât nous blesse. Ce
problème va se poser avec une acuité d'autant plus grande qu'on tente,
avec raison, de reprendre dans un projet positif les données eschatologiques

de l'Ecriture. Mais il faut, précisément, les re-prendre, sans
céder, à aucun moment, à une sorte de surenchère de l'incoordonnable.

Comment cette saisie du tout de l'eschatologie chrétienne
va-t-elle critiquement s'engager Quelles seront les règles d'une telle
herméneutique de l'eschaton Sans doute devra-t-elle se frayer un
chemin entre la raison et l'imaginaire, dans le but de ressaisir rationnellement

la symbohque eschatologique des textes comme symbolique
intentionnelle du sens à venir. Il était bon et même nécessaire d'amorcer

un dépassement de la problématique bultmannienne ; il y a là
une réaction saine et inévitable. Mais ne faut-il pas, plus que jamais,
se garder de toute précipitation T Il nous semble donc que le
problème de l'intelligibilité de l'eschatologie chrétienne reste entier : il
se présente d'autant plus comme tâche que l'eschaton a été placé par
l'auteur, à juste titre, au centre de toute théologie. Nous pensons
en particulier à la fonction générale, qu'il s'agirait de déterminer et
d'exploiter, de catégories telles que le possible et l'impossible, l'échec 2,

l'utopie, etc. De nombreux développements seraient ici à tenter. Il
reste que le mérite de l'auteur consiste à avoir osé poser ces
problèmes dans toutes leurs dimensions, y compris sous leur aspect

1 Certes, notre première tâche, dans les pays de langue française, consiste
d'abord à comprendre l'entreprise de Bultmann et de son école. En ce sens, la
réaction esquissée par Moltmann est peut-être, pour nous, quelque peu prématurée

; elle a cependant maintenant déjà l'avantage de nous prévenir contre
toute lecture acritique du promoteur de la démythologisation.

2 Cf. à titre d'exemple, les belles pages que Jean Lacroix consacre à l'espérance

dans son livre sur L'Echec, PUF, 2e édit. 1965, p. 94 ss.

17



258 HENRY MOTTU

« scandaleux » et d'avoir ainsi esquissé une percée vers une appréhension

théologique neuve, souvent évoquée aujourd'hui, d'un Dieu non
plus « en haut », mais « en avant ». Le transcendant n'est à chercher

ni dans la subjectivité, ni dans l'intersubjectivité, ni en quelque
« lieu » spatial ou temporel ; le transcendant n'a « pas encore de heu »

— il est promis à toute raison réorientée en espérance et à toute
réalité ouverte au possible. A sa manière, ce hvre est un témoignage
qu'il y a, non seulement une théologie de l'espérance à mettre sur
le métier, mais encore, aujourd'hui, une espérance... pour la théologie.

Henry Mottu.

JuUlet 1966

NOTE ADDITIONNELLE

On peut lire maintenant l'article de P. Furter : « Utopie et
marxisme selon E. Bloch », in : Archives de Sociologie des Religions,
21, 1966, p. 13-21. Sur 1'« ontothéologie », terme repris de Heidegger,
on consultera avec profit les articles du P. X. Tilliette consacrés
à la preuve ontologique et à l'histoire de l'ontothéologie, in : Recherches

de Science Religieuse, 2, 1962, p. 206-221 et in : Archives de

Philosophie, 1, 1962, p. 128-149 et 1, 1963, p. 90-116. Sur le problème
d'une éventueUe herméneutique de l'eschaton, voyez, en plus du
hvre de J. Lacroix déjà cité, l'ouvrage de Gabriel Marcel : Homo
viator, Paris, Aubier, 1944 et surtout le chapitre intitulé « Esquisse
d'une phénoménologie et d'une métaphysique de l'espérance »,

p. 39-91. Signalons, en outre, qu'un texte de J. Moltmann a paru en
français in : Concilium (Revue internationale de théologie, 16, 1966,

p. 45-58) sous le titre : « L'Espérance sans Foi. Réflexion sur l'humanisme

eschatologique sans Dieu ». Pour une position diamétralement
opposée, cf. notamment F. Buri : « Zur gegenwärtigen Diskussion
über das Problem Hoffnung », in : Theologische Zeitschrift, 3, 1966,

p. 196-211.


	L'espérance chrétienne dans la pensée de Jürgen Moltmann

