Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 4

Artikel: L'espérance chrétienne dans la pensée de Jurgen Moltmann
Autor: Mottu, Henry

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380880

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ESPERANCE CHRETIENNE
DANS LA PENSEE DE JURGEN MOLTMANN

Dans son dernier livre intitulé Théologie de l'espérance 1, Jiirgen
Moltmann, actuellement professeur de théologie systématique a Tiibin-
gen, s’attaque au probléme de I’eschatologie dans une perspective réso-
lument ouverte au Principe Espérance A’E. Bloch 2 et aux acquisi-
tions de la théologie hollandaise de l'apostolat. Cette importante
entreprise comble une lacune 3. En effet, tandis que K. Barth, on le
sait, ne nous a pas apporté explicitement ses vues sur ’eschatologie
dans le cadre de sa Dogmatique encore inachevée, 1'école bultman-
nienne pour sa part a tendance a se dépréoccuper des aspects cosmo-
logiques de l’eschatologie néotestamentaire, aprés en avoir réduit la
problématique aux existentiaux. Seul, a notre connaissance, 1'exé-
géte de Tubingue E. Kédsemann fait exception ; le travail dont nous
rendons compte lui doit beaucoup. Le sous-titre de cette Théologie
de lespérance en indique immeédiatement l'intention : « Recherches
sur le fondement et les conséquences d’une eschatologie chré-
tienne. » I1 s’agit d’une part de marquer le fondement christologique
de I'espérance de la foi et, d’autre part, de tirer toutes les consé-
quences de la redécouverte, relativement récente, du Nouveau Tes-
tament comme document eschatologique, voire apocalyptique, et
cela tant en dogmatique qu’en éthique et en ecclésiologie.

t Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begriindung und zu den Kon-
sequenzen einev christlichen Eschatologie. Beitrage zur evangelischen Theologie,
Bd. 38. Kaiser Verlag, Miinchen, 1965, 340 p. Paru en 1964, ce livre en est a sa
4° édition. Nous citons sans autre indication d’aprés cette derniére.

2 Das Prinzip Hoffnung, Suhrkamp, 1959. Sur E. Bloch, cf. I'article de
P. FUrRTER dans cette Revue 1965, V, p. 286-301. Un travail du méme auteur,
« Utopie et marxisme selon E. Bloch », paraitra in : Archives de Sociologie des
Religions, 21, 1966. On peut lire en francais, de Bloch lui-méme, notamment sa
communication a la Décade de Cerisy de 1959 : Genése et structure, éd. Mouton
et Cte, Paris, 1965, p. 207 ss., ainsi que son Thomas Miinzer, théologien de la
révolution, traduit par M. de Gandillac, chez Julliard en 1964.

3 Ce probléme avait néanmoins déja été traité par d’autres auteurs, dont
W. KRrEcK : Die Zukunft des Gekommenen. Grundprobleme der Eschatologie.
Kaiser Verlag, Miinchen, 1961.



L’ESPERANCE CHRETIENNE DANS LA PENSEE DE ]J. MOLTMANN 243

Le livre débute par une belle méditation sur I'espérance. Dans
la conception classique, ’eschatologie, congue comme « doctrine des
fins derniéres » a toujours été placée a la fin et en marge de la dogma-
tique, I’Eglise officielle laissant aux «sectes» le soin de développer
les implications révolutionnaires et critiques de cet appendice dérou-
tant. En réalité, ce lieu théologique, loin d’étre un simple corollaire,
n’est rien d’autre que le point de départ de toute théologie fidéle a
son objet, «le Dieu de ’espérance » (Rom. 15 : 13). Le futur est cons-
titutif de ’étre de Dieu, déclare I'auteur a la suite de Bloch. Précisons
d’emblée que l’expression eschato-logie, prise dans 1'acception grec-
que du terme, est théologiquement inexacte, car le « logos » de 1'espé-
rance chrétienne, irréductible a la raison grecque, vise quelque chose
de radicalement neuf, & savoir la personne de Jésus-Christ et son
avenir. « Il est notre espérance » (Col. 1:27). Ce qui est ici en jeu,
c’est I’annonce spécifique de 1'avenir du Ressuscité. Or, ce fondement
est «la pierre de touche des esprits eschatologiques et utopiques »
(p. 13). Il faut donc maintenir une dialectique de la foi et de I'espé-
rance. Sans la foi, c’est-a-dire sans la certitude qu’en Christ seul les
limites de la vie (souffrance, péché, mort) ont été surmontées et
abolies, 'espérance dégénere en utopie. Qu’est-ce que 1'utopie, si ce
n’est pour ainsi dire une espérance désespérée, parce que dépourvue
de fondement ? Il n’empéche que si, pour le chrétien, la foi est chro-
nologiquement premiére, 1’espérance n’en a pas moins la primauté.
La foi fait de l'espérance une attente confiante, tandis que l'espé-
rance met la foi en mouvement. Une telle foi activée par I'espérance
«n’apaise pas le cor inquietum, mais est elle-méme ce cor inquietum
en 'homme » (p. 17).

Dés lors, le péché qui guette 'homme contemporain est moins
celui de Prométhée que celui de Sisyphe, que cette acedia ou tristitia
au gré de laquelle il se résigne a n’étre pas ce que Dieu veut qu’il
soit. Et I'auteur de discerner avec raison dans ce taedium vitae nou-
velle maniére un des sous-produits d’un christianisme non-eschatolo-
gique. Dans ces conditions, il s’avére urgent de ressaisir le sens et la
portée de la catégorie d’espérance, seule « réaliste » parce que trans-
formatrice des étres et des structures. Il est trop facile de reprocher a
une telle facon d’appréhender la vérité chrétienne de tomber dans
un utopisme a bon marché, car 'espérance se distingue de l'utopie
en ce que celle-ci s’avance vers ce qui « n’a pas de lieu », au contraire
de celle-la qui vise ce qui «n’a pas encore de lieu». Bien plus, le
reproche d’utopisme se retourne contre toute approche fixiste du
christianisme, ol le possible, I’a-venir (Zukunft), 'historicité de la
réalité n’ont justement « pas de lieu ». Mais c’est surtout au nom du
bonheur présent de ’homme qu’un Geethe, un Nietzsche et d’autres
se sont retournés contre une eschatologie considérée par eux comme



244 HENRY MOTTU

une imposture. Dans cette accusation, ’auteur détecte une théologie
sous-jacente du Dieu présent envisagé sous 1’aspect d’'un numen
praesentiae. Or, ce Dieu, celui de Parménide, est incoordonnable au
nom du Dieu de la révélation chrétienne ; celui-ci, loin d’étre un
chiffre de I'« éternel présent » — ce qui nous menerait a une mystique
de I'étre — est le nom de la promesse ouvrant I'histoire humaine a
un nouvel avenir ; le nom de Dieu est un Wegname (p. 25) *. Une
opposition semblable se retrouve également dans 1’analyse du terme
« parousie », qui, pour les Grecs, se rapporte a la présence de 1'étre
mais que le Nouveau Testament emploie pour désigner non la
praesentia Christi, mais son adventus.

Il ressort de ces remarques que la tache particuliére de I’eschato-
logie est d’intégrer I'espérance a la pensée et la pensée a ’espérance
de la foi ; il faut espérer pour comprendre, et comprendre pour espé-
rer. D’ou la modification que 1'auteur propose de la célebre formule
anselmienne : spes quaerens intellectum — spero ut intelligam.
L’exspectatio creaturae de Rom. 8: 19, pleinement comprise, met
en ceuvre une nouvelle saisie intelligible du monde, de I'histoire, de
la société. « Une action créatrice de la foi demeure impossible sans
recours a un nouveau mode de penser et de projeter jaillissant de
I'espérance » (p. 30). L’eschatologie chrétienne sera ainsi un stimu-
lant critique a I’égard des espérances de ce monde — non un éteignoir.

La pointe de cette méditation introductive se trouve dans 'affir-
mation que ’eschatologie meut toute la pensée théologique : la révé-
lation de Dieu (chap. I), la christologie (chap. III), I'histoire comme
attente de I'accomplissement de la promesse, avant le Christ (chap. II)
et aprés le Christ (chap. IV), l'envoi des croyants dans le monde

(chap. V). Nous insisterons ici plus particuliérement sur la notion
de révélation et sur le théme christologique, en laissant de coté
d’autres aspects du livre tout aussi importants.

Au début de son premier chapitre, « Eschatologie et révélation »,
I'auteur passe en revue les grandes étapes de la redécouverte de
I’eschatologie au tournant du XIXe et du XXe siécle, tout en sou-
lignant I’étonnante inefficacité de cette entreprise sur le plan dogma-
tique. Bien que I'apport d'un Joh. Weiss ou d’'un A. Schweitzer ne
puisse étre sous-estimé, il n’en reste pas moins que le premier en
revient finalement a 'image libérale de Jésus et que, aux yeux du

1 Cf. I'exégese que donne G. voN Rap d’Exode 3 : 14 dans sa Théologie de
I’ Ancien Testament, tome I (trad. frang., 1963, p. 159 ss.). Yahvé se communique
a Moise non tel qu’il est en son aséité, mais tel qu'il se montrera en faveur d’Is-
raél. D’oll la traduction proposée par von Rad: « Je serai la (pour vous) tel
que je serai la. » Mais pourquoi Moltmann n’exploite-t-il pas plus explicitement
ces vues, pourtant lourdes de conséquences, précisément dans la perspective
d’une théologie de l'espérance ou de la fidélité de Dieu ?



L'ESPERANCE CHRETIENNE DANS LA PENSEE DE J. MOLTMANN 245

second, la parousie non réalisée rend toute reprise de ’eschatologie
aujourd’hui illusoire, du moins sous sa forme néotestamentaire. Les
representants de la « théologie dialectique », malgré leurs intentions T,
n’ont pas mieux réussi, car selon l'auteur ils ont par trop cédé aux
sollicitations d’une «eschatologie transcendantale» (nous allons y
revenir), laquelle aurait empéché la pénétration dans leur théologie
des dimensions proprement eschatologiques de 1I’Ecriture. Aucun de
ces découvreurs n’a décidément pris sa découverte vraiment au
sérieux ! Notre tdche d’aujourd’hui semble, par conséquent, toute
tracée : dégager 1'eschatologie théologique des catégories du logos
grec et penser la promesse faite a Israél et a ’Eglise non en termes
épiphaniques, mais en termes historiques — l’auteur oppose épi-
phanie a apocalypse — bref, mettre en ceuvre un « savoir espérant ».
En effet, si, pour les religions épiphaniques, la question est celle de la
présence de 1'éternel, en Israél au contraire, tout est suspendu a
I’avenir de ce qui a été promis par Dieu. La doctrine de la révélation
doit donc se libérer de la problématique ontologique des preuves de
Dieu et remettre au jour «l’horizon de la promesse et de l’attente
de I'avenir de la vérité » (p. 37). Aussi bien, parce que la corrélation
affirmée et défendue par les Réformateurs entre la fides et la promis-
sio lui semble capitale, I'auteur reproche-t-il & Barth comme a Bult-
mann le formalisme de leur concept de révélation (p. 37-38). Tandis
que Barth ne se serait pas suffisamment dégagé des catégories ansel-
miennes en usant de la notion d’autorévélation, Bultmann dévelop-
perait inconsciemment sa compréhension de la révélation «dans le
cadre d'une nouvelle preuve de Dieu a partir de l'existence » (p. 38).
Or, 'auteur est convaincu de la nécessité d'un dépassement de ces
deux sortes de schémas vérificateurs : la révélation n’est ni la venue
de I'éternel pour I'homme, ni l'accession de 'homme a lui-méme.
C’est cette réflexion sur le «soi» transcendantal — de Dieu ou de
I'’homme — qui fait de l’eschatologie une «eschatologie transcen-
dantale » 2. Kant étant donc a 'origine de la doctrine de la subjec-
tivité transcendantale de Dieu (chez Barth) et de ’homme (chez
Bultmann), il convient d’examiner attentivement le traité tardif

1 Cf. par exemple cette affirmation de Barth dans sa conférence de 1920 sur
Overbeck (que l'auteur aurait pu citer) : « Une théologie, qui oserait étre une
eschatologie, ne serait pas seulement une nouvelle théologie, mais un nouveau
christianisme... » (Die Theologie und die Kirche. Ges. Vortrige, Bd. 11, 1928,
P- 25). Durant cette premiére période, Barth, proche de Blumhardt et de
Ragaz, est moins éloigné du projet actuel de 1'auteur que celui-ci ne voudrait
le reconnaitre. Nous ne croyons donc pas que 'on puisse caractériser sans autre
I'eschatologie du « premier » Barth comme « transcendantale » au sens kantien
du terme (voir infra) ; les textes sont plus polyvalents qu’il n’y parait au pre-
mier abord.

2 Ainsi désignée par Taubes et Balthasar.



246 HENRY MOTTU

(1794) La fin de toutes choses® du philosophe allemand. L’auteur cri-
tique cet opuscule en deux points : les eschata s’y transforment en
conditions transcendantales de possibilité d’une expérience de soi
sous un angle «exclusivement pratique»?; l’éthicisation de cette
eschatologie a finalité morale rétrécit la portée universelle de 1'eschaton
biblique. Fait significatif, 1’auteur reprend a son compte la critique
de Hegel contre «la philosophie réflexive de la subjectivité » (1802),
lequel avait bien vu que tant la réification (Verdinglichung) que la
subjectivité ne sont que les produits abstraits de la philosophie kan-
tienne et qu’elles se présupposent dialectiquement. Par la suite, la
théologie protestante oscillera continuellement entre ces deux poles,
cédant tour & tour au systéme de I'Aufklirung et a la subjectivité
esthétique, et finira par aboutir a un véritable dualisme de méthode 3.
Il s’agit maintenant non de nier cette opposition, mais de ’englober
dans le processus historique, plus exactement dans le processus
eschatologique. Ce n’est pas le temps qui est la catégorie de 1'his-
toire, mais I'histoire, comprise a partir de 1’avenir eschatologique
de la vérité, qui est la catégorie du temps.

Dans son analyse de la théologie de Barth, qu’il nomme aussi
« ontothéologie », 'auteur ne remet pas en cause le bien-fondé du
redressement opéré il y a quarante ans. Il déplore cependant un
certain fixisme dans sa doctrine de la révélation ; celle-ci ne décrit-
elle que 'autopistie du présent éternel de Dieu ? N’incite-t-elle pas
I'homme a s’ouvrir a la promesse de l'a-venir de Jésus-Christ ? Si,
dans la premiere édition du Romerbrief (1919), Barth pense encore
eschatologiquement, il se désintéresse, dans la deuxiéme édition de
1922, du probléme d'un eschaton a la fin de I'histoire en se servant
d'une dialectique temps-éternité et en demeurant dans le cadre de
la philosophie kantienne. A partir de son livre sur Anselme, Barth
insiste de plus en plus fortement sur la subjectivité transcendantale
du Dieu trinitaire ; Dieu n’est pas un objet de pensée quelconque,
dont je pourrais a ma guise admettre ou non l'existence ; Dieu est
Sujet irrécusable. La seule preuve valable de son existence est sa
révélation, par laquelle lui-méme se donne a connaitre dans son

 Dont on trouvera la traduction in KANT: Pensées successives sur la
Théodicée et la Religion, trad. et introd. par Paul Festugiére. Librairie philoso-
phique, Vrin, 2¢ édit. 1963, p. 217-233.

2 Op. cit., p. 221. Nos idées, nos représentations touchant les fins derniéres,
bien qu’elles ne relévent pas de la connaissance spéculative, ne sont pas « abso-
lument vides » si nous les envisageons dans leur intentionalité pratique (p. 224).

3 Dans son article « Exegese und Eschatologie der Geschichte », paru in
Evangelische Theologie 1/2, 1962, p. 31-66, 'auteur analyse ce « dualisme de
méthode » : historicisme — existentialisme, positivisme et matérialisme histo-
rique — subjectivisme ahistorique, etc. (p. 38 ss.), et tente de le surmonter en
reliant I'histoire a 1l'eschaton (p. 53 ss.).



L'ESPERANCE CHRETIENNE DANS LA PENSEE DE J. MOLTMANN 247

nom ; il se prouve par soi-méme. Deum esse est per se, id est per verbum
suum, notum. Utilisant le schéme classique sujet-objet, Barth le
renverse et fait de Dieu, non de I'’homme, le Sujet connaissant, agis-
sant, initiateur, souverain, auquel nous sommes confrontés et en face
duquel nous sommes. Dieu est le vis-a-vis absolu de ’homme, celui
qui lui fait face (Gegenstand). L’auteur se demande néanmoins si,
par le biais de sa doctrine de la révélation ou Dieu se prouve par
soi-méme, Barth ne reste pas tributaire de la problématique des
« preuves ». Or, il faut y échapper, sans quoi I’argument ontologique,
quoique inattaquable en soi ('si Deus est Deus, Deus est!), reste
sans prise sur le monde et sur l'existence. Barth, lié par son onto-
théologie, compte-t-il réellement, non seulement avec la transhis-
toricité de l'eschaton, mais avec sa wvenue ? La rédemption finale
n’est-elle qu'un appendice, que le dévoilement noétique de la récon-
ciliation en Christ ? Celle-ci n’est-elle pas aussi la promesse d’un
Régne futur réel, quoique non encore pleinement réalisé ? Telles
sont les questions que l'auteur croit devoir poser au théologien de
Bale, malgre les corrections postérieurement apportées par ce der-
nier a ses propres conceptions eschatologiques *.

A travers W. Herrmann, R. Bultmann subit lui aussi 'influence
de Kant, mais en sens inverse ; sa théologie est également celle de la
subjectivité transcendantale, mais cette fois de I’homme. Dés son
compte rendu du Romerbrief de 1922 2, il affirme I'impossibilité dans
laquelle nous sommes de parler de Dieu hors du cadre de notre
existence et, surtout, insiste sur 'antithése, absolue a ses yeux, entre
I'objectivation et la corrélation Dieu-existence considérés par lui
comme non-objectivables. En accentuant cette dichotomie entre
objectivation et subjectivité, Bultmann fait subrepticement réap-
paraitre une sorte de preuve existentielle de Dieu, dans laquelle Dieu

! On sait que Barth corrigea plus tard son propre «eschatologisme » de
nagueére et ce qu’il pouvait contenir de platonisme et de kantisme (in vol. II, 1
et 1V, 3 de la Kirchl. Dogmatik). Se critiquant lui-méme, il note malicieusement :
¢« On devrait éviter, en théologie, de forcer la vérité dans un sens ou dans 'autre,
malgré tout I'intérét que cela peut présenter ; sinon, on se trouve prisonnier
d’affirmations dont on peut certes se régaler pendant un certain temps avec
d’autres mais qui, toét ou tard, lassent, parce que les choses qui ne sont qu’inté-
ressantes finissent a la longue par devenir ennuyeuses » (op. cit. 11, 1 = 7¢ fasc.
de la trad. frang., p. 391. Voir tout l'excursus, p. 387-394). Ces remarques ne
sont d’ailleurs pas seulement valables en eschatologie... Pour Barth, tout le pro-
bléme est de lier le renouveau eschatologique issu de Blumhardt et de 'exégese
néotestamentaire a la théologie des réformateurs, autrement dit la posttempora-
lité de Dieu a sa prétemporalité. Moltmann, en réinsistant avec force sur la post-
temporalité, est-il stir de ne pas tomber a son tour dans une certaine unilatéralité ?

2 On peut lire maintenant cette recension de 1922 in Anfinge dialektischer
Theologie 1, Theologische Biicherei 17, 2, 1962, p. 119-142, un recueil important
de textes datant de la premiére période de la « théologie dialectique», édité
précisément par Moltmann.



248 HENRY MOTTU

est tout a la fois la question, le tourment et la finalité de I'existence
humaine ; nous nous retrouvons ainsi dans la ligne de 1'argument
moral de Kant. On lira, aux p. 54 et 55, un excursus consacré aux
antécédents et reprises historiques de cet argument, de Saint Augus-
tin & W. Herrmann ; de ce point de vue, 'eschatologie n’est plus le
telos de 1'histoire, mais celui-1a seul de I'existence individuelle. Ainsi,
lauteur replace Bultmann dans le contexte de la Reflexionsphiloso-
phie, ou la subjectivité se coupe du monde objectif ; comme chez
Kierkegaard, on allie de la sorte un athéisme cosmologique et théo-
rique a une vie intérieure pieuse. Notre auteur adresse a Bultmann
deux types d’objection. Il est d’abord impossible d’accepter la sépa-
ration entre la compréhension qu’a I’homme de lui-méme et les
objectivations projetées sans cesse par lui. Nous est-il possible de
nous comprendre réellement « nous-mémes» sans recourir a aucune
Weltanschauung, a aucune conception ou idée du contexte dans
lequel nous nous pensons ? Bultmann semble minimiser gravement
les médiations sociales, objectives et historiques du soi. Une identité
non dialectique avec « soi-méme » parait, dans cet éon, impossible —
et Bultmann le démontre lui-méme indirectement en opposant con-
tinuellement le monde au soi. On peut se demander ensuite si, chez
lui, le concept d’eschatologie n’est pas pris dans une acception
trop large, allant finalement dans le sens d'une « épiphanie de 1’éter-
nel présent » . Si tout est déja donné dans la foi a la Parole annoncée
par la prédication, o demeure I'avenir de la foi, sa finalité (I Pi. 1 : g),
sa marche vers l'accomplissement de la promesse encore a venir :
«ce que nous serons n’est pas encore apparu» (I Jean 3:2)? Le
monde peut-il étre envisagé seulement sous I’angle mort de la « Loi »,
du déterminisme et du mécanisme des relations de cause a effet ?
N’est-il pas intégré, selon Rom. 8 par exemple, au mouvement
amorcé par la promesse du Christ ? «Discourir sur 'ouverture de
I’'homme reste vain tant que le monde lui-méme, vu sous l'aspect
d’un ensemble fermé, n’est pas lui aussi ouvert. Sans une eschatologie
cosmologique, il est impossible d’exprimer l'existence eschatologique
de 'homme » (p. 60). L’eschatologie ne peut, par conséquent, faire
I’économie d’une critique du concept kantien de science et de réalité.

1 L’auteur reprend sur ce point les critiques de J. Schniewind a 'adresse de
Bultmann, cf. Kerygma und Mythos I, 4@ édit. 1960, p. 100 ss. Notons en pas-
sant qu’on pourrait dire mutatis mutandis la méme chose de I’eschatologie d’un
N. BERDIAEFF (Essai de métaphysique eschatologique, Aubier, 1946), chez qui
elle tend a se confondre avec le discontinu, le non-objectivable, l'individuel, en
quoi elle est proche de celle de Bultmann. Fidéle a la tradition du christianisme
orthodoxe d’Orient, Berdiaeff n’a cependant jamais complétement perdu de vue
I’aspect messianique et universel de le’schaton : « La victoire sur le pouvoir d’ob-
jectivation est une espérance messianique » (p. 76). C’est a I’étude de cet aspect-
1a que s’attelle Moltmann.



L’ESPERANCE CHRETIENNE DANS LA PENSEE DE ]J. MOLTMANN 249

L’eschatologie du type «histoire du salut » semble apparemment
mieux rendre compte du donné biblique. Estimant que Dieu a un
« plan » pour ce monde, elle tend a faire des témoignages scriptu-
raires un véritable «systéme d’espérance», selon l'expression de
Bengel. Ce type d’eschatologie a certes le mérite de prendre 1'his-
toire au sérieux et d’éviter 'ontologie qui gréve trop souvent les
systémes classiques. Toutefois, ses limites sont sérieuses : de Joachim
de Fiore a Troeltsch, la révélation est toujours pensée « progressi-
vement », de sorte que 1’on ne voit plus trés bien si 1'histoire demeure
un prédicat de la révélation ou si c’est 'inverse qui est vrai. Toute
eschatologie se voulant chrétienne devra faire siens les thémes de
I’« histoire du salut », mais elle devra aussi clairement montrer que
la révélation seule crée, met en mouvement et conduit le processus
historique jusqu’a son accomplissement final, tout en ne craignant
pas de faire passer ces mémes thémes au crible de la méthode his-
torico-critique. En outre, ce type de théologie n’est-il pas toujours
a nouveau tenté par la recherche d’une preuve historico-théologique
de Dieu dans I'histoire et ainsi par ce que 1'auteur appelle une cosmo-
théologie 1 ?

En recourant a une «eschatologie de la révélation », I'ambition
de I'auteur est de dépasser et I'ontothéologie (Parole — nom révélé
de Dieu), et I'éthico-théologie (Parole — existence humaine), et la
cosmothéologie (Parole — histoire universelle), en évitant a tout
prix les écueils de I’argument ontologique, moral ou cosmologique 2.
Lors des apparitions de Paques, Jésus se révele tel qu'il éait. Dans
I’acte d’identification du Crucifié et du Ressuscité, la théologie dis-
cerne la fidélité de Dieu. Mais cette identification, que les titres
christiques signalent, est aussi une anticipation de I’avenir, non
encore manifesté, du Ressuscité : ces apparitions le révelent égale-
ment tel qu'il sera en sa gloire et sa seigneurie & venir. La révélation
est donc « eschatologique » en ce sens qu’elle reléve de la fidélité de
Dieu a sa promesse ; le Dieu chrétien est le ftheos epangeilamenos
de 1’épitre aux Hébreux (10:23; 11, IT; etc.). La promesse n’anti-
cipe pas seulement l'avenir, mais elle fait advenir «le possible »

1 Sur ce point, l'auteur vise moins la théologie de 1'« histoire du salut » que
celle de W. Pannenberg, dont il condamne le retour & une nouvelle preuve de
Dieu a partir du cosmos et de 'histoire universelle ; celle-ci est alors le lieu her-
méneutique ol la révélation se vérifie. Nous ne pouvons pas ici entrer dans cette
discussion. De toute fagon, du point de vue de l'histoire des idées, 'auteur me
semble proche de Pannenberg, malgré leurs désaccords (cf. p. 67 ss.), car chez
tous les deux on assiste, en réaction contre Bultmann, & la résurgence d’une
problématique de type hégélien.

2 L’auteur résume sa position dans un article récent : « Gottesoffenbarung
und Wabhrheitsfrage » in : Parrhesia, Karl Barth zum 8o. Geburtstag. EVZ,
Zurich, 1966, p. 149-172.



250 HENRY MOTTU

et donc «l'avenir » et engage ainsi, en contradiction avec la réalité
présente, son propre processus orienté vers le felos promis au monde
et & 'homme. L’auteur s’inspire ici du «dernier » Barth, lequel,
révisant son eschatologie éterniste du début, ne craint pas de décla-
rer : Jésus «est a lui-méme encore a-venir » I ; avec sa résurrection,
son ceuvre « n’est pas encore finie, pas encore parvenue a terme (noch
nicht abgeschlossen) » 2. Par conséquent, s’il reste que la venue en
gloire du Christ sera la manifestation de Celui qui est déja venu,
il n’en faut pas moins insister sur le fait que cette manifestation
sera un accomplissement, une nouvelle création — plus donc que le
simple dévoilement d'un déja connu. La Parole advenue est a la
fois Evangile et promesse, Euangelion et Epangelia. Le Christ met
au ceeur de ses disciples une conscience historique, c’est-a-dire mis-
sionnaire et transformatrice ; leur attente est créatrice, sans commune
mesure avec toutes les formes possibles de quiétisme ou de rési-
gnation.

L’idée centrale du deuxiéme chapitre « Promesse et histoire »,
axé sur la compréhension vétérotestamentaire de la promesse, réside
dans l'opposition entre logos et promissio Dei, soit entre « religion
épiphanique » et « foi en la promesse » (chap. II § 1). En Israél, con-
trairement aux religions canaanéennes qui sacralisent l'espace et le
temps du fait de 'apparition du Theos epiphanes, les manifestations
de Yahveé s’accompagnent toujours d’une promesse faite a I'nomme
ou au peuple qui en est le témoin. De la vient le processus, carac-
téristique en ce régime de pensée, d’historicisation et de futurisation
de la révélation de Dieu. On ne s’étonnera pas que l'auteur essaie
de réhabiliter I’eschatologie apocalyptique grice a laquelle la pensée
hébraique historicisa son appréhension du cosmos. Dans l'apoca-
lyptique, I'eschatologie historique des prophétes entre donc en con-
tact avec la cosmologie ; le cosmos y est mis en mouvement : un
monde meurt, un autre parait. L’eschatologie, dépassant le niveau
de 1'histoire des nations ou des individus, y devient ainsi 1’horizon
cosmique de la théologie. Il va sans dire que 'apocalyptique est ici
revalorisée moins dans sa maniére que dans sa portée générale.

L’eschatologie, telle que l'auteur la comprend, est finalement une
christologie développée en toutes ses virtualités ; d’ou l'importance
du troisiéme chapitre « Résurrection et avenir de Jésus-Christ ».
L’auteur, qui sait qu’aujourd’hui comme hier la réalité de la résur-
rection fait difficulté, recherche préalablement le lieu d’ol part cette
contestation (est-il ressuscité ?) pour mieux la surmonter (de quel

t Kirchi. Dogmatik 1V, 3, p. 378 : Er ist sich selbst noch Zukunft.
2 Op. cit., p. 385.



L’ESPERANCE CHRETIENNE DANS LA PENSEE DE J. MOLTMANN 251

concept de realité part-on ?). Une maniére de choc en retour pour-
rait alors intervenir, mettant en question la situation méme d’ol
part la contestation initiale. L’auteur en situe et en résume le lieu
dans le postulat: «Dieu est mort.» En un substantiel excursus
(p. 152-155) consacré a la genése de ce postulat depuis Hegel, 'auteur
montre que la connaissance de la réalité de la résurrection ébranle
précisément un tel postulat, en ce sens qu’elle ouvre le monde et
sa réalité a I'a-venir de la vérité. « Le monde ne sombre pas dans
I'abime du néant, mais sa négativité est surmontée par le « pas-
encore » de 1'espérance. Il n’est pas stabilisé dans I'étre éternel, mais
mis en mouvement, « suspendu » griace au « n’étre-pas-encore » d'une
histoire projetée vers 'avenir» (p. 155) .

Pour répondre de la réalité de la résurrection, 1’auteur pose trois
questions, qui ne sont pas sans rappeler celles de Kant : celle de
I'événement constatable (que puis-je savoir historiquement ?); la
question existentielle et éthique du « nous en sommes témoins » (que
dois-je faire ?); celle enfin de la victoire eschatologique, en Christ,
de la vie sur la mort (que m’est-il permis d’espérer ?).

En ce qui concerne la premiére, l'essentiel consiste a retourner
a celui-la méme qui pose le probleme de I'historicité de la résurrection
la question de sa propre conception de l'histoire et de sa propre
expérience historique. C’est ainsi que l'auteur rejette les trois solu-
tions généralement proposées, soit que 1'on renonce carrément a se
placer sur le plan historique en se repliant sur le Kérygme (Barth ;
Bultmann), soit que l'on prétende « prouver» lhistoricité de la
résurrection en recourant a la catégorie de contingence (Pannenberg),
soit enfin que 'on postule un zntellectus fidei resurrectionss spécifique
(Niebuhr). Or, la résurrection du Christ, comme novum ultimum, ne
releve pas d'une possibilité de compréhension intra-mondaine et
intra-historique, mais vise une nouvelle possibilité absolue, escha-
tologique, de comprendre le monde, 'existence et I'histoire.

L’auteur critique vivement l'interprétation existentiale (deuxiéme
question). A 1'origine, la méthode de I’histoire des formes était avant
tout sociologique ; on '’amalgama ensuite a la méthode existentiale,
dans laquelle I'intérét se déplace du passé, de 1'événement histori-
que (hsstorisch) vers le présent de I’existence historique (geschichilich)
responsable. Cette évolution culmine dans ’affirmation que la chris-
tologie est la variable, alors que l'anthropologie est la constante
d’une telle interprétation. Recouvre-t-elle I'intention des textes ? Le
sens de ceux-ci n’est-il pas, non seulement de mettre au jour une

I Dans cette idée d'une réalité portée par son entéléchie, on remarquera
I''nfluence d’E. BrocH : Zur Onfologie des Noch-Nichi-Seins, Suhrkamp, 1961.
Chez Bloch, le devenir se produit toujours en direction de : aucune genése sans
telos. Dans le réel s’insére, a chaque palier, un plus ultra — un « toujours outre ».



252 HENRY MOTTU

vérité d’existence (Existenzwahrheit), mais de déterminer aussi une
vérité de fait (Sachwahrheit) ? Ici encore, 'auteur s’efforce avec
raison de surmonter I’historicisme positiviste comme l'interpréta-
tion existentiale par la mise en perspective eschatologique des pro-
blémes : un rapport authentiquement « historique » a I’histoire décou-
vre dans le passé un avenir non encore échu qu’il s’agit de faire
échoir, de sorte que 1'événement de la résurrection comme « phéno-
méne historique » doit étre appréhendé a partir de son avenir : Es hat
seine Zeit moch vor sich (p. 172).

L’eschatologie abordera le troisitme question (que puis-je espé-
rer ?) en s'interrogeant sur l'intention de Dieu qui a ressuscité Jésus,
sur la tendance interne de cet événement : « Car #/ faut qu’il régne... »
(I Cor. 15:25); «il faut» que ’Evangile soit préché a tous (Marc
13 : 10) I. Ces textes montrent que 'eschatologie, explicitation de la
tendance interne de la résurrection et de l'avenir christiques, engen-
dre une conscience pratique de l'envol (Sendung), sous le signe
duquel le chrétien, dans la persécution et la souffrance, expérimente
I’histoire. N'oublions pas que le contexte des apparitions de Paques
est un contexte missionnaire — et 'auteur de développer, plus loin,
une véritable « herméneutique de la mission chrétienne » en anthro-
pologie, en cosmologie et en théologie. En anthropologie, en ce sens
que I'’homme ne découvre son étre spécifique qu’en obéissant a la
vocation de Dieu ; le « Je serai avec toi» de récits comme Ex. 3,
Es. 6 ou Jér. 1 par exemple annonce a 'homme ce qu'’il peut devenir
en répondant positivement a I’appel divin (non pas : Deviens ce que
tu es ; mais : deviens ce que tu seras !). En cosmologie, en ce sens que
le monde entier devient le champ de la praxis transformante de
I’homme, laquelle saisit au bond les possibles latents dans le monde
(das jetzt an der Welt In-Moglichkeit-Stehende). En théologie enfin,
il convient de s’en tenir strictement a une theologia viatorum, prenant
au sérieux le fait que Dieu n’est pas encore le Dieu tout en tous de
I'eschaton. Les « preuves » de son existence, nous l'avons déja vu,
anticipent illégitimement 1’a-venir divin, fondées qu’elles sont sur
une theologia naturalis, but ultime de l'espérance — et non présup-
position de la foi. S’il est une preuve légitime de 1'existence de Dieu,
elle ne peut étre cherchée que dans le processus par lequel Dieu
« promulgue les possibilités historiques et eschatologiques » de 1'envoi
des croyants dans le monde (p. 262). Mais cette « preuve » n’est pas
statique, donnée une fois pour toutes, car elle se trouve ordonnée

1 11 serait intéressant d’examiner la forme eschatologique de la necessitas :
il faut que le Royaume arrive, ce sont les violents qui s’en emparent ; il faut
vouloir I'impossible ; il faut que je préche I'Evangile (I Cor. g : 16), etc. A cdté
de I’ Ananké tragique, il y a I’Ananké messianique.



L’ESPERANCE CHRETIENNE DANS LA PENSEE DE ]J. MOLTMANN 253

a la preuve définitive que Dieu, a la fin des temps, lors de sa mani-
festation glorieuse, donnera de lui-méme.

L’auteur traite, dans un second temps, de 1'avenir du Ressuscité,
sous trois rubriques : 'avenir de la justice, de la vie et du Reégne
de Dieu. Ne pouvant ici nous étendre sur ces développements, nous
nous bornerons a résumer la christologie de cet ouvrage a 1'aide de
deux points méthodologiques. Il est clair d’abord que l'auteur ne
pratique pas, a I'instar de Troeltsch par exemple, une doctrine de la
«révélation progressive», car a ses yeux la contradiction entre la
creatio ex nihilo de la résurrection et le cours de I'histoire est absolue 1.
I1 comprend 1'unité de la croix et de la résurrection comme une identité
dialectique ou encore comme « une dialectique apocalyptique », dont
la synthése n’est attendue et espérée que dans la totalité de 1'étre
nouveau. La révélation de Dieu en Christ devient ainsi le cadre de
I’histoire, dans lequel la chute de toutes choses dans le néant et la
nouvelle création apparaissent possibles. L’histoire est comprise
comme l'«antichambre du possible» (Vorraum des Maoglichen).
L’auteur remarque ensuite que le terme « parousie » signifie « venue
imminente », et non le « retour » d'un étre qui s’en serait allé ! Cette
venue du Christ en gloire signale donc plus que le dévoilement de
ce qui s’est déja passé une fois pour toutes lors de son sacrifice, a
savoir I’événement promis et en train de s’accomplir de la révélation
pléniére de Dieu. « L’attente chrétienne n’a pour objet personne
d’autre que le Christ déja venu; mais elle attend de lui quelque
chose de nouveau, qui ne s’est pas encore accompli jusqu’ici » (p. 208) :
la justice du Reégne de Dieu, la résurrection des morts, la seigneurie
du Christ sur toutes choses.

La méthode historique, puis le passage de 1'heuristique a la phi-
losophie de l'histoire z sont analysés au début du quatriéme chapi-
tre « Eschatologie et histoire », ot prend place également la théologie
de 'apostolat et ses conséquences en théologie (preuves de Dieu et
herméneutique, p. 250-259), en anthropologie, en cosmologie et dans
la conception chrétienne de la tradition. Nous y avons déja fait
allusion. Notons ici, pour mieux saisir la critique de l'auteur a
I’adresse de Bultmann, que la distinction heideggerienne dans Sein
und Zeit entre le primdr et le sekunddir Geschichtliche est vivement
contestée par lui (p. 234 ss). Chez Heidegger, '« historique primaire »

1 I’auteur critique a ce propos la théologie de '« histoire du salut », qui ne
prend pas suffisamment au sérieux, selon lui, la radicalité de la contradiction
entre la promesse divine et la réalité. En minimisant cette inadéquation fonda-
mentale, on risque de retomber dans les aléas de la «révélation progressive ».

z Cf. notamment, au § 4 du chap. IV (p. 225 ss.), I’analyse de I'historiologie
de Ranke, F. Chr. Baur, J. G. Droysen, W. Dilthey, Heidegger.



254 HENRY MOTTU

est l'historicité du Dasein ; & ce niveau, 'histoire est la transmis-
sion de possibilités d’existences passées. Au contraire, 1'« historique
secondaire » se rapporte au « on » impersonnel de I'hisoire du monde,
a ce qui s’est «effectivement passé » sans qu’interviennent le choix
et la décision d'un Dasein responsable. Nous sommes donc, a ce
niveau, dans l'inauthenticité. L’auteur proteste contre cette dis-
tinction qui lui parait aboutir & un dualisme de méthode (faits
bruts — immeédiateté de la rencontre et, a la limite, & une sup-
pression de I’histoire. Or, le concept d’histoire, création du pro-
phétisme hébreu, implique une eschatologie, car dans I’historique la
réalité et la possibilité sont étroitement mélées ; une telle eschatologie
de I'histoire serait alors peut-étre en mesure de prendre 'histoire au
sérieux, en la maintenant ouverte a l’'aide des notions de novum,
d’avenir, d’envoi, etc. Il y a histoire, parce que la réalité n’est pas
encore la plénitude, le tout, parce qu’elle demeure tendue vers une
vérité qui n’est pas encore en elle.

Sous le titre « Communauté de I’Exode », le cinquiéme chapitre
traite des implications ecclésiologiques de cette Théologie de lespé-
rance. Nous assistons, aujourd’hui, a la déchirure de la société en
deux aires, l'aire de la masse, des techniques, etc., ou réification, et
celle de l'individualité ou subjectivité. Le culte de I’Absolu qui,
depuis Constantin, assurait a cette société son équilibre, n’est plus
actuellement nécessaire a son intégration, si bien que 1I’Absolu n’est
plus recherché que dans la subjectivité. Le christianisme, réduit au
role d'un cultus privatus parmi d’autres et entérinant passivement
la récession du transcendant hors de la nature, de ’histoire et de la
société, se réfugie alors dans une «religion» qui peut prendre soit la
forme du « culte de la subjectivité », soit celle du «culte de l'inter-
subjectivité », soit encore, paradoxalement, celle du « culte de 1'ins-
titution ». La morale, réduite a 1« exigence éthique » individuelle,
n’est alors plus capable d’intégrer a sa réflexion le domaine du droit,
de I'ordre social et de la justice politique. Ainsi, par exemple, I'amour
du «prochain » n’apparait authentiquement qu’a la faveur d’une
rencontre intersubjective (personnalisme) et non plus en sa dimen-
sion sociale et politique. Ou encore, I'on fait grand cas des micro-
structures (informal groups, etc.), dont la fonction sociologique est
de s’intégrer aux macrostructures et dans lesquelles il y a auss: de
la place pour la communauté chrétienne, sans voir qu’on lui fait
ainsi renoncer a sa vocation prophétique, en la condamnant a ne
plus rien changer fondamentalement et & n’avoir plus qu'une fonc-
tion équilibrante & l'intérieur du systéme ainsi sanctionné par la
« religion ». Enfin, 'on assiste, dans les pays fortement industrialisés,
a une immobilité grandissante de structures et de mentalités réfrac-



L’ESPERANCE CHRETIENNE DANS LA PENSEE DE J. MOLTMANN 255

taires aux idéologies et consolidées par de nouvelles institutions ;
une telle absence de mouvance se trouve alors encouragée par ce
romantisme de type chrétien dont I'auteur, & juste titre, fait le pro-
cés. Dés lors, loin de remettre en cause le processus de «sécularisa-
tion » et de revenir & des positions dépassées, la communauté chré-
tienne se doit de quitter, en un nouvel Exode, ces roles de repli
(subjectivité ; intersubjectivité ; institution) que lui a assignés et
imposés la société moderne. L’auteur n’exhorte a rien moins qu’'a
une refonte de la foi sous le signe de l'attente du régne de Dieu et
du service prophétique. Dans l'optique d'une « espérance créatrice »,
une « Eglise pour le monde » ne signifie rien d’autre qu'une « Eglise
pour le Régne de Dieu», c’est-a-dire pour la transformation d’un
monde envisagé comme monde du possible.

*
* *

La force de I'entreprise moltmannienne consiste, nous semble-t-il,
en ce qu’elle se veut, d'une part, une tentative de dépassement des
présupposés bultmanniens et, d’autre part, une premiére ébauche
d’un dialogue avec le marxisme d’un E. Bloch. C’est ainsi tout d’abord
que 'auteur met en cause chez Bultmann, non seulement la reprise
inconsciente de la preuve par l'existence au gré d'une théologie
congue comme une ellipse, ot 'homme est le lieu herméneutique de la
vérification de la révélation divine (p. 5I ss; p. 25I ss), mais encore
le refus bultmannien de toute « objectivation ». Ces positions ont
pour origine une radicalisation de la distinction kantienne nou-
ménes - phénomenes. Par ce biais, Bultmann et ses disciples tom-
bent dans I'embarras, typique de 'existentialisme, en face du monde
des objets et du monde tout court, irrécupérables dans une vision
intimiste de l'existence et du donné biblique. L’auteur, dans sa
discussion avec Bultmann sur I’a-venir du Ressuscité comme avenir
de la vie (p. 192 ss), montre que le Saint-Esprit n’est pas seulement de
U'ordre de la Zukiinftigkeit, mais passion du possible, de ce qui vient,
de ce qui a été promis. Contrairement a Bultmann, 1'auteur s’efforce de
donner un contenu spécifique a I'espérance chrétienne, dont 1’horizon
dépasse la structure existentiale du Dasein. En outre, la question
de la «non-objectivité» (Nicht-Objektivierbarkeit) de Dieu s’avere
étre un faux probléme, car les affirmations objectives ne sont pas
forcément assimilables a des oublis de 1’étre mais jaillissent de I'ouver-
ture existentielle de I'homme au monde. Bultmann n’identifie-t-il
pas abusivement objectivation et aliénation ? Enfin, les représen-
tations cosmologiques de 1’eschatologie du Nouveau Testament sont-
elles a proscrire absolument ? Ne sont-elles gue mythologiques ?
Ne relévent-elles pas moins de la mythologie que d'un espace avant-



256 HENRY MOTTU

coureur, anticipant le possible inhérent & toute réalité et ne doivent-
elles pas étre comprises, par conséquent, comme des Vor-stellungen,
c’est-a-dire comme des présentations anticipatrices de la nova creatio ?
En croyant devoir faire ’économie de celles-ci, peut-on encore rendre
compte adéquatement de la totalité du message néotestamentaire
sur la « fin » et particuliérement de la portée universelle de 1'eschaton
comme de la solidarité de l’attente des croyants avec le « travail »
de toute la création ?

En second lieu, ce livre est en somme une reprise critique du
Prinzip Hoffnung de Bloch, avec lequel 'auteur entre plus directe-
ment en dialogue dans l'article reproduit en appendice de 1'ouvrage
(p- 313-334) *. Enfin, en théologie, la onziéme des fameuses « Théses
sur Feuerbach » est prise au sérieux : « Les philosophes n’ont fait
qu'interpréter le monde de différentes maniéres; il s’agit mainte-
nant de le fransformer.» Beaucoup plus fermement que dans le
bultmannisme par exemple, le christianisme occidental est ici inter-
pellé a rendre compte de sa fidélité, intellectuelle et pratique, a des
textes tels que Romains 8. Dans cette théologie nous sommes incités,
comme bien rarement depuis Barth 2, & une contestation radicale
du réel tel qu’il est et a sa transformation grice au recours constant
a l'eschaton — catégorie si troublante, si «irrécupérable » méme et
surtout pour le théologien ! Rabaisser la promesse de Dieu a un simple
happy end de la fin des temps, sans reconnaitre la signification cen-
trale qu’elle eut pour le Nouveau Testament 3 et sans s’efforcer a

! On pourrait évidemment se demander si’auteur est suffisamment critique
a I'égard du marxisme utopique de Bloch, et si, dans sa théologie, 1’espérance
ne se transforme pas en spes creatrix divinitatis, dégénérant alors en « vertu »
humaine ; de plus, sa notion de Dieu ne se rapproche-t-elle pas dangereusement
parfois, demandera-t-on encore, de celle d'un Deus spes, Dieu devenant le
« chiffre » de I'espérance ? Nous croyons toutefois que 'auteur n’a pas succombé
a de tels « dangers », inséparables il est vrai de son projet.

2 ]I est significatif de constater I’absence totale, chez 'évéque John A. T.
RoBINSON (Dieu sans Dieu, Paris 1964) par exemple, de tout horizon eschato-
logique, méme sous la forme du « comme si» paulinien en son interprétation
bultmannienne. N’y a-t-il pas dans une telle absence le signe d’un certain rétré-
cissement du message chrétien et d’'une régression, non seulement en deca de
Barth, mais en de¢a de Bultmann lui-méme ?

3 La these de 1'« eschatologie conséquente » ne renferme-t-elle pas une part
de vérité ? Sans la crise déclenchée par la non-réalisation de la venue, attendue
comme imminente, du Christ en gloire, y aurait-il eu la littérature néotestamen-
taire ? Toute théologie part de cette crise ; elle est cette crise surmontée. Son
probléme particulier est donc de rendre compte de I'espérance de la communauté
chrétienne (I Pierre 3 : 15). L’objet de ce logon didonai n’est pas une foi statique,
mais une espérance ; le fixisme de la théologie latine ne provient-il pas, pour une
part, de I'oubli de cette dimension ? Sur les avatars de ce texte biblique chez les
théologiens de I’Antiquité et du Moyen Age latin, lesquels s’appuyaient pour la
plupart sur une version fautive du texte, oll le mot « spe » céde la place a « fide »,
cf. J. pE GHELLINCK : Le mouvement théologique du XI1Ie siécle, 22 édit. 1948,
p. 279-284 (appendice 1I).



L’ESPERANCE CHRETIENNE DANS LA PENSEE DE J. MOLTMANN 257

partir d’elle de donner du sens a 'histoire, équivaut & la méconnaitre
comme promesse de Dieu. Ce livre est, & notre avis, un excellent
antidote et contre l'intimisme et contre I'absurdisme.

Il n'en reste pas moins, et c’est 1a notre principal regret, que
lauteur a peut-étre tendance a sous-estimer, dans le débat avec
Bultmann notamment, le reproche que formule Bloch a I'égard de
la «mythologie hypostasiée comme réelle » de I’accomplissement de
I'espérance chrétienne (p. 331). Bloch récuse une espérance qui serait
une « confiance » au sens d’une securitas, d'une sorte de positivisme
du salut, de savoir garanti; a quoi l'auteur répond que cette « con-
fiance » est, au contraire, projection vers l’en avant, donc risque,
attente contra spem in spem de la réalisation des promesses de Dieu.
Soit. Mais que I'eschatologie d’'un Bultmann soit sans conteste trop
«courte » par rapport a la portée cosmique des textes bibliques
n’élimine pourtant pas le probléme de la mythologie, donc de l'inter-
prétation de ces textes. Or, c’est 1 que le bat nous blesse. Ce pro-
bléme va se poser avec une acuité d’autant plus grande qu’on tente,
avec raison, de reprendre dans un projet positif les données eschato-
logiques de I’Ecriture. Mais il faut, précisément, les re-prendre, sans
céder, a aucun moment, a une sorte de surenchére de l'incoordon-
nable. Comment cette saisie du fout de I’eschatologie chrétienne
va-t-elle critiquement s’engager ? Quelles seront les régles d’une telle
herméneutique de l'eschaton ? Sans doute devra-t-elle se frayer un
chemin entre la raison et 'imaginaire, dans le but de ressaisir rationnel-
lement la symbolique eschatologique des textes comme symbolique
intentionnelle du sens a venir. Il était bon et méme nécessaire d’amor-
cer un dépassement de la problématique bultmannienne ; il y a la
une réaction saine et inévitable. Mais ne faut-il pas, plus que jamais,
se garder de toute précipitation * ? Il nous semble donc que le pro-
bléeme de l'intelligibilité de 1’eschatologie chrétienne reste entier : il
se présente d’autant plus comme tache que l'eschaton a été placé par
I'auteur, a juste titre, au centre de toute théologie. Nous pensons
en particulier a la fonction générale, qu’il s’agirait de déterminer et
d’exploiter, de catégories telles que le possible et I'impossible, 1'échec 2,
I'utopie, etc. De nombreux développements seraient ici a tenter. Il
reste que le mérite de l'auteur consiste a avoir osé poser ces pro-
blémes dans toutes leurs dimensions, y compris sous leur aspect

1 Certes, notre premiére tache, dans les pays de langue francaise, consiste
d’abord a comprendre 1’entreprise de Bultmann et de son école. En ce sens, la
réaction esquissée par Moltmann est peut-étre, pour nous, quelque peu préma-
turée ; elle a cependant maintenant déja 'avantage de nous prévenir contre
toute lecture acritique du promoteur de la démythologisation.

2 Cf. a titre d’exemple, les belles pages que JEAN LACROIX consacre a l'espé-
rance dans son livre sur L’Echec, PUF, 2¢ édit. 1965, p. 94 ss.

17



258 HENRY MOTTU

« scandaleux » et d’avoir ainsi esquissé une percée vers une appréhen-
sion théologique neuve, souvent évoquée aujourd’hui, d’'un Dieu non
plus «en haut», mais «en avant». Le transcendant n’est a cher-
cher ni dans la subjectivité, ni dans I'intersubjectivité, ni en quelque
« lieu » spatial ou temporel ; le transcendant n’a « pas encore de lieu »
— il est promis a toute raison réorientée en espérance et a toute
réalité ouverte au possible. A sa maniére, ce livre est un témoignage
qu’il y a, non seulement une théologie de l’espérance a mettre sur
le métier, mais encore, aujourd’hui, une espérance... pour la théologie.

HeENRY MotTU.
Juillet 1966

NOTE ADDITIONNELLE

On peut lire maintenant l'article de P. FUurTER: « Utopie et
marxisme selon E. Bloch », in : Archives de Sociologie des Religions,
21, 1966, p. 13-21. Sur '« ontothéologie », terme repris de Heidegger,
on consultera avec profit les articles du P. X. TILLIETTE consacrés
a la preuve ontologique et a I'histoire de 1'ontothéologie, in : Recher-
ches de Science Religieuse, 2, 1962, p. 200-221 et in: Archives de
Philosophie, 1, 1962, p. 128-149 et 1, 1963, p. 9o-116. Sur le probléme
d’une éventuelle herméneutique de 1'eschaton, voyez, en plus du
livre de J. Lacroix déja cité, I'ouvrage de GABRIEL MARCEL : Homo
viator, Paris, Aubier, 1944 et surtout le chapitre intitulé « Esquisse
d’'une phénoménologie et d'une métaphysique de I'espérance »,
P- 39-91. Signalons, en outre, qu’'un texte de J. MOLTMANN a paru en
francais in : Concilium (Revue internationale de théologie, 16, 1966,
P- 45-58) sous le titre : « L’Espérance sans Foi. Réflexion sur ’huma-
nisme eschatologique sans Dieu ». Pour une position diamétralement
opposée, cf. notamment F. BURI: « Zur gegenwirtigen Diskussion
iiber das Problem Hoffnung », in: Theologische Zeitschrift, 3, 1966,
p. 196-211.



	L'espérance chrétienne dans la pensée de Jürgen Moltmann

