Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1967)

Heft: 4

Artikel: Problemes et méthode en christologie
Autor: Widmer, Gabriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380879

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE

Avec l'ecclésiologie, la christologie est 1'un des lieux théologiques
les plus étudiés et les plus discutés par les théologiens contemporains.
La christologie cherche a répondre a cette question : qui est Jésus,
le Christ ? La sotériologie s’efforce de préciser les conditions et les
composantes du salut opéré par Jésus-Christ. Christologie et soté-
riologie sont des discours sur la personne et 'ccuvre de Jésus de
Nazareth, confessé et adoré par I’Eglise comme le Sauveur et le Sei-
gneur. Elles appartiennent a 1'ordre des doctrines. De ce fait, elles
posent le probléeme critique : peut-on poser la question relative a la
personne et a l'ceuvre de Jésus-Christ ? Cette question a-t-elle un
sens ? Si oui, pourquoi et comment peut-elle revétir une signification
et pour qui ? Si non, que doit-on penser de l'effort séculaire des
théologiens et de 1'Eglise en vue d’édifier une christologie et une
sotériologie ?

On doit aussi se demander s’il est légitime d’envisager la possi-
bilité d’'un discours sur Jésus-Christ et de la réaliser. Jésus n’est-il
pas d’abord et surtout le prédicatenr du Régne de Dieu ? Ne meurt-il
pas pour avoir été fidele jusqu’au bout au message dont il était le
porteur, pour avoir été obéissant pleinement au Dieu dont il se
croyait le représentant ? Ne se consacre-t-il pas, jusqu’au don de sa
vie, aux hommes dont il se voulait le serviteur ? Convient-il, dans
ces conditions, de faire un discours sur un homme dont la personne
et I’ceuvre échappent, semble-t-il, & toutes représentations et a toutes
catégories ?

Mais on doit encore s’interroger sur la méthode qu’il faudrait
mettre en ceuvre pour élaborer ce discours, si sa possibilité et sa
légitimité sont démontrées. Car si ce discours est déterminé par un
objet spécifique : la personne et I'ceuvre de Jésus-Christ, son élabora-
tion exige une méthode, elle aussi, spécifique. Sera-t-elle un com-
mentaire toujours repris de ce premier commentaire de la personne
et de 1'ceuvre de Jésus, le Christ, que sont les évangiles et les épitres,
ces témoignages par excellence que sont les écrits néotestamentaires ?
Mais est-ce qu’une exégése de ’exégése indéfiniment retravaillée cons-
titue un discours ? N'est-elle pas davantage une paraphrase qui



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 225

cherche a interpréter une prédication, dont le théme central est
peut-étre irréductible a toute interprétation ? Ne se trouve-t-on pas
alors conduit a concevoir un « organon » d’allure philosophique qui,
seul, permettrait de construire ce discours christologique et sotério-
logique, en lui fournissant des structures, des notions, des principes ?
Mais en recourant a cet « organon » d’allure philosophique, ne risque-
t-on pas de masquer la personne et I'ceuvre de Jésus, de dénaturer
son message qui est apparemment étranger a toute démarche philo-
sophique ?

On le voit, les points d’interrogation se multiplient, quand on
commence a définir 'objet et la méthode de la christologie. Et cela
d’autant plus qu’exégétes et historiens, en accroissant considérable-
ment leurs informations, jettent le théologien dans un réseau inex-
tricable de difficultés et d’embarras. Finie I’époque, si elle a existé
réellement, ol le théologien pouvait synthétiser, systématiser, sans
critique préalable, les données bibliques sur Jésus, les enseignements
des conciles, les théories des docteurs. A I'intérieur méme du corpus
biblique, il n’y a plus d’unité : la christologie matthéenne n’est pas
celle des écrits lucaniens, celle de Paul n’est pas celle de Jean ; chez
Paul lui-méme, que de différences entre sa compréhension du Christ
dans les Corinthiennes et son discours sur le Christ dans I'épitre aux
Colossiens, si elle est authentique. A bien plus forte raison, n’ose-t-on
pas parler aujourd’hui, sans prendre toutes sortes de précautions, de
continuité entre les christologies bibliques et les christologies conci-
liaires. Il faut au contraire montrer, et ce n’est pas chose facile quand
les recherches historiques sont en pleine effervescence, s’il existe une
ligne continue et permanente entre les formulations pauliniennes, par
exemple, et celles des conciles de Nicée et de Chalcédoine . Les
résultats obtenus seront toujours conjecturaux, soumis qu’ils sont au
plus ample informé.

Que faire devant tant de questions et tant de mises en question ?
Deux démarches, semble-t-il, s’offrent au théologien chargé par 1’'Eglise
de faire un discours sur Jésus-Christ. Certes, il ne peut plus systé-
matiser, sous peine de perdre la face devant les exégetes et les histo-
riens, a l'aide de présupposés qui ne tiennent pas sous les coups de
la critique (uniformité des christologies néotestamentaires, continuité
entre celles-1a et celles des conciles, etc.). Mais il ne peut abdiquer sa

1 Ce faisant, le théologien risque d’étre victime d’a prioris confessionnels.
Ainsi en sotériologie, GUSTAVE AULEN dans Christus Victor (Paris, Aubier, 1949)
tablait sur la discontinuité entre Paul, Irénée et les Péres gréco-latins, puis les
docteurs médiévaux ; il est luthérien. En christologie, le P. K. RAHENER dans
Problémes actuels de christologie (Paris, Desclée de Brouwer, 1959, sous le titre
Ecrits théologiques, 1) travaille selon I'hypothese de la continuité entre Paul et
Chalcédoine ; il est catholique. L’un et I'autre peuvent avoir raison, mais tou-
jours du point de vue de leur confession respective.

15



226 GABRIEL WIDMER

fonction de théologien, que lui dicte I’Eglise, pour devenir exégéte
ou historien, sans renier la spécificité de sa discipline ; car la théologie
n’est réductible ni a 'exégése, ni a 'histoire. Que lui reste-t-il a faire ?
D’abord, tenter un inventaire des questions christologiques et de
leurs solutions ; ensuite, mettre en ceuvre un «organon», un ¢ntel-
lectus fidei, susceptible de rendre compte de la foi & Jésus-Christ, d’en
discerner le type d’intelligibilité a travers les structures qui la cons-
tituent et les sens qui la parcourent. Je voudrais décrire ces deux
démarches complémentaires, en m’appuyant librement sur quelques
publications récentes qui refletent des préoccupations analogues a
celles que je viens d’esquisser dans cette rapide introduction.

*
% *k

L’inventaire actuel des probléemes de christologie ne peut étre
exhaustif ; car de nouvelles questions surgissent au fur et 3 mesure
que les travaux exégétiques et historiques apportent leurs contribu-
tions. En outre, il est déterminé par les soucis de celui ou de ceux
qui le dressent. Un bon exemple nous est offert par les participants,
tous catholiques, du symposium de 1’Arbresle de 1961 *. Ici, nous
avons affaire a une équipe de spécialistes qui prolongent leurs exposés
respectifs dans des entretiens, ou chacun apporte des précisions et
des compléments. Autre exemple, lui aussi emprunté a un auteur
catholique, dont les travaux historiques ont éveillé une large audience,
L’image du Christ dans la théologie d’aujourd’hui, dit & M. Alois
Grillmeier, professeur de dogmatique et d’histoire du dogme & Frank-
fort, I'un des éditeurs de I'ouvrage collectif Das Konzil von Chalkedon,
paru a I'occasion du mille cinq centiéme anniversaire de Chalcédoine

(1951) 2.

1 Cf. Problémes actuels de christologie, travaux du symposium de 1’Arbresle
1961 recueillis et présentés par H. Bouéssé et J.-J. Latour. Paris, Desclée de
Brouwer, 1965, 458 p.

z Cette étude a paru dans Questions théologiques aujourd hui II, Dogma-
tique, traduit par Y.-Cl. Gélébart. Paris, Desclée de Brouwer, 1963. Ce volume
contient aussi des études de K. RAHNER, La nature et la grdce; de JOHANNES
FEINER, Les origines de I’homme ; A’ ALois MULLER, Inferrogation et perspectives
en mavriologie ; d’OTT0 SEMMELROTH, Pour l'unité de la notion d’Eglise; de
TroMAS SARTORY, L'Eglise et les églises ; ’EDOUARD SCHILLEBEECKX, Les sacre-
ments, ovganes de la vencontre de Diew ; de HaANs URs VON BALTHASAR, Escha-
tologie. C'est dire l'intérét de cette publication, dont les auteurs et les sujets
traités sont dignes du premier volume I consacré aux problémes fondamentaux :
H. Fries, Le mythe et la Révélation ; J. TrRUTSCH, La foi et la connaissance ;
J.-R. GEISELMANN, La Tradition ; J. SCHILDENBERGER, Inspiration et inerrance
de la Sainte Ecriture, Ancien Testament ; R. SCHNACKENBURG, Nouveau Testa-
ment ; O. KARRER, La succession apostoligue, dignes aussi du volume IIT qui
contient des études de théologie pratique. L’ceuvre entiére est a lire et a consulter
pour saisir le renouveau de la christologie dans la théologie catholique actuelle,
d’autant qu’elle réunit les plus grands noms de la théologie allemande, informés
de ce qui se publie du c6té protestant.



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 227

De tels ouvrages donnent un état de la question a partir de pro-
blématiques surtout catholiques ; cela se comprend. Du point de vue
protestant, il faut signaler le livre de Wolfhart Pannenberg, pro-
fesseur a Mayence, Grundziige der Christologie . La, I'inventaire est
poursuivi a l'intérieur d'un cadre qui se veut plus systématique.
Mais les questions abordées recouvrent souvent celles qui sont
abordées par les théologiens catholiques ; certes les présupposés de
ses solutions ne s’identifient pas a ceux des solutions catholiques. Je
reprendrai, a titre d’illustration, l'ouvrage de Pannenberg, en exa-
minant ce que j’ai appelé la seconde démarche ou la recherche d’un
« organon » de la christologie aujourd’hui.

L’inventaire porte sur les questions suivantes : comment concevoir
V'unité de la nature divine et de la nature humaine en Jésus-Christ ?
Comment poser et résoudre cette question, pour éviter de tomber
soit dans le dyophysisme, soit dans le monophysisme, condamnés a
Ephese et a Chalcédoine, mais dont le dossier est aujourd’hui rou-
vert ? 2

Mais, si on cherche a échapper au dilemme «christologie de
I'union » ou « christologie de la séparation », c’est pour tenir compte
soit des modalités de I'incarnation, soit de ses motifs. Voila une problé-
matique qui caractérise les études catholiques; car en traitant de
I'Incarnation, on éclaire la relation entre Dieu et 'univers ; or cette
relation est centrale dans une théologie qui vise a élaborer un discours
cohérent des choses divines et des choses humaines et cosmiques.

Pour éviter les conséquences facheuses du monophysisme et du
dyophysisme, M. Grillmeier propose un christocentrisme dynamique,
ol le principe personnalisant, le Verbe, n’absorbe plus I’humanité en
se faisant homme, au risque de la réduire a4 une sorte de simulacre,
ni ne s’y juxtapose en assumant ’homme, au risque d’engendrer avec
lui, un troisieme « prosopon ». Une conception dynamique des natures
divine et humaine devrait retrouver I’originalité des notions néotesta-
mentaires derriére les concepts par trop statiques d’« ousia », d’« hy-

! WoLFHART PANNENBERG : Grundziige der Christologie. Gerd Mohn,
Giitersloher Verlagshaus, 1964, 431 p.

2 Par exemple, CYRILLE D’ALEXANDRIE : Deux dialogues christologiques.
Introduction, texte critique, traduction et notes par G.-M. de Durand, O.P.
Paris, Cerf, 1964, 448 p., Sources chrétiennes, 97. Sur I’ Incarnation du Monogéne
(Le Christ est un et il est Seigneur d’apres les Ecritures) daterait de 428-429 ;
le dialogue Quod unus sit Christus serait de 434-437 ; I'un viserait les apollina-
ristes, l'autre les ultranestoriens; I'un et I'autre étudient les rapports entre
Incarnation et rédemption (récapitulation et restauration de I’image en I’homme
par I'Image). Exemple typique de christologie descendante, mais moins durcie
que dans la tradition. Remarquable illustration de la maniére dont Cyrille
modifie sa pensée au cours de la controverse et en fonction de ses adversaires.

L’introduction du P. de Durand contribue a une meilleure compréhension de
Cyrille.



228 GABRIEL WIDMER

postasis », de « prosopon ». Plus encore, elle permettrait de surmonter
la tension qui oppose thomistes et scotistes sur la question des motifs
de I'Incarnation et sur une christologie de 'Emmanuel (de type
cyrilien) ou une christologie de I'Homo assumptus (de type antio-
chain). On se souvient des travaux de Dom Diepen et la fougue qu’il
mit & pourfendre les partisans de I'Homo assumptus, Déodat de
Basly, les PP. Galtier et Seiller. Il semble que les travaux de M. Grill-
meier parviennent a rendre le débat plus irénique.

Le P. K. Rahner s’est aussi attaqué a ce probléme dans son essai
déja signalé et republié en téte des Problémes actuels de christologie.
Pour lui aussi, les modalités et les motifs de I'Incarnation ne peuvent
étre examinés que dans le cadre d’un probléme plus vaste et dont la
solution requiert une réflexion ontologique, celui des rapports entre
U'immutabilité de Dieu et son devenir dans I'Incarnation.

Ce probléme métaphysique a une incidence directe sur celui des
motifs de l'Incarnation : Le Verbe se serait-il incarné, si 1’homme
n’avait pas péché, comme le soutiennent les scotistes, pour donner
a la relation entre Dieu et sa création son accomplissement et son
achévement ? Ou bien, ne s’est-il incarné que parce que ’homme est
tombé et qu’il doit et peut le racheter en s’incarnant, comme le
pensent les thomistes ? Dans un cas, le devenir serait, & la limite,
inscrit dans I'immutabilité de Dieu, en ce que la seconde Personne
de la Trinité, la seule d’ailleurs, devait s’incarner. Dans 'autre cas,
I'Incarnation, et par conséquent le devenir, est conditionné par la
chute de 'homme et la nécessité de sa rédemption. Dans ce cas,
christologie et sotériologie sont fortement liées ; il en ira de méme
dans la tradition réformée, de Calvin a K. Barth. On pourrait, comme
le suggére le P. Martelet, réduire I'opposition entre ces deux positions,
en substituant aux motifs classiques et antithétiques de 1'Incarna-
tion (l'innocence a parfaire pour les scotistes et le péché a racheter
pour les thomistes) un motif plus fidele a I'’Ecriture : I’adoption
filiale de I'homme par Dieu conduirait celui-ci & envoyer son Fils.
S’il y a un devenir en Dieu, ce devenir coincide avec son amour pour
sa créature et avec la destinée qu’il lui assigne 1.

Aprés le probléme relatif aux modalités et aux motifs de 1'Incar-
nation, il faudrait envisager les questions relatives a la psychologie
du Christ, qui découlent comme des corollaires du probléme initial.
Ici, il ne faut rien perdre de la divinité et de I’humanité du Christ, de
leurs richesses singuliéres attestées dans 1’Ecriture. Pour sauvegarder
de telles richesses, ne convient-il pas d’étudier la psychologie du
Christ 4 la lumiére de la notion d’Image, employée par saint Paul

1 Cf. G. MARTELET : Sur le motif de I'Incarnation in Problémes actuels de
christologie, p. 35 ss.



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 229

et par la tradition patristique ? Mais alors, comme le montre d’une
maniére trés nuancée M. J.-J. Latour, cette notion d’Image doit étre
élucidée dans son dynamisme, celui de 1’abaissement de ’envoi, de
I'exitus de Dieu et celui de son élévation, de son redditus, au cours
duquel 'humanité de Jésus se conformise a4 sa divinité, comme sa
divinité s’est rendue conforme & son humanité dans 'exitus 1.

Mais, si la psychologie du Christ retient ’attention des théolo-
giens d’aujourd’hui, ce n’est pas seulement parce qu’elle présente des
particularités dues a 1'Incarnation, mais aussi parce qu’elle est celle
du Rédempteur. Que signifient la kénose du Christ et sa résurrection ?
Sa mort serait-elle méritoire, en ce qu’elle est nécessaire, quoique
Jésus 'assume librement, a la transformation radicale de ’'homme ?
Sa résurrection serait-elle la négation de la mort, la négation de la
négation ? 2 Autant de questions qui, pour étre éclaircies, exigent
une méthode. La trouvera-t-on, par exemple, dans une « philoso-
phie» de la causalité¢, comme le tenta saint Thomas ou dans un
cadre de pensée plus biblique ? 3

L’Incarnation n’a pas sa fin en elle-méme. Elle est rédemptrice
ou elle n’est qu'un mythe. Il faut donc examiner ses incidences sur le
statut de ’homme. Mais une telle recherche, pour étre conforme aux
données scripturaires et fructueuse, doit se pencher sur les relations
que Jésus lui-méme noue entre son ceuvre rédemptrice et celle du
Saint-Esprit. Sur ce point, un grand travail reste a faire, semble-t-il,
pour inventorier ces relations 4.

1 J.-J. LATOUR : Imago Dei invisibilis, esquisse sur les relations de I'anthro-
pologie chrétienne et de la psychologie du Christ, op. cit., p. 227 s. Dans le méme
ouvrage, le P. PaATFooRrRT dans un article trés documenté, L’enseignement de
s. Thomas sur '« esse » duw Christ, montre comment, selon saint Thomas, '« esse
divin » promeut 1’¢ esse humain », car étant indéterminé, il est participable par
un autre.

2 Cf. L. MALEVEZ : La mort du Chyist et la mort des chrétiens, op. cit., p. 317 s.

3 Le P. BouEssk, bien connu par ses travaux de christologie considére
I’ceuvre méritoire du Christ a la lumiére de la catégorie de causalité exemplaire,
in De la causalité de I’ humanité du Christ, op. cit., p. 147. M. MoUROUX, dans la
perspective d’'un personnalisme qui lui est personnel, insiste sur la mort du
Christ comme rachat du temps, soit dans I’abaissement selon les Synoptiques,
soit dans l'élévation d’aprés Jean, en fondant ainsi la perspective eschatolo-
gique de la Croix, in Propositions sur la conscience du Christ et le temps, op. cit.,
p- 179. Plus traditionnel, le P. NicoLAs envisage la sainteté et la science du
Christ, sous l'angle de sa vision particuliére de Dieu, Les mystéres de la vie du
Christ et les hommes de I’Histoire, op. cit., p. 81 s. Le P. CARRA DE VAUX SAINT
Cvr s’en tient a la legon du serviteur soufirant, L'abandon du Christ en croix,
op. cit., p. 295.

4 Dans Les dons du Saint-Esprit (Paris, Desclée de Brouwer, 1964, 392 p.),
le P. M. M. PHiLipoN, O. P, tout en cherchant a conserver la richesse biblique,
consacre deux chapitres seulement au rapport Christ-Esprit en fonction de la
vie de I'Eglise et des dons dans le Christ ; il donne beaucoup plus d’importance
a I'étude du septenaire, des propriétés des dons et de leurs champs d’applica-
tion. Cette remarque n’enléve rien a la valeur de 'ouvrage. A la lumiére de sa



230 GABRIEL WIDMER

Plus avancés sont les travaux sur les rapports entre la christologie
et Vecclésiologie. On s’interroge, en effet, pour savoir en quoi Jésus-
Christ relaie la mission d’Israél et lui confére une universalité qu’elle
ne pouvait avoir tant que ’obstacle de la Loi subsistait, en quoi il
ouvre les temps eschatologiques. On réétudie les significations de
I'image paulinienne du Christ, téte de I'Eglise. N’exerce-t-il pas sur
elle son autorité, en récapitulant 1’histoire et en la renouvelant par le
don de sa grice, tout en maintenant la tension entre elle et le monde ?

Un tel inventaire pourrait étre prolongé dans d’autres directions.
Ces quelques indications suffisent, pourtant, & montrer que les théo-
logiens s’efforcent aujourd’hui d’envisager la christologie et la soté-
riologie comme deux aspects inséparables d’un méme mystére, celui
de Jésus-Christ. Ils le déchiffrent a la lumiére que projettent sur lui
les témoignages scripturaires. Ils en dégagent la signification pour
I’Eglise et le monde. C’est dire que la plupart sont soucieux de dis-
cerner ce mysteére au niveau de 1’économie du salut, d'une théologie
de la révélation, quitte, pour certains qui veulent étre fidéles a la
scolastique, de le reprendre au niveau d’une ontologie.

Dans sa christologie, M. Regin Prenter s’inscrit dans une ligne
voisine de celle dont je viens d’inventorier quelques thémes. Lui
aussi tente de dépasser les oppositions entre christologies d'union et
christologies de séparation, christologies d’en haut et christologies
d’en bas, en s’appuyant sur les résultats de l'exégése. Mais I'intérét
de sa problématique et de son inventaire vient de ce qu’il choisit son
point de départ dans le dogme de la T7inité. A partir de la Trinité, il
interpréte les affirmations scripturaires et conciliaires relatives a la
personne du Christ, de ses offices, de ses titres. Le role des déclara-
tions trinitaires dans les liturgies baptismales et eucharistiques lui
parait confirmer la justesse de son optique.

Il y a donc bien une question préalable a toutes celles que je viens
d’esquisser et dont peut-étre toutes dérivent: peut-on séparer le
dogme christologico-sotériologique du dogme trinitaire ? La plupart
des questions inventoriées n’ont-elles de signification que parce
qu’elles se référent directement ou indirectement & une théologie de
la Trinité ? Les assertions christologiques et les assertions trinitaires

doctrine si riche de la réciprocité des consciences, Mgr NEDONCELLE décrit
le role de 'amour du Christ dans sa présence au cceur des chrétiens, Le moz
du Christ et le mot des hommes & la lumiéve de la véciprocité des consciences in
Problémes actuels de christologie, p. 201 s. Mgr H. VoLK voit dans la prise de
conscience de ’'homme moderne de sa finitude et de son ouverture a Dieu, les
conditions de son retour au Christ, L’homme d’aujourd hui et son cheminement
vers le Chvist, op. cit., p. 265.

1 Cf. les articles de Y.-B. TREMEL, Jésus et les paiens, de saint Thomas aux
exégétes contemporains, op. cit., p. 129 s. et de Y.-M.-J. CoNGAR, Le Christ, chef
invisible de I’ Eglise visible, d’aprés saint Paul, op. cit., p. 367 s.



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 231

ne s’entrecroisent-elles constamment dans la théologie patristique
et médiévale, comme les affirmations relatives a leurs aspects écono-
miques et celles qui visent 1'ontologie ? 1

Cette question préalable nous engage a entreprendre la seconde
démarche envisagée dans l'introduction, celle qui cherche a décou-
vir un « organon », un intellectus fider pour la christologie, en vue de
rendre compte de ses affirmations.

* * *

La christologie traditionnelle évite deux écueils : I'adoptianisme
qui se fonde sur I'’humanité de Jésus pour esquisser une christologie
dite d’en bas (von unten), et le docétisme qui s’appuie sur sa divinité
pour ébaucher une christologie dite d’en haut (von oben). Elle le fait
selon deux approches, 'une biblique, 1’autre ontologique, au cours
desquelles elle interpréete les titres conférés a Jésus par les témoi-
gnages néotestamentaires a la lumiére de ses paroles, de ses actes et
de ses comportements. Elle exprime les résultats de ses investigations
soit dans un langage d’allure scripturaire, soit dans un langage d’allure
métaphysique. D’olt deux types de formulation : le Logos est devenu
cet homme Jésus, Dieu s’est fait Jésus, Dieu était en Jésus-Christ ou
cet homme Jésus est Dieu, Jésus-Christ est cet homme, en qui le
Verbe a habité.

De telles propositions ne sont ni arbitraires, ni insignifiantes. Elles
ont une signification, si on prend soin de les déchiffrer dans le cadre
de référence ou elles ont été élaborées, puis formulées : I'histoire du salut
auniveaudel Ecriture, puissa transculturation en régime d’hellénisme.

Les propositions christologiques prennent un sens dans le cadre
d’une théologie de la révélation. Mais ce sens dépend de la conception
que le théologien se fait de la révélation. Ainsi Bonhoeffer définissait
celle de Barth comme une «doctrine positiviste », « dans laquelle il
m’est dit : « Oiseau mange ou meurs », qu’il s’agisse de la naissance
virginale, de la Trinité ou de tout autre dogme, chacun est une partie
également importante et également nécessaire du tout, qui doit étre
avalé en bloc ou pas du tout » 2. On sait comment Bultmann se défend

1 REGIN PRENTER : Connaitve Chrisi. NeuchAtel-Paris, Delachaux et Niestlé,
1966, 191 p. On appréciera la clarté et I’honnéteté de cet ouvrage, qui fut
d’abord un cours prononcé a la Faculté de théologie de Strasbourg. Je remarque
aussi que pour Prenter, on ne peut comprendre la divinité et I’humanité du
Christ qu’en fonction de sa prédication du Reégne.

2 D. BONHOEFFER : Résistance et soumission. Genéve, Labor et Fides, 1963,
p. 125; cf. aussi p. 121, 147 s. Il faudrait, cela va sans dire, soumettre a la
critique l’expression «conception positiviste de la révélation » et peut-étre
s’apercevrait-on qu’elle est inadéquate pour désigner celle de Barth, toute en
nuances. Il n’en reste pas moins vrai que le souci primordial de Barth n'est pas
I’histoire comme lieu de la révélation ; son refus de 1'historicisme 1'a conduit
a sous-estimer méthodologiquement la « Geschichte ».



232 GABRIEL WIDMER

de ce « positivisme » en insistant, & la suite de Mélanchthon, sur le
caractére « pro nobis » de la révélation. Mais son «actualisme » finit
par volatiliser la consistance méme de la révélation. La question est
alors de savoir comment on doit concevoir la révélation, sans tomber
dans les difficultés du « positivisme » et celles de 1'« actualisme ».

L’intérét d’une entreprise comme celle de W. Pannenberg réside
en partie dans l'effort tenté pour sortir des conceptions par trop
unilatérales de la révélation, du « positivisme » et de '« actualisme ».
Selon lui et pour étre fidéle a la problématique biblique, la seule
conception recevable de la révélation est celle qui la discerne dans
I'histoire. Il n'y a de connaissance de la révélation que dans I'histoire
(ins Geschichte) r; par conséquent, la seule voie d’accés est de
repérer, au niveau des témoignages scripturaires, les indices et les
signes des actes révélateurs de Dieu. Cette conception de la révéla-
tion dans I'histoire repose donc sur ce que I'on pourrait nommer avec
Prenter, mais dans un sens méthodologique plus précis, un « empi-
risme scripturaire ».

Mais une relecture de 1'Ecriture faite a la lumiére des derniers
résultats de l'exégese, flt-elle une relecture a la fois critique et
constructive, ne suffit pas pour dégager le type d’infelligibilité des
propositions christologiques. Certes, ces propositions tirent leurs
significations du milieu biblique dans lequel elles s’enracinent. L’em-
pirisme biblique est la seule voie qui nous conduit au lieu de leur
origine. Mais les circonstances de leur naissance n’expliquent pas leur
développement ultérieur. Il est donc nécessaire de les envisager non
seulement au stade de leur apparition, mais aux diverses étapes de
leur constitution. A un empirisme scripturaire doit se superposer ce
que l'on pourrait appeler un empirisme conciliaire et théologique.
Un tel empirisme, sur le modéle du premier, dicte au dogmaticien une
maniére de relire les textes des théologiens et les déclarations des
conciles, sans idées précongues, sans préjugés confessionnels, afin d’y
discerner les prolongements de la révélation non plus seulement au
niveau de 'histoire de Jésus et de la communauté primitive, mais a
ceux de 'histoire de I'Eglise et de ses théologies. Une telle relecture
sera, elle aussi, critique et constructive, sans étre pour autant animée
par le désir de prouver une thése a priori, par exemple, celle d’'une
direction providentielle de I’Eglise, d'une révélation progressive de
ses dogmes.

Cette double lecture de la révélation dans I’histoire, au niveau
de I’Ecriture et au niveau de I'Eglise, corrige ce qu’il peut y avoir de
dogmatique dans, le sens péjoratif du terme, dans une conception

1 Cf. W. PANNENBERG, R. u. T. RENDTORFF, U. WILCKENS : Offenbarung
als Geschichte. Berlin, Vandenhoeck, 1963.



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 233

positiviste, ou ce qu'il peut y avoir d’hypercritique dans une concep-
tion actualiste de la révélation. S’il y a un principe de systématisation
des affirmations chrétiennes, peut-il se trouver, d’aprés ce double
empirisme, a 'intérieur des textes et dans les réactions qu'’ils suscitent
chez leurs lecteurs, ou dans quelque axiomatique objective et intem-
porelle ou subjective et purement contingente ? Telle est une des
questions décisives pour le théologien, qui veut élaborer un discours
sur le Christ.

Les propositions christologiques revétent une signification a partir
de cette double relecture. Et cette relecture présuppose un empirisme
critique, dont les caractéristiques se dessineront au fur et & mesure
de sa mise en ceuvre. Cet empirisme critique laisse, pour le moment,
la question de savoir s’il y a un principe unificateur des diverses
propositions christologiques et de quelle nature il pourrait étre.

On comprend cette réserve suspensive, puisque, si la christologie
est un discours sur le Christ, sa personne et son ceuvre, elle n’est
jamais achevée dans I’économie présente, elle continue a se constituer.
La christologie n’est pas un discours clos sur lui-méme, un systéme
dont chacune des propositions occuperait une place invariable.
Comme tout discours théologique, elle est un discours en train de se
faire dans l'attente de celui qui en est a la fois 1'objet et le sujet.
Par conséquent, les significations des propositions christologiques ne
sont ni définitivement fixées, ni totalement décelées.

Mais si le discours christologique est inachevé, parce que la foi
a Jésus-Christ ouvre le croyant sur un avenir, celui du Régne de Dieu
qui s’annonce dans la prédication de I’Evangile, il est, par ailleurs,
ancré dans l'avénement de Jésus, dans ses attitudes, dans sa destinée
et l'interprétation qu’il donne de sa mort et de l'espérance de sa
résurrection. Le discours christologique doit examiner trés attenti-
vement la prétention de Jésus de Nazareth d’étre le représentant de
Dieu, son envoyé, soit qu’il se place au-dessus de la Loi, soit qu’il
pardonne les péchés, soit qu’il encourt I'accusation de blasphéme. En
d’autres termes, la question primordiale a laquelle doit s’attaquer la
christologie est celle de la nature de la communion que Jésus entre-
tenait avec Dieu, la question de la connaissance de sa divinité. C’est
a partir de la réponse & cette question qu’on pourra envisager son
humanité.

Mais, comme le constate Pannenberg, seule la résurrection de
Jésus nous donne & connaitre sa divinité, dans la mesure ol sa résur-
rection confirme aux yeux de Jésus et de ses disciples sa prétention
a la toute-puissance qu’il avait suggérée indirectement a travers ses
comportements durant son ministére terrestre. C’est étre fidéle a la
méthode de ’empirisme biblique que de concevoir les propositions



234 GABRIEL WIDMER

christologiques a la lumiére de la résurrection. Car c’est & partir d’elle
que les chrétiens ont agi, pensé, espéré ; c’est a travers elle qu'ils ont
reconnu au Christ sa divinité ; c’est a cause d’elle qu’ils ont donc jeté
les bases non d’une « Jésuslogie », mais d’une christologie *.

Connaitre la divinité de Jésus revient a explorer, & partir de sa
résurrection confessée par les premiers chrétiens, sa communion
singuliere avec Celui qu’il désigne et prie comme son Pére et leur
Pére. Jésus, en effet, parle et agit au nom de Dieu. Il n’accepte ni le
titre de Messie avant sa résurrection, ni celui de prophéte eschatolo-
gique attendu par ses contemporains. Il interpréte son message et ses
miracles, son avénement et sa mort, son abaissement et son espérance
dans la perspective du Serviteur d’Esaie 53. On ne peut donc con-
naitre Jésus qu’en le replacant dans le cadre du judaisme apocalyp-
tique, ol le titre de Christ que lui reconnaitra la communauté primi-
tive revét son vrai sens. Le vrai Christ est le Christ préché, ce Jésus
qui a vécu, qui est mort et qui, maintenant, est ressuscité. Car la foi
postpascale embraie sur la foi prépascale, la prédication sur I’his-
toire ; si ce n’était pas le cas, la connaissance de la divinité de Jésus
aurait viré a la gnose 2.

On ne peut donc élaborer une christologie sans tenir compte des
attitudes et du destin de Jésus de Nazareth a travers lesquels Dieu se
révele. Le recours constant a I'histoire est une nécessité pour saisir le
sens des titres de Jésus qui désignent, en les interprétant, les signi-
fications qu'il attribuait a ses paroles, a son comportement et 4 son
destin. C’est dire que la christologie implique la sotériologie, comme
le salut implique la divinité du Sauveur 3.

Encore faut-il tenter de percer a jour la maniére de penser de
Jésus pour éviter tout contresens dans ce déchiffrage des comporte-
ments et du destin de Jésus ? Pannenberg définit avec beaucoup de
soin cette manieére de penser, et la prétention & la toute-puissance

I Apreés une introduction, dans laquelle il étudie 1'objet de la christologie,
justifie cette discipline et inventorie les divers types de christo-sotériologies,
Pannenberg examine, en s’appuyant sur une documentation exégétique presque
exhaustive, les récits des apparitions, du tombeau vide, en les replacant dans
leurs couches rédactionnelles et 1’histoire de leur tradition ; il discute les diverses
hypotheses (historiques, psychologiques...) émises pour en rendre compte ; il
en dégage les significations eschatologiques et dogmatiques. Il montre en quoi
la résurrection est parlante pour I’Eglise primitive ; elle leur donne a penser,
a agir, a espérer.

2 Pannenberg critique les christologies « von unten » de ses prédécesseurs,
Elert, Althaus, Kédsemann, Fuchs, trop centrées sur la prétention a la toute-
puissance du Jésus prépascal ; il insiste & la suite de Bornkamm sur le cadre
eschatologico-apocalyptique de son ceuvre et de son enseignement.

3 Au salut congu soit comme divinisation, soit comme imitation, soit
comme manifestation de la faveur de Dieun, soit comme idéal moral corres-
pondent divers types de christologie, celle du Logos, de I’Homo assumptus, etc.



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 235

qu’elle désigne, comme proleptique, « anticipatrice ». Jésus préche,
fait des miracles, se livre & la mort dans la certitude que sa prétention
a la toute-puissance sera un jour confirmée ; la confirmation sera la
résurrection. De méme, sans vouloir s’attribuer le titre de Fils de
I’homme, il promet le salut a ceux qui le confesseront : « Mais je vous
le dis, quiconque me confessera devant les hommes, le Fils de ’homme
le confessera aussi devant les anges de Dieu, mais celui qui me reniera
devant les hommes sera renié devant les anges de Dieu » (Luc 12 : 8).
I1 y a donc une relation proleptique entre la prétention de Jésus et
son statut final, entre ce statut final et la foi de ses adeptes *.

Si la résurrection est la confirmation de sa prétention, c’est elle
qui deéclenche la foi apostolique. La for est toujours anticipatrice,
parce qu’elle est ouverture sur le futur. Comme les prophétes anti-
cipent sur l'avenir et leurs prophéties s’accomplissent en Jésus qui
les confirme, comme Jésus lui-méme anticipe sur la venue du Régne
et sa résurrection confirme sa prétention, de méme le croyant est celui
qui anticipe sur l'avenir, sur sa résurrection, sur son renouvellement
total, sur sa vie éternelle et dont son renouvellement et son entrée
dans le Régne confirmeront ses prétentions. Chez I’homme moderne
comme chez les contemporains de Jésus, la foi est proleptique et
I’homme se définit partiellement par sa foi, soit comme ouverture au
monde, soit comme ouverture a Dieu. Il y a donc, via la maniére de
penser, de vivre et d’agir proleptique, une relation étroite entre
christologie et anthropologie 2.

Dans ces conditions proleptiques, quelle est la portée de la résur-
rection de Jésus comme confirmation de sa prétention prépascale a la
toute-puissance ? Disons d’abord qu’elle ne se réduit pas & un ensemble
de représentations. Mais, la résurrection est signifiante pour Jésus et
ses contemporains ; elle dit que les temps derniers sont inaugurés, les
morts vont ressusciter, les promesses vont s’accomplir, si le crucifié

1 Procédé rhétorique, raisonnement logique, la prolepse a été étudiée par
les stoiciens et les épicuriens en logique et en théorie de la connaissance. La
question, a mes yeux, est de savoir quel est le rapport entre une maniére popu-
laire de penser proleptiquement et la mentalité prophético-apocalyptique dans
laquelle Jésus pense son destin et l'interpreéte. La prolepse (anticipation du
Reégne, Jugement, résurrection de Jésus comme I'ils de I'homme) évangélique
aide a4 comprendre la continuité spécifique entre la foi prépascale et la foi post-
pascale (de la prétention a la confirmation).

2 L’ouverture au monde (Weltoffenheit), la libération du mondain (Umwelt-
freiheit) et l'ouverture a Dieu (Gottoffenheit) comme concepts anthropolo-
giques sont examinés par PANNENBERG non seulement dans ses Grundziige
(p.- 78 s., 211 s.), mais aussi dans Was ist Mensch ? (Berlin, 1964). L’homme se
définit par sa destination ; or sa destination va en dega de sa finitude ; elle est
ouverture a I'espérance. Pannenberg rejoint ici Moltmann. La foi et 'espérance
établissent un lien entre christologie et anthropologie.



236 GABRIEL WIDMER

est ressuscité, il est le Christ attendu, le Régne commence. Bref, la
résurrection fonde la christologie 1.

Si la résurrection fonde la christologie, en ce qu’elle en est 1'ori-
gine, la profondeur qui appartient a un autre monde, a un autre temps
que les noétres, n’est-ce pas alors le signe d'un renversement de la
théologie traditionnelle ? L’ histoire des dogmes montre dans I'Incar-
nation le fondement de la christologie et de la sotériologie. Notre
inventaire le soulignait. Ainsi la théologie trinitaire des premiers
siécles visait & maintenir I’égalité entre le Pére, le Fils et le Saint-
Esprit dans leur divinité, sans nuire a I'unité de Dieu ; elle s’attelait
a cette tache, parce que I'Incarnation du Verbe et une christologie
naissante qui en découlait, le lui imposaient. En va-t-il de méme, si,
au lieu de I'Incarnation, la résurrection est le fondement de la christo-
logie, si, au lieu du Dieu qui s’incarne, c’est le Dieu vivant qui se
révele en rendant la vie au crucifié ? *

L’intelligence de la divinité de Jésus-Christ a donc pour cadre de
référence sa résurrection ; elle implique une maniére de penser pro-
leptique. Qu’en est-il de l'intelligence de son humanité, si on l'exa-
mine dans cette perspective ? On ne peut en rendre compte qu’en
se référant a4 la destination de I'’homme ; car, pour comprendre
homme, il faut tenir compte de sa finalité; or Jésus lui-méme
découvre, dans son propre destin, celui de 'homme, comme chaque
homme scelle le sien dans sa réponse a4 Jésus. L’intelligence de I'huma-
nité de Jésus contribue a la compréhension de I’homme. En se révé-
lant en lui, Dieu révele 'homme a lui-méme ; comme il ressuscite
Jésus, de méme il destine I’homme a la résurrection. Rendre compte
de I'humanité de Jésus, c’est rendre compte de I'ouverture de ’homme
a un temps et & un espace nouveaux, a la suite de 1'éclatement de
ses limitations, c’est-a-dire de I'ouverture a Dieu par affranchissement
du mondain. En d’autres termes, le destin, les comportements de
Jésus deviennent le principe d’intelligibilité de la condition humaine
et de sa destination.

1 Toute représentation de la résurrection est inadéquate ; elle s’appuie sur
un modéle du monde que la résurrection abolit en y substituant le monde
nouveau. Le caractére trreprésentable de la résurrection ne supprime pas le fait
qu’elle est un événement significatif, donc marqué d'un indice d’historicité que
Pannenberg maintient contre Bultmann, Althaus, Ebeling, etc. La discussion
reste ouverte sur ce sujet, surtout si on interpréte les textes bibliques non plus
a la lumiére d’'une philosophie de la représentation, mais d’'une philosophie
de la signification.

3 En mettant 'accent sur la résurrection et non plus sur I'Incarnation,
a l'instar de Paul, par exemple, le théologien est conduit & une nouvelle inter-
prétation du dogme trinitaire ; car ce qui constitue I'étre propre de Jésus-
Christ, sa divinité, ne se situe pas au commencement de son existence, mais
au-deld de son terme mondain, dans sa postexistence.



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 237

L’humanité de Jésus, a travers laquelle sa divinité se fait jour,
dans la mesure ou elle est déchiffrée comme proleptique, consiste en
I'identification de sa personne et de son ceuvre, a laquelle il se donne
totalement. Jésus assume son destin librement et volontairement.
Ressuscité, il est comparé au second Adam. Dans ’abaissement et
dans I’élévation, il découvre 'homme en dévoilant Dieu, comme il
est le représentant des hommes auprés de Dieu, en le leur faisant
connaitre . Enfin, Jésus dessine en pointillé les dimensions eschato-
logiques de I'homme, dont il devient le prototype en tant que res-
suscité : il est I’homme nouveau, attente d’Isra€l, espérance de
I’humanité.

Ainsi I’humanité de Jésus se définit & partir de sa mission, de sa
proclamation de la venue imminente du Reégne de Dieu, de sa certi-
tude que toute créature est suspendue a un futur qui commence en
lui. Elle est inséparable de la conscience que Jésus avait de sa propre
destinée, telle qu’elle se laisse discerner dans les témoignages de ses
disciples. Mais cette conscience elle-méme est tout entiére déterminée
par l'attente de la résurrection, a travers le don de soi aux autres
dans sa mort 2.

Que deviennent les christologies traditionnelles, si on accepte cette
nouvelle maniére de rendre compte de la connaissance que nous pou-
vons avoir de la divinité et de I’humanité de Jésus ? On constate
d’abord que toutes prennent leur point de départ dans 1'Incarnation
qu’elles soient des christologies qui se fondent sur I'humanité de
Jésus-Christ (von unten) et qu’elles soient des christologies qui
tablent sur sa divinité (von oben). On observe ensuite que les christo-
logies qui mettent ’accent sur I'unité des natures ou sur leur distinc-
tion aboutissent soit a absorber I’humanité dans la divinité, soit a
concevoir Jésus comme une sorte de troisiéme étre, résultant d’un
d’'un homme et de Dieu. On remarque enfin que la théorie de la
communication des idiomes évacue la tension historique qui se fait

I PANNENBERG montre comment & chaque image idéale de I’homme cor-
respond un type de christologie, depuis celle de Justin jusqu’a celle d’Ebeling,
op. cit., p. 202 ss. Mais de telles variations ne doivent pas faire écran a cette
vérité constante du Nouveau Testament : Jésus est le vrai homme, en ce qu’il
est ’homme devant Dieu. Rien de mythique en tout cela qui puisse apporter
de 'eau au moulin d'une gnose de type docétique.

2 La doctrine du salut prend sa vraie signification dans cet éclaircissement
de 'humanité de Jésus. Sa mort a été comparée au sort des prophetes fideles,
a celui du serviteur souffrant, a celui de la victime expiatoire, a celui de I'inno-
cent accusé de blasphéme et tombant sous le coup de la Loi, pour expliquer
son rejet par Isra€l. Les théories de la mort substitutive, de la satisfaction
vicaire, de la rangon payée au diable ou a Dieu se greffent sur ces interprétations
primitives, en s’appuyant non plus sur la résurrection, mais sur l'Incarnation,
au risque d’oublier la Croix comme passion substitutive. Cf. PANNENBERG,
op. cit., p. 251 s.



238 GABRIEL WIDMER

jour dans le ministére du Christ entre sa vocation et I'adversité des
hommes.

Dans ces conditions, une critique de ces christologies s'impose a
partir du primat reconnu a la résurrection sur I'Incarnation, a la
suite d'une relecture des témoignages néotestamentaires. Une telle
critique, 4 la fois compréhensive et discriminative, permettrait de
revaloriser, comme l’a tenté Pannenberg, une doctrine de la kénose
sans les a prioris dogmatiques souvent antithétiques qui la caracté-
risérent soit au XVIe soit au XIXe siécle. Dans cette optique, Dieu
étant le vivant par excellence, celui dont la liberté n’est limitée par
rien, aurait la possibilité de devenir 1’autre qu’il n’est pas, dans la
personne de Jésus, par un acte de générosité illimitée ; son éternité
se manifesterait alors dans le temps d'une maniere voilée tout au
cours de la vie de Jésus, en qui s’incarnerait d’'une maniére continue
et progressive, mais toujours cachée, le Verbe de Dieu. Ce qui serait
le présupposé de tout le destin de Jésus ne viendrait a la lumiere qu’'a
la suite de 1'épreuve de la Croix, dans sa résurrection. Cette inter-
prétation serait conforme a la maniére proleptique de considérer la
personne de I'ccuvre de Jésus 1.

Cela étant, comment définir le mode d’union entre la divinité et
I’humanité en Jésus-Christ ? La métaphysique de type substantialiste
a partir de laquelle les christologies traditionnelles concevaient ce
mode d'union comme unité de deux substances, est difficilement
conciliable avec la maniére de penser proleptique du Nouveau Testa-
ment, étant donné son caractére abstrait et formel, méme si on la
corrige par la doctrine de la communication des idiomes. Par contre,
on pourra définir ce mode d’'union comme la relation que le Pére et
le Fils entretiennent dans I'unité de révélation a laquelle ils parti-
cipent chacun de son cdté. On peut décrire cette union comme inti-
mité du Pére au Fils et du Fils au Peére. Cette intimité se manifeste
dans la conscience que Jésus prend de son destin au cours de son
existence et dans la résurrection qui le confirme dans sa prétention
d’étre ’envoyé de Dieu. Elle se traduit pour 1’Eglise dans la certitude
que cet homme n’est pas n’importe quel prophéte, mais Jésus-Dieu,
selon 'expression de Pannenberg. Ce mode d’union souligne donc
I’humanité du Christ contre les tendances monophysites, et le carac-
tére concret et constitutif de sa communion avec Dieu contre les
influences dyophysites.

I PANNENBERG ne se contente pas d’exposer sa conception de la kénose,
mais il la déduit des difficultés dans lesquelles s’enferment les christologies de
I'union et celles de la séparation, les écoles cyrilliennes et les écoles nestoriennes,
et des apories auxquelles conduisent les diverses applications de la doctrine
de la communication des idiomes, op. cit., p. 291 s.



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 239

La personne désigne l'auto-conscience que Jésus avait de lui-
méme : il recoit, & ses yeux, l'existence de son Pére et il la lui consacre
(Hingabe) dans son attitude d’obéissance filiale qui le conduit au don
de soi et ouvre devant lui la perspective de la résurrection. Dans
cette auto-conscience, le dialogue entre le « Je » et le « Tu » s’instaure
dans leur diversité et leur unité. Jésus intégre l’essence de I’homme
en celle de Dieu, comme le Pére intégre son existence en la sienne.
C’est la relation réciproque du Pére au Fils et du Fils au Peére, qui
va constituer 'homme nouveau, ’homme adopté des temps escha-
tologiques. Cette adoption suppose donc un passage du divin a
I’humain et de 1’humain au divin dans la personne de Jésus 1.

A partir de cette conception de la personne, la liberté de Jésus
n’est plus une liberté d’indifférence ou une liberté ratificatrice, mais
elle est la condition qui lui permet d’exécuter volontairement la
volonté du Pére. Son impeccabilité consiste en son refus d’enliser son
destin dans le péché et en son consentement aux autres. Sa Seigneurie
est son intronisation qui I'autorise a faire de 1’Eglise le signe du salut
a venir, et du cosmos, le lieu du rassemblement de 1’humanité, de
sa réconciliation et de sa récapitulation 2.

L’analyse génétique et structurale des composantes de la christo-
logie, si sommaire soit-elle, suffit & prouver la fécondité d'une méthode
plus empirique que dogmatique, lorsqu’il s’agit de rendre compte de
la constitution des propositions christologiques. Une telle analyse
laisse voir combien est souhaitable le renversement de perspective
qui affecte non plus la méthode, mais le fondement méme de la
christologie, celui qui rend la premiére place a la résurrection au
dépens de l'Incarnation.

Dans ces conditions, la question de savoir quel peut étre le prin-
cipe unificateur et '« organon » logique de tout discours christologique
peut étre envisagée concretement. En effet, une méthode de relecture
et d’interprétation empirique (par opposition a une méthode dogma-
tique, fondée sur des présupposés confessionnels) ne peut constituer

1 On peut se demander si Pannenberg, dont je m’inspire ici, ne substitue
pas une maniére de penser hégélienne a celles de I'aristotélisme et de platonisme
des christologies traditionnelles. Mais & la différence des philosophes paiens,
Hegel n’a-t-il pas tenté de rendre compte du christianisme ? Sa philosophie
n’est-elle pas une réflexion sur la christologie ?

2 Je résume ces prolongements du renversement christologique opéré par
Pannenberg (de !'Incarnation a la Résurrection, comme fondement de la
christologie), mais ils tiennent une place importante dans son ceuvre.



240 GABRIEL WIDMER

a elle seule un discours christologique, dont la cohérence, I’aménage-
ment des propositions, leurs inclusions et leurs exclusions dépendent
d’une logique *.

Sans vouloir déterminer cette logique, qui manque a tant d’essais
contemporains et qui fut la force des christologies patristiques, médié-
vales et réformées, méme si elle fut fortement différenciée, voire
divergente, on peut, 4 la lumiére de I'’enquéte précédente caractériser
schématiquement les exigences auxquelles cette logique doit répondre.

D’abord, elle doit tenir compte du caractére aporistique du fon-
dement de toute christologie, la résurrection. Cette derniére, en effet,
reléve d’'une économie qui n’est pas celle du monde et de I’histoire
actuels, elle reléve de 1’eschaton. Par conséquent, les représentations
qu’on en peut donner, ne sont que des moyens toujours inadéquats
pour permettre la visée d'une réalité d'un autre ordre que celle dont
nous pouvons nous faire des modeles. Les significations de la résur-
rection transcendent ses représentations. Il y a dans ce fait une diffi-
culté épistémologique irréductible, qui découle d'une difficulté onto-
logique, I'impossibilité d’aller a ce fondement qu’est la résurrection,
sinon par la foi et I'espérance. Mais alors qu’en est-il de l'intelligi-
bilité de la foi et de I'espérance ?

Ensuite, cette logique doit tenir compte du caractére proleptique
de la maniére de penser, d’agir et d’espérer de Jésus et de ses témoins.
Ils pensent, ils agissent et ils espérent a partir de cette réalité qui
n’est pas encore, sinon sous forme de signes anticipateurs : le Régne
de Dieu, la manifestation d’'un homme, d’une histoire et d’'un cosmos
nouveaux, qui sont attendus et qui sont sur le point de survenir. Mais
peut-on concevoir une logique proleptique ?

Enfin, cette logique doit tenir compte de I'affrontement au cours
duquel la révélation prise dans sa totalité soumet a 1'épreuve les
idéaux religieux, c’est-a-dire de la dialectique au cours de laquelle la
révélation du Dieu vivant dans I'histoire conteste les fonctions fabu-
latrices des hommes et leurs produits mystificateurs et aliénants. Or
cet affrontement et la dialectique, qui lui est corrélative au niveau
du discours, ne sont pas parvenus a leur terme. Peut-on, dans ces
conditions, envisager méme la possibilité d’une logique de l'histoire,
dont les origines et la fin seront 'objet d'une révélation, d’une « apo-
calypse » encore voilée ?

La constitution d’une logique qui doit répondre a de telles exi-
gences et qui doit résoudre tant de difficultés exige un effort d’autant

1 Je léve la réserve suspensive que m’'imposait ’empirisme scripturaire et
historique, cf. p. 233, et je m’interroge sur le type d’intellectus fidei que suppose
la compréhension de Jésus-Christ, en vue de jeter les bases d’un discours
christologique, cf. p. 225.



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 241

plus grand qu’elle ne peut faire des emprunts a une seule philosophie
sans devoir biaiser avec telles ou telles de ses conditions. Faut-il
alors renoncer a un discours sur le Christ, pour se contenter d’apergus
fragmentaires et partiels ? Doit-on se satisfaire d'une juxtaposition
de christologies bibliques, théologiques ? La tentative des Péres et
des Docteurs de 1'Eglise, qui osérent recourir & des logiques diffé-
rentes pour élaborer leur christologie, est-elle définitivement compro-
mise par les recherches exégétiques et historiques ? Si c’était le cas,
la doctrine chrétienne ne serait-elle pas exposée aux pires dégrada-
tions et la prédication de I’Evangile exposée aux pires aventures ?

Devant tant d’interrogations, on admire un discours comme celui
de Pannenberg qui ose mettre en ceuvre certaines données de cette
logique. Certes, une telle logique est plus sous-entendue qu’explici-
tée ; on y découvre des procédés de type stoicien, dans le raisonne-
ment proleptique, ou des concepts hégéliens, dans I’auto-conscience
de Jésus. Mais est-ce que les Péres ou les médiévaux étaient a 1’abri
de tout éclectisme ? Il resterait donc a constituer cette logique autour
de laquelle et par laquelle on pourrait élaborer ce discours sur le
Christ pour notre temps, qui donnerait & la prédication et & la caté-
chése, si souvent atrophiées et exsangues, une vie nouvelle et rayon-
nante.

Un fait semble acquis. Barth et Bultmann en avaient déja établi
I'importance, mais a4 'aide d’arguments souvent opposés qui nui-
saient a I’élaboration d’un discours christologique aussi cohérent que
possible. On ne peut répondre a la question : Qui est Jésus, le Christ ?
sans s’interroger sur les conditions de la connaissance que nous pou-
vons avoir de sa divinité et de son humanité. Parmi ces conditions,
il apparait toujours plus clairement qu’il en est une fondamentale,
quoiqu’elle reléve plus du conditionnant que du conditionné: la
résurrection. Le discours christologique et la logique qui le structure
sont désormais suspendus a ce qui dépasse tout discours et toute
logique et a celui qui les fonde, en fondant un nouveau type d’exis-
tence : le ressuscité, cet homme est Jésus-Dieu.

GABRIEL WIDMER.

16



	Problèmes et méthode en christologie

