
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 4

Artikel: Problèmes et méthode en christologie

Autor: Widmer, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE

Avec l'ecclésiologie, la christologie est l'un des lieux théologiques
les plus étudiés et les plus discutés par les théologiens contemporains.
La christologie cherche à répondre à cette question : qui est Jésus,
le Christ La sotériologie s'efforce de préciser les conditions et les

composantes du salut opéré par Jésus-Christ. Christologie et
sotériologie sont des discours sur la personne et l'œuvre de Jésus de
Nazareth, confessé et adoré par l'Eglise comme le Sauveur et le
Seigneur. EUes appartiennent à l'ordre des doctrines. De ce fait, eUes

posent le problème critique : peut-on poser la question relative à la
personne et à l'œuvre de Jésus-Christ Cette question a-t-eUe un
sens Si oui, pourquoi et comment peut-elle revêtir une signification
et pour qui Si non, que doit-on penser de l'effort séculaire des

théologiens et de l'Eglise en vue d'édifier une christologie et une
sotériologie

On doit aussi se demander s'il est légitime d'envisager la possibilité

d'un discours sur Jésus-Christ et de la réahser. Jésus n'est-il
pas d'abord et surtout le prédicateur du Règne de Dieu Ne meurt-il
pas pour avoir été fidèle jusqu'au bout au message dont il était le

porteur, pour avoir été obéissant pleinement au Dieu dont il se

croyait le représentant Ne se consacre-t-il pas, jusqu'au don de sa
vie, aux hommes dont il se voulait le serviteur Convient-U, dans
ces conditions, de faire un discours sur un homme dont la personne
et l'œuvre échappent, semble-t-U, à toutes représentations et à toutes
catégories

Mais on doit encore s'interroger sur la méthode qu'il faudrait
mettre en œuvre pour élaborer ce discours, si sa possibilité et sa
légitimité sont démontrées. Car si ce discours est déterminé par un
objet spécifique : la personne et l'œuvre de Jésus-Christ, son élaboration

exige une méthode, eUe aussi, spécifique. Sera-t-eUe un
commentaire toujours repris de ce premier commentaire de la personne
et de l'œuvre de Jésus, le Christ, que sont les évangiles et les épîtres,
ces témoignages par excellence que sont les écrits néotestamentaires
Mais est-ce qu'une exégèse de l'exégèse indéfiniment retravaillée constitue

un discours N'est-eUe pas davantage une paraphrase qui



PROBLÈMES ET MÉTHODE EN CHRISTOLOGIE 225

cherche à interpréter une prédication, dont le thème central est

peut-être irréductible à toute interprétation Ne se trouve-t-on pas
alors conduit à concevoir un « Organon » d'allure philosophique qui,
seul, permettrait de construire ce discours christologique et
sotériologique, en lui fournissant des structures, des notions, des principes
Mais en recourant à cet « Organon » d'allure philosophique, ne risque-
t-on pas de masquer la personne et l'œuvre de Jésus, de dénaturer
son message qui est apparemment étranger à toute démarche
philosophique

On le voit, les points d'interrogation se multiplient, quand on
commence à définir l'objet et la méthode de la christologie. Et cela
d'autant plus qu'exégètes et historiens, en accroissant considérablement

leurs informations, jettent le théologien dans un réseau
inextricable de difficultés et d'embarras. Finie l'époque, si elle a existé
réellement, où le théologien pouvait synthétiser, systématiser, sans
critique préalable, les données bibliques sur Jésus, les enseignements
des conciles, les théories des docteurs. A l'intérieur même du corpus
biblique, il n'y a plus d'unité : la christologie matthéenne n'est pas
ceUe des écrits lucaniens, celle de Paul n'est pas ceUe de Jean ; chez
Paul lui-même, que de différences entre sa compréhension du Christ
dans les Corinthiennes et son discours sur le Christ dans l'épître aux
Colossiens, si elle est authentique. A bien plus forte raison, n'ose-t-on
pas parler aujourd'hui, sans prendre toutes sortes de précautions, de
continuité entre les christologies bibhques et les christologies
conciliaires. Il faut au contraire montrer, et ce n'est pas chose facile quand
les recherches historiques sont en pleine effervescence, s'il existe une
ligne continue et permanente entre les formulations pauliniennes, par
exemple, et celles des conciles de Nicée et de Chalcédoine ». Les
résultats obtenus seront toujours conjecturaux, soumis qu'ils sont au
plus ample informé.

Que faire devant tant de questions et tant de mises en question
Deux démarches, semble-t-U, s'offrent au théologien chargé par l'Eglise
de faire un discours sur Jésus-Christ. Certes, il ne peut plus
systématiser, sous peine de perdre la face devant les exégètes et les historiens,

à l'aide de présupposés qui ne tiennent pas sous les coups de
la critique (uniformité des christologies néotestamentaires, continuité
entre ceUes-là et ceUes des concUes, etc.). Mais il ne peut abdiquer sa

1 Ce faisant, le théologien risque d'être victime d'à prioris confessionnels.
Ainsi en sotériologie, Gustave Aulen dans Christus Victor (Paris, Aubier, 1949)
tablait sur la discontinuité entre Paul, Irénée et les Pères gréco-latins, puis les
docteurs médiévaux ; il est luthérien. En christologie, le P. K. Rahner dans
Problèmes actuels de christologie (Paris, Desclée de Brouwer, 1959, sous le titre
Ecrits théologiques, I) travaille selon l'hypothèse de la continuité entre Paul et
Chalcédoine ; il est catholique. L'un et l'autre peuvent avoir raison, mais
toujours du point de vue de leur confession respective.

15



226 GABRIEL WIDMER

fonction de théologien, que lui dicte l'Eglise, pour devenir exégète
ou historien, sans renier la spécificité de sa discipline ; car la théologie
n'est réductible ni à l'exégèse, ni à l'histoire. Que lui reste-t-il à faire
D'abord, tenter un inventaire des questions christologiques et de
leurs solutions ; ensuite, mettre en œuvre un « Organon », un
intellectus fidei, susceptible de rendre compte de la foi à Jésus-Christ, d'en
discerner le type d'intelligibilité à travers les structures qui la
constituent et les sens qui la parcourent. Je voudrais décrire ces deux
démarches complémentaires, en m'appuyant hbrement sur quelques
pubhcations récentes qui reflètent des préoccupations analogues à
celles que je viens d'esquisser dans cette rapide introduction.

L'inventaire actuel des problèmes de christologie ne peut être
exhaustif ; car de nouvelles questions surgissent au fur et à mesure
que les travaux exégétiques et historiques apportent leurs contributions.

En outre, U est déterminé par les soucis de celui ou de ceux
qui le dressent. Un bon exemple nous est offert par les participants,
tous catholiques, du symposium de l'Arbresle de 1961 ». Ici, nous
avons affaire à une équipe de spécialistes qui prolongent leurs exposés
respectifs dans des entretiens, où chacun apporte des précisions et
des compléments. Autre exemple, lui aussi emprunté à un auteur
catholique, dont les travaux historiques ont éveillé une large audience,
L'image du Christ dans la théologie d'aujourd'hui, dû à M. Aloïs
Grillmeier, professeur de dogmatique et d'histoire du dogme à Frank-
fort, l'un des éditeurs de l'ouvrage coUectif Das Konzil von Chalkedon,

paru à l'occasion du mille cinq centième anniversaire de Chalcédoine
(1951) 2-

1 Cf. Problèmes actuels de christologie, travaux du symposium de l'Arbresle
1961 recueillis et présentés par H. Bouëssé et J.-J. Latour. Paris, Desclée de
Brouwer, 1965, 458 p.

2 Cette étude a paru dans Questions théologiques aujourd'hui II, Dogmatique,

traduit par Y.-Cl. Gélébart. Paris, Desclée de Brouwer, 1963. Ce volume
contient aussi des études de K. Rahner, La nature et la grâce ; de Johannes
Feiner, Les origines de l'homme ; d'Alois Müller, Interrogation et perspectives
en mariologie ; d'OTTO Semmelroth, Pour l'unité de la notion d'Eglise ; de
Thomas Sartory, L'Eglise et les églises ; d'EDOUARD Schillebeeckx, Les
sacrements, organes de la rencontre de Dieu ; de Hans Urs von Balthasar,
Eschatologie. C'est dire l'intérêt de cette publication, dont les auteurs et les sujets
traités sont dignes du premier volume I consacré aux problèmes fondamentaux :

H. Fries, Le mythe et la Révélation ; J. Trutsch, La foi et la connaissance ;

J.-R. Geiselmann, La Tradition ; J. Schildenberger, Inspiration et inerrance
de la Sainte Ecriture, Ancien Testament ; R. Schnackenburg, Nouveau Testament

; O. Karrer, La succession apostolique, dignes aussi du volume III qui
contient des études de théologie pratique. L'œuvre entière est à lire et à consulter
pour saisir le renouveau de la christologie dans la théologie catholique actuelle,
d'autant qu'elle réunit les plus grands noms de la théologie allemande, informés
de ce qui se publie du côté protestant.



PROBLÈMES ET MÉTHODE EN CHRISTOLOGIE 227

De tels ouvrages donnent un état de la question à partir de
problématiques surtout catholiques ; cela se comprend. Du point de vue
protestant, U faut signaler le hvre de Wolfhart Pannenberg,
professeur à Mayence, Grundzüge der Christologie ». Là, l'inventaire est
poursuivi à l'intérieur d'un cadre qui se veut plus systématique.
Mais les questions abordées recouvrent souvent celles qui sont
abordées par les théologiens catholiques ; certes les présupposés de
ses solutions ne s'identifient pas à ceux des solutions catholiques. Je
reprendrai, à titre d'iUustration, l'ouvrage de Pannenberg, en
examinant ce que j'ai appelé la seconde démarche ou la recherche d'un
« organon » de la christologie aujourd'hui.

L'inventaire porte sur les questions suivantes : comment concevoir
l'unité de la nature divine et de la nature humaine en Jésus-Christ
Comment poser et résoudre cette question, pour éviter de tomber
soit dans le dyophysisme, soit dans le monophysisme, condamnés à

Ephèse et à Chalcédoine, mais dont le dossier est aujourd'hui
rouvert 2

Mais, si on cherche à échapper au dilemme « christologie de
l'union » ou « christologie de la séparation », c'est pour tenir compte
soit des modalités de l'incarnation, soit de ses motifs. Voilà une
problématique qui caractérise les études catholiques ; car en traitant de

l'Incarnation, on éclaire la relation entre Dieu et l'univers ; or cette
relation est centrale dans une théologie qui vise à élaborer un discours
cohérent des choses divines et des choses humaines et cosmiques.

Pour éviter les conséquences fâcheuses du monophysisme et du
dyophysisme, M. Grillmeier propose un christocentrisme dynamique,
où le principe personnalisant, le Verbe, n'absorbe plus l'humanité en
se faisant homme, au risque de la réduire à une sorte de simulacre,
ni ne s'y juxtapose en assumant l'homme, au risque d'engendrer avec
lui, un troisième « prosopon ». Une conception dynamique des natures
divine et humaine devrait retrouver l'originalité des notions
néotestamentaires derrière les concepts par trop statiques d'« ousia », d'« hy-

1 Wolfhart Pannenberg : Grundzüge der Christologie. Gerd Mohn,
Gütersloher Verlagshaus, 1964, 431 p.

2 Par exemple, Cyrille d'Alexandrie : Deux dialogues christologiques.
Introduction, texte critique, traduction et notes par G.-M. de Durand, O.P.
Paris, Cerf, 1964, 448 p.. Sources chrétiennes, 97. Sur VIncarnation du Monogène
(Le Christ est un et il est Seigneur d'après les Ecritures) daterait de 428-429 ;

le dialogue Quod unus sit Christus serait de 434-437 ; l'un viserait les apollina-
ristes, l'autre les ultranestoriens ; l'un et l'autre étudient les rapports entre
Incarnation et rédemption (récapitulation et restauration de l'image en l'homme
par T Image). Exemple typique de christologie descendante, mais moins durcie
que dans la tradition. Remarquable illustration de la manière dont Cyrille
modifie sa pensée au cours de la controverse et en fonction de ses adversaires.
L'introduction du P. de Durand contribue à une meilleure compréhension de
Cyrille.



228 GABRIEL WIDMER

postasis », de « prosopon ». Plus encore, elle permettrait de surmonter
la tension qui oppose thomistes et scotistes sur la question des motifs
de l'Incarnation et sur une christologie de l'Emmanuel (de type
cyrilien) ou une christologie de l'Homo assumptus (de type antio-
chain). On se souvient des travaux de Dom Diepen et la fougue qu'il
mit à pourfendre les partisans de l'Homo assumptus, Déodat de

Basly, les PP. Galtier et SeiUer. Il semble que les travaux de M. GriU-
meier parviennent à rendre le débat plus irénique.

Le P. K. Rahner s'est aussi attaqué à ce problème dans son essai

déjà signalé et repubhé en tête des Problèmes actuels de christologie.
Pour lui aussi, les modalités et les motifs de l'Incarnation ne peuvent
être examinés que dans le cadre d'un problème plus vaste et dont la
solution requiert une réflexion ontologique, celui des rapports entre
l'immutabilité de Dieu et son devenir dans l'Incarnation.

Ce problème métaphysique a une incidence directe sur celui des

motifs de l'Incarnation : Le Verbe se serait-il incarné, si l'homme
n'avait pas péché, comme le soutiennent les scotistes, pour donner
à la relation entre Dieu et sa création son accomplissement et son
achèvement Ou bien, ne s'est-il incarné que parce que l'homme est
tombé et qu'U doit et peut le racheter en s'incarnant, comme le
pensent les thomistes Dans un cas, le devenir serait, à la hmite,
inscrit dans l'immutabUité de Dieu, en ce que la seconde Personne
de la Trinité, la seule d'aiUeurs, devait s'incarner. Dans l'autre cas,
l'Incarnation, et par conséquent le devenir, est conditionné par la
chute de l'homme et la nécessité de sa rédemption. Dans ce cas,
christologie et sotériologie sont fortement liées ; il en ira de même
dans la tradition réformée, de Calvin à K. Barth. On pourrait, comme
le suggère le P. Martelet, réduire l'opposition entre ces deux positions,
en substituant aux motifs classiques et antithétiques de l'Incarnation

(l'innocence à parfaire pour les scotistes et le péché à racheter
pour les thomistes) un motif plus fidèle à l'Ecriture : l'adoption
filiale de l'homme par Dieu conduirait celui-ci à envoyer son Fils.
S'U y a un devenir en Dieu, ce devenir coïncide avec son amour pour
sa créature et avec la destinée qu'il lui assigne ».

Après le problème relatif aux modalités et aux motifs de l'Incarnation,

il faudrait envisager les questions relatives à la psychologie
du Christ, qui découlent comme des corollaires du problème initial.
Ici, il ne faut rien perdre de la divinité et de l'humanité du Christ, de
leurs richesses singulières attestées dans l'Ecriture. Pour sauvegarder
de telles richesses, ne convient-il pas d'étudier la psychologie du
Christ à la lumière de la notion d'Image, employée par saint Paul

1 Cf. G. Martelet : Sur le motif de l'Incarnation in Problèmes actuels de

christologie, p. 35 ss.



PROBLÈMES ET MÉTHODE EN CHRISTOLOGIE 229

et par la tradition patristique Mais alors, comme le montre d'une
manière très nuancée M. J.-J. Latour, cette notion d'Image doit être
élucidée dans son dynamisme, celui de l'abaissement de l'envoi, de
l'exitus de Dieu et celui de son élévation, de son redditus, au cours
duquel l'humanité de Jésus se conformise à sa divinité, comme sa
divinité s'est rendue conforme à son humanité dans l'exitus ».

Mais, si la psychologie du Christ retient l'attention des théologiens

d'aujourd'hui, ce n'est pas seulement parce qu'eUe présente des

particularités dues à l'Incarnation, mais aussi parce qu'elle est celle
du Rédempteur. Que signifient la kénose du Christ et sa résurrection
Sa mort serait-elle méritoire, en ce qu'eUe est nécessaire, quoique
Jésus l'assume librement, à la transformation radicale de l'homme
Sa résurrection serait-eUe la négation de la mort, la négation de la
négation 2 Autant de questions qui, pour être éclaircies, exigent
une méthode. La trouvera-t-on, par exemple, dans une « philosophie

» de la causalité, comme le tenta saint Thomas ou dans un
cadre de pensée plus biblique 3

L'Incarnation n'a pas sa fin en eUe-même. Elle est rédemptrice
ou elle n'est qu'un mythe. Il faut donc examiner ses incidences sur le
statut de l'homme. Mais une telle recherche, pour être conforme aux
données scripturaires et fructueuse, doit se pencher sur les relations
que Jésus lui-même noue entre son œuvre rédemptrice et celle du
Saint-Esprit. Sur ce point, un grand travail reste à faire, semble-t-il,
pour inventorier ces relations 4.

1 J.-J. Latour : Imago Dei invisibilis, esquisse sur les relations de l'anthropologie

chrétienne et de la psychologie du Christ, op. cit., p. 227 s. Dans le même
ouvrage, le P. Patfoort dans un article très documenté, L'enseignement de
s. Thomas sur l'a esse » du Christ, montre comment, selon saint Thomas, 1'« esse
divin » promeut T« esse humain », car étant indéterminé, il est participable par
un autre.

2 Cf. L. Malevez : La mort du Christ et la mort des chrétiens, op. cit., p. 317 s.
3 Le P. Bouëssé, bien connu par ses travaux de christologie considère

l'œuvre méritoire du Christ à la lumière de la catégorie de causalité exemplaire,
in De la causalité de l'humanité du Christ, op. cit., p. 147. M. Mouroux, dans la
perspective d'un personnalisme qui lui est personnel, insiste sur la mort du
Christ comme rachat du temps, soit dans l'abaissement selon les Synoptiques,
soit dans l'élévation d'après Jean, en fondant ainsi la perspective eschatologique

de la Croix, in Propositions sur la conscience du Christ et le temps, op. cit.,
p. 179. Plus traditionnel, le P. Nicolas envisage la sainteté et la science du
Christ, sous l'angle de sa vision particulière de Dieu, Les mystères de la vie du
Christ et les hommes de l'Histoire, op. cit., p. 81 s. Le P. Carra de Vaux Saint
Cyr s'en tient à la leçon du serviteur souffrant, L'abandon du Christ en croix,
op. cit., p. 295.

4 Dans Les dons du Saint-Esprit (Paris, Desclée de Brouwer, 1964, 392 p.),
le P. M. M. Philipon, O. P., tout en cherchant à conserver la richesse biblique,
consacre deux chapitres seulement au rapport Christ-Esprit en fonction de la
vie de l'Eglise et des dons dans le Christ ; il donne beaucoup plus d'importance
à l'étude du septénaire, des propriétés des dons et de leurs champs d'application.

Cette remarque n'enlève rien à la valeur de l'ouvrage. A la lumière de sa



230 GABRIEL WIDMER

Plus avancés sont les travaux sur les rapports entre la christologie
et l'ecclésiologie. On s'interroge, en effet, pour savoir en quoi Jésus-
Christ relaie la mission d'Israël et lui confère une universalité qu'eUe
ne pouvait avoir tant que l'obstacle de la Loi subsistait, en quoi il
ouvre les temps eschatologiques. On réétudie les significations de

l'image pauhnienne du Christ, tête de l'Eglise. N'exerce-t-il pas sur
eUe son autorité, en récapitulant l'histoire et en la renouvelant par le
don de sa grâce, tout en maintenant la tension entre eUe et le monde »

Un tel inventaire pourrait être prolongé dans d'autres directions.
Ces quelques indications suffisent, pourtant, à montrer que les
théologiens s'efforcent aujourd'hui d'envisager la christologie et la
sotériologie comme deux aspects inséparables d'un même mystère, celui
de Jésus-Christ. Ils le déchiffrent à la lumière que projettent sur lui
les témoignages scripturaires. Ils en dégagent la signification pour
l'Eglise et le monde. C'est dire que la plupart sont soucieux de
discerner ce mystère au niveau de l'économie du salut, d'une théologie
de la révélation, quitte, pour certains qui veulent être fidèles à la
scolastique, de le reprendre au niveau d'une ontologie.

Dans sa christologie, M. Regin Prenter s'inscrit dans une ligne
voisine de celle dont je viens d'inventorier quelques thèmes. Lui
aussi tente de dépasser les oppositions entre christologies d'union et
christologies de séparation, christologies d'en haut et christologies
d'en bas, en s'appuyant sur les résultats de l'exégèse. Mais l'intérêt
de sa problématique et de son inventaire vient de ce qu'il choisit son
point de départ dans le dogme de la Trinité. A partir de la Trinité, il
interprète les affirmations scripturaires et conciliaires relatives à la
personne du Christ, de ses offices, de ses titres. Le rôle des déclarations

trinitaires dans les liturgies baptismales et eucharistiques lui
paraît confirmer la justesse de son optique.

Il y a donc bien une question préalable à toutes celles que je viens
d'esquisser et dont peut-être toutes dérivent : peut-on séparer le

dogme christologico-sotériologique du dogme trinitaire La plupart
des questions inventoriées n'ont-eUes de signification que parce
qu'elles se réfèrent directement ou indirectement à une théologie de
la Trinité Les assertions christologiques et les assertions trinitaires

doctrine si riche de la réciprocité des consciences, Mgr Nédoncelle décrit
le rôle de l'amour du Christ dans sa présence au cœur des chrétiens, Le moi
du Christ et le moi des hommes à la lumière de la réciprocité des consciences in
Problèmes actuels de christologie, p. 201 s. Mgr H. Volk voit dans la prise de
conscience de l'homme moderne de sa finitude et de son ouverture à Dieu, les
conditions de son retour au Christ, L'homme d'aujourd'hui et son cheminement
vers le Christ, op. cit., p. 265.

1 Cf. les articles de Y.-B. Trémel, Jésus et les païens, de saint Thomas aux
exégètes contemporains, op. cit., p. 129 s. et de Y.-M.-J. Congar, Le Christ, chef
invisible de l'Eglise visible, d'après saint Paul, op. cit., p. 367 s.



PROBLÈMES ET MÉTHODE EN CHRISTOLOGIE 23I

ne s'entrecroisent-eUes constamment dans la théologie patristique
et médiévale, comme les affirmations relatives à leurs aspects
économiques et celles qui visent l'ontologie I

Cette question préalable nous engage à entreprendre la seconde
démarche envisagée dans l'introduction, celle qui cherche à décou-
vir un « Organon », un intellectus fidei pour la christologie, en vue de
rendre compte de ses affirmations.

La christologie traditionnelle évite deux écueils : l'adoptianisme
qui se fonde sur l'humanité de Jésus pour esquisser une christologie
dite d'en bas (von unten), et le docétisme qui s'appuie sur sa divinité
pour ébaucher une christologie dite d'en haut (von oben). Elle le fait
selon deux approches, l'une biblique, l'autre ontologique, au cours
desquelles elle interprète les titres conférés à Jésus par les
témoignages néotestamentaires à la lumière de ses paroles, de ses actes et
de ses comportements. EUe exprime les résultats de ses investigations
soit dans un langage d'aUure scripturaire, soit dans un langage d'allure
métaphysique. D'où deux types de formulation : le Logos est devenu
cet homme Jésus, Dieu s'est fait Jésus, Dieu était en Jésus-Christ ou
cet homme Jésus est Dieu, Jésus-Christ est cet homme, en qui le
Verbe a habité.

De telles propositions ne sont ni arbitraires, ni insignifiantes. Elles
ont une signification, si on prend soin de les déchiffrer dans le cadre
de référence où elles ont été élaborées, puis formulées : l'histoire du salut
au niveau de l'Ecriture, puis sa transculturation en régime d'hellénisme.

Les propositions christologiques prennent un sens dans le cadre
d'une théologie de la révélation. Mais ce sens dépend de la conception
que le théologien se fait de la révélation. Ainsi Bonhoeffer définissait
celle de Barth comme une « doctrine positiviste », « dans laquelle il
m'est dit : « Oiseau mange ou meurs », qu'il s'agisse de la naissance

virginale, de la Trinité ou de tout autre dogme, chacun est une partie
également importante et également nécessaire du tout, qui doit être
avalé en bloc ou pas du tout » 2. On sait comment Bultmann se défend

1 Regin Prenter : Connaître Christ. Neuchâtel-Paris, Delachaux et Niestlé,
1966, 191 p. On appréciera la clarté et l'honnêteté de cet ouvrage, qui fut
d'abord un cours prononcé à la Faculté de théologie de Strasbourg. Je remarque
aussi que pour Prenter, on ne peut comprendre la divinité et l'humanité du
Christ qu'en fonction de sa prédication du Règne.

2 D. Bonhoeffer : Résistance et soumission. Genève, Labor et Fides, 1963,
p. 125 ; cf. aussi p. 121, 147 s. Il faudrait, cela va sans dire, soumettre à la
critique l'expression « conception positiviste de la révélation » et peut-être
s'apercevrait-on qu'elle est inadéquate pour désigner celle de Barth, toute en
nuances. Il n'en reste pas moins vrai que le souci primordial de Barth n'est pas
l'histoire comme lieu de la révélation ; son refus de l'historicisme l'a conduit
à sous-estimer méthodologiquement la <« Geschichte ».



232 GABRIEL WIDMER

de ce « positivisme » en insistant, à la suite de Mélanchthon, sur le
caractère « pro nobis » de la révélation. Mais son « actuahsme » finit
par volatiliser la consistance même de la révélation. La question est
alors de savoir comment on doit concevoir la révélation, sans tomber
dans les difficultés du « positivisme » et celles de 1'« actuahsme ».

L'intérêt d'une entreprise comme celle de W. Pannenberg réside
en partie dans l'effort tenté pour sortir des conceptions par trop
unilatérales de la révélation, du « positivisme » et de 1'« actuahsme ».

Selon lui et pour être fidèle à la problématique biblique, la seule
conception recevable de la révélation est celle qui la discerne dans
l'histoire. Il n'y a de connaissance de la révélation que dans l'histoire
(ins Geschichte) » ; par conséquent, la seule voie d'accès est de
repérer, au niveau des témoignages scripturaires, les indices et les

signes des actes révélateurs de Dieu. Cette conception de la révélation

dans l'histoire repose donc sur ce que l'on pourrait nommer avec
Prenter, mais dans un sens méthodologique plus précis, un « empirisme

scripturaire ».

Mais une relecture de l'Ecriture faite à la lumière des derniers
résultats de l'exégèse, fût-eUe une relecture à la fois critique et
constructive, ne suffit pas pour dégager le type d'intelligibilité des

propositions christologiques. Certes, ces propositions tirent leurs
significations du milieu bibhque dans lequel elles s'enracinent.
L'empirisme bibhque est la seule voie qui nous conduit au lieu de leur
origine. Mais les circonstances de leur naissance n'expliquent pas leur
développement ultérieur. Il est donc nécessaire de les envisager non
seulement au stade de leur apparition, mais aux diverses étapes de
leur constitution. A un empirisme scripturaire doit se superposer ce

que l'on pourrait appeler un empirisme concihaire et théologique.
Un tel empirisme, sur le modèle du premier, dicte au dogmaticien une
manière de rehre les textes des théologiens et les déclarations des
conciles, sans idées préconçues, sans préjugés confessionnels, afin d'y
discerner les prolongements de la révélation non plus seulement au
niveau de l'histoire de Jésus et de la communauté primitive, mais à

ceux de l'histoire de l'Eglise et de ses théologies. Une telle relecture
sera, elle aussi, critique et constructive, sans être pour autant animée

par le désir de prouver une thèse à priori, par exemple, ceUe d'une
direction providentieUe de l'Eglise, d'une révélation progressive de
ses dogmes.

Cette double lecture de la révélation dans l'histoire, au niveau
de l'Ecriture et au niveau de l'Eglise, corrige ce qu'il peut y avoir de
dogmatique dans, le sens péjoratif du terme, dans une conception

1 Cf. W. Pannenberg, R. u. T. Rendtorff, U. Wilckens : Offenbarung
als Geschichte. Berlin, Vandenhoeck, 1963.



PROBLÈMES ET MÉTHODE EN CHRISTOLOGIE 233

positiviste, ou ce qu'il peut y avoir d'hypercritique dans une conception

actuahste de la révélation. S'il y a un principe de systématisation
des affirmations chrétiennes, peut-il se trouver, d'après ce double
empirisme, à l'intérieur des textes et dans les réactions qu'ils suscitent
chez leurs lecteurs, ou dans quelque axiomatique objective et
intemporelle ou subjective et purement contingente TeUe est une des

questions décisives pour le théologien, qui veut élaborer un discours
sur le Christ.

Les propositions christologiques revêtent une signification à partir
de cette double relecture. Et cette relecture présuppose un empirisme
critique, dont les caractéristiques se dessineront au fur et à mesure
de sa mise en œuvre. Cet empirisme critique laisse, pour le moment,
la question de savoir s'il y a un principe unificateur des diverses
propositions christologiques et de queUe nature il pourrait être.

On comprend cette réserve suspensive, puisque, si la christologie
est un discours sur le Christ, sa personne et son œuvre, elle n'est
jamais achevée dans l'économie présente, elle continue à se constituer.
La christologie n'est pas un discours clos sur lui-même, un système
dont chacune des propositions occuperait une place invariable.
Comme tout discours théologique, elle est un discours en train de se
faire dans l'attente de celui qui en est à la fois l'objet et le sujet.
Par conséquent, les significations des propositions christologiques ne
sont ni définitivement fixées, ni totalement décelées.

Mais si le discours christologique est inachevé, parce que la foi
à Jésus-Christ ouvre le croyant sur un avenir, celui du Règne de Dieu
qui s'annonce dans la prédication de l'Evangile, il est, par ailleurs,
ancré dans l'avènement de Jésus, dans ses attitudes, dans sa destinée
et l'interprétation qu'il donne de sa mort et de l'espérance de sa
résurrection. Le discours christologique doit examiner très attentivement

la prétention de Jésus de Nazareth d'être le représentant de

Dieu, son envoyé, soit qu'il se place au-dessus de la Loi, soit qu'il
pardonne les péchés, soit qu'U encourt l'accusation de blasphème. En
d'autres termes, la question primordiale à laquelle doit s'attaquer la
christologie est celle de la nature de la communion que Jésus
entretenait avec Dieu, la question de la connaissance de sa divinité. C'est
à partir de la réponse à cette question qu'on pourra envisager son
humanité.

Mais, comme le constate Pannenberg, seule la résurrection de

Jésus nous donne à connaître sa divinité, dans la mesure où sa
résurrection confirme aux yeux de Jésus et de ses disciples sa prétention
à la toute-puissance qu'il avait suggérée indirectement à travers ses

comportements durant son ministère terrestre. C'est être fidèle à la
méthode de l'empirisme biblique que de concevoir les propositions



234 GABRIEL WIDMER

christologiques à la lumière de la résurrection. Car c'est à partir d'eUe

que les chrétiens ont agi, pensé, espéré ; c'est à travers eUe qu'ils ont
reconnu au Christ sa divinité ; c'est à cause d'elle qu'ils ont donc jeté
les bases non d'une « Jésuslogie », mais d'une christologie ».

Connaître la divinité de Jésus revient à explorer, à partir de sa
résurrection confessée par les premiers chrétiens, sa communion
singulière avec Celui qu'il désigne et prie comme son Père et leur
Père. Jésus, en effet, parle et agit au nom de Dieu. Il n'accepte ni le
titre de Messie avant sa résurrection, ni celui de prophète eschatologique

attendu par ses contemporains. Il interprète son message et ses

miracles, son avènement et sa mort, son abaissement et son espérance
dans la perspective du Serviteur d'Esaïe 53. On ne peut donc
connaître Jésus qu'en le replaçant dans le cadre du judaïsme apocalyptique,

où le titre de Christ que lui reconnaîtra la communauté primitive

revêt son vrai sens. Le vrai Christ est le Christ prêché, ce Jésus
qui a vécu, qui est mort et qui, maintenant, est ressuscité. Car la foi
postpascale embraie sur la foi prépascale, la prédication sur l'histoire

; si ce n'était pas le cas, la connaissance de la divinité de Jésus
aurait viré à la gnose 2.

On ne peut donc élaborer une christologie sans tenir compte des
attitudes et du destin de Jésus de Nazareth à travers lesquels Dieu se
révèle. Le recours constant à l'histoire est une nécessité pour saisir le
sens des titres de Jésus qui désignent, en les interprétant, les
significations qu'il attribuait à ses paroles, à son comportement et à son
destin. C'est dire que la christologie implique la sotériologie, comme
le salut implique la divinité du Sauveur 3.

Encore faut-il tenter de percer à jour la manière de penser de
Jésus pour éviter tout contresens dans ce déchiffrage des comportements

et du destin de Jésus Pannenberg définit avec beaucoup de
soin cette manière de penser, et la prétention à la toute-puissance

1 Après une introduction, dans laquelle il étudie l'objet de la christologie,
justifie cette discipline et inventorie les divers types de christo-sotériologies,
Pannenberg examine, en s'appuyant sur une documentation exégétique presque
exhaustive, les récits des apparitions, du tombeau vide, en les replaçant dans
leurs couches rédactionnelles et l'histoire de leur tradition ; il discute les diverses
hypothèses (historiques, psychologiques...) émises pour en rendre compte ; il
en dégage les significations eschatologiques et dogmatiques. Il montre en quoi
la résurrection est parlante pour l'Eglise primitive ; elle leur donne à penser,
à agir, à espérer.

2 Pannenberg critique les christologies « von unten » de ses prédécesseurs,
Elert, Althaus, Käsemann, Fuchs, trop centrées sur la prétention à la toute-
puissance du Jésus prépascal ; il insiste à la suite de Bornkamm sur le cadre
eschatologico-apocalyptique de son œuvre et de son enseignement.

3 Au salut conçu soit comme divinisation, soit comme imitation, soit
comme manifestation de la faveur de Dieu, soit comme idéal moral
correspondent divers types de christologie, celle du Logos, de l'Homo assumptus, etc.



PROBLEMES ET MÉTHODE EN CHRISTOLOGIE 235

qu'eUe désigne, comme proleptique, « anticipatrice ». Jésus prêche,
fait des miracles, se hvre à la mort dans la certitude que sa prétention
à la toute-puissance sera un jour confirmée ; la confirmation sera la
résurrection. De même, sans vouloir s'attribuer le titre de Fils de
l'homme, il promet le salut à ceux qui le confesseront : « Mais je vous
le dis, quiconque me confessera devant les hommes, le Fils de l'homme
le confessera aussi devant les anges de Dieu, mais celui qui me reniera
devant les hommes sera renié devant les anges de Dieu » (Luc 12 : 8).
Il y a donc une relation proleptique entre la prétention de Jésus et
son statut final, entre ce statut final et la foi de ses adeptes ».

Si la résurrection est la confirmation de sa prétention, c'est elle
qui déclenche la foi apostolique. La foi est toujours anticipatrice,
parce qu'elle est ouverture sur le futur. Comme les prophètes
anticipent sur l'avenir et leurs prophéties s'accomplissent en Jésus qui
les confirme, comme Jésus lui-même anticipe sur la venue du Règne
et sa résurrection confirme sa prétention, de même le croyant est celui
qui anticipe sur l'avenir, sur sa résurrection, sur son renouveUement
total, sur sa vie éterneUe et dont son renouvellement et son entrée
dans le Règne confirmeront ses prétentions. Chez l'homme moderne
comme chez les contemporains de Jésus, la foi est proleptique et
l'homme se définit partiellement par sa foi, soit comme ouverture au
monde, soit comme ouverture à Dieu. Il y a donc, via la manière de

penser, de vivre et d'agir proleptique, une relation étroite entre
christologie et anthropologie 2.

Dans ces conditions proleptiques, quelle est la portée de la
résurrection de Jésus comme confirmation de sa prétention prépascale à la
toute-puissance Disons d'abord qu'elle ne se réduit pas à un ensemble
de représentations. Mais, la résurrection est signifiante pour Jésus et
ses contemporains ; elle dit que les temps derniers sont inaugurés, les
morts vont ressusciter, les promesses vont s'accomphr, si le crucifié

1 Procédé rhétorique, raisonnement logique, la prolepse a été étudiée par
les stoïciens et les épicuriens en logique et en théorie de la connaissance. La
question, à mes yeux, est de savoir quel est le rapport entre une manière populaire

de penser proleptiquement et la mentalité prophético-apocalyptique dans
laquelle Jésus pense son destin et l'interprète. La prolepse (anticipation du
Règne, Jugement, résurrection de Jésus comme Fils de l'homme) évangélique
aide à comprendre la continuité spécifique entre la foi prépascale et la foi
postpascale (de la prétention à la confirmation).

2 L'ouverture au monde (Weltoffenheit), la libération du mondain (Umweltfreiheit)

et l'ouverture à Dieu (Gottoffenheit) comme concepts anthropologiques

sont examinés par Pannenberg non seulement dans ses Grundzüge
(p. 78 s., 211 s.), mais aussi dans Was ist Mensch (Berlin, 1964). L'homme se
définit par sa destination ; or sa destination va en deçà de sa finitude ; elle est
ouverture à l'espérance. Pannenberg rejoint ici Moltmann. La foi et l'espérance
établissent un lien entre christologie et anthropologie.



236 GABRIEL WIDMER

est ressuscité, il est le Christ attendu, le Règne commence. Bref, la
résurrection fonde la christologie ».

Si la résurrection fonde la christologie, en ce qu'eUe en est l'origine,

la profondeur qui appartient à un autre monde, à un autre temps
que les nôtres, n'est-ce pas alors le signe d'un renversement de la
théologie traditionneUe L'histoire des dogmes montre dans l'Incarnation

le fondement de la christologie et de la sotériologie. Notre
inventaire le soulignait. Ainsi la théologie trinitaire des premiers
siècles visait à maintenir l'égahté entre le Père, le Fils et le Saint-
Esprit dans leur divinité, sans nuire à l'unité de Dieu ; elle s'attelait
à cette tâche, parce que l'Incarnation du Verbe et une christologie
naissante qui en découlait, le lui imposaient. En va-t-U de même, si,
au lieu de l'Incarnation, la résurrection est le fondement de la christologie,

si, au heu du Dieu qui s'incarne, c'est le Dieu vivant qui se

révèle en rendant la vie au crucifié »

L'intelhgence de la divinité de Jésus-Christ a donc pour cadre de
référence sa résurrection ; eUe implique une manière de penser
proleptique. Qu'en est-il de l'intelligence de son humanité, si on l'examine

dans cette perspective On ne peut en rendre compte qu'en
se référant à la destination de l'homme ; car, pour comprendre
l'homme, il faut tenir compte de sa finalité ; or Jésus lui-même
découvre, dans son propre destin, celui de l'homme, comme chaque
homme scelle le sien dans sa réponse à Jésus. L'intelligence de l'humanité

de Jésus contribue à la compréhension de l'homme. En se révélant

en lui, Dieu révèle l'homme à lui-même ; comme il ressuscite
Jésus, de même il destine l'homme à la résurrection. Rendre compte
de l'humanité de Jésus, c'est rendre compte de l'ouverture de l'homme
à un temps et à un espace nouveaux, à la suite de l'éclatement de
ses limitations, c'est-à-dire de l'ouverture à Dieu par affranchissement
du mondain. En d'autres termes, le destin, les comportements de

Jésus deviennent le principe d'intelligibilité de la condition humaine
et de sa destination.

1 Toute représentation de la résurrection est inadéquate ; elle s'appuie sur
un modèle du monde que la résurrection abolit en y substituant le monde
nouveau. Le caractère irreprésentable de la résurrection ne supprime pas le fait
qu'elle est un événement significatif, donc marqué d'un indice d'historicité que
Pannenberg maintient contre Bultmann, Althaus, Ebeling, etc. La discussion
reste ouverte sur ce sujet, surtout si on interprète les textes bibliques non plus
à la lumière d'une philosophie de la représentation, mais d'une philosophie
de la signification.

3 En mettant l'accent sur la résurrection et non plus sur l'Incarnation,
à l'instar de Paul, par exemple, le théologien est conduit à une nouvelle
interprétation du dogme trinitaire ; car ce qui constitue l'être propre de Jésus-
Christ, sa divinité, ne se situe pas au commencement de son existence, mais
au-delà de son terme mondain, dans sa postexistence.



PROBLÈMES ET MÉTHODE EN CHRISTOLOGIE 237

L'humanité de Jésus, à travers laquelle sa divinité se fait jour,
dans la mesure où eUe est déchiffrée comme proleptique, consiste en
l'identification de sa personne et de son œuvre, à laqueUe il se donne
totalement. Jésus assume son destin librement et volontairement.
Ressuscité, il est comparé au second Adam. Dans l'abaissement et
dans l'élévation, il découvre l'homme en dévoilant Dieu, comme il
est le représentant des hommes auprès de Dieu, en le leur faisant
connaître '. Enfin, Jésus dessine en pointillé les dimensions eschatologiques

de l'homme, dont il devient le prototype en tant que
ressuscité : il est l'homme nouveau, attente d'Israël, espérance de
l'humanité.

Ainsi l'humanité de Jésus se définit à partir de sa mission, de sa
proclamation de la venue imminente du Règne de Dieu, de sa certitude

que toute créature est suspendue à un futur qui commence en
lui. EUe est inséparable de la conscience que Jésus avait de sa propre
destinée, teUe qu'elle se laisse discerner dans les témoignages de ses

disciples. Mais cette conscience elle-même est tout entière déterminée

par l'attente de la résurrection, à travers le don de soi aux autres
dans sa mort2.

Que deviennent les christologies traditionneUes, si on accepte cette
nouveUe manière de rendre compte de la connaissance que nous
pouvons avoir de la divinité et de l'humanité de Jésus On constate
d'abord que toutes prennent leur point de départ dans l'Incarnation
qu'elles soient des christologies qui se fondent sur l'humanité de

Jésus-Christ (von unten) et qu'eUes soient des christologies qui
tablent sur sa divinité (von oben). On observe ensuite que les christologies

qui mettent l'accent sur l'unité des natures ou sur leur distinction

aboutissent soit à absorber l'humanité dans la divinité, soit à
concevoir Jésus comme une sorte de troisième être, résultant d'un
d'un homme et de Dieu. On remarque enfin que la théorie de la
communication des idiomes évacue la tension historique qui se fait

1 Pannenberg montre comment à chaque image idéale de l'homme
correspond un type de christologie, depuis celle de Justin jusqu'à celle d'Ebeling,
op. cit., p. 202 ss. Mais de telles variations ne doivent pas faire écran à cette
vérité constante du Nouveau Testament : Jésus est le vrai homme, en ce qu'il
est l'homme devant Dieu. Rien de mythique en tout cela qui puisse apporter
de l'eau au moulin d'une gnose de type docétique.

2 La doctrine du salut prend sa vraie signification dans cet éclaircissement
de l'humanité de Jésus. Sa mort a été comparée au sort des prophètes fidèles,
à celui du serviteur souffrant, à celui de la victime expiatoire, à celui de l'innocent

accusé de blasphème et tombant sous le coup de la Loi, pour expliquer
son rejet par Israël. Les théories de la mort substitutive, de la satisfaction
vicaire, de la rançon payée au diable ou à Dieu se greffent sur ces interprétations
primitives, en s'appuyant non plus sur la résurrection, mais sur l'Incarnation,
au risque d'oublier la Croix comme passion substitutive. Cf. Pannenberg,
op. cit., p. 251 s.



238 GABRIEL WIDMER

jour dans le ministère du Christ entre sa vocation et l'adversité des

hommes.
Dans ces conditions, une critique de ces christologies s'impose à

partir du primat reconnu à la résurrection sur l'Incarnation, à la
suite d'une relecture des témoignages néotestamentaires. Une telle
critique, à la fois comprehensive et discriminative, permettrait de

revaloriser, comme l'a tenté Pannenberg, une doctrine de la kénose

sans les à prioris dogmatiques souvent antithétiques qui la caractérisèrent

soit au XVIe soit au XIXe siècle. Dans cette optique, Dieu
étant le vivant par exceUence, celui dont la liberté n'est limitée par
rien, aurait la possibihté de devenir l'autre qu'il n'est pas, dans la

personne de Jésus, par un acte de générosité ilhmitée ; son éternité
se manifesterait alors dans le temps d'une manière voilée tout au
cours de la vie de Jésus, en qui s'incarnerait d'une manière continue
et progressive, mais toujours cachée, le Verbe de Dieu. Ce qui serait
le présupposé de tout le destin de Jésus ne viendrait à la lumière qu'à
la suite de l'épreuve de la Croix, dans sa résurrection. Cette
interprétation serait conforme à la manière proleptique de considérer la

personne de l'œuvre de Jésus '.
Cela étant, comment définir le mode d'union entre la divinité et

l'humanité en Jésus-Christ La métaphysique de type substantiahste
à partir de laquelle les christologies traditionneUes concevaient ce
mode d'union comme unité de deux substances, est difficilement
conciliable avec la manière de penser proleptique du Nouveau Testament,

étant donné son caractère abstrait et formel, même si on la
corrige par la doctrine de la communication des idiomes. Par contre,
on pourra définir ce mode d'union comme la relation que le Père et
le Fils entretiennent dans l'unité de révélation à laquelle ils
participent chacun de son côté. On peut décrire cette union comme
intimité du Père au Fils et du Fils au Père. Cette intimité se manifeste
dans la conscience que Jésus prend de son destin au cours de son
existence et dans la résurrection qui le confirme dans sa prétention
d'être l'envoyé de Dieu. EUe se traduit pour l'Eglise dans la certitude
que cet homme n'est pas n'importe quel prophète, mais Jésus-Dieu,
selon l'expression de Pannenberg. Ce mode d'union souhgne donc
l'humanité du Christ contre les tendances monophysites, et le caractère

concret et constitutif de sa communion avec Dieu contre les
influences dyophysites.

1 Pannenberg ne se contente pas d'exposer sa conception de la kénose,
mais il la déduit des difficultés dans lesquelles s'enferment les christologies de
l'union et celles de la séparation, les écoles cyrilliennes et les écoles nestoriennes,
et des apories auxquelles conduisent les diverses applications de la doctrine
de la communication des idiomes, op. cit., p. 291 s.



PROBLÈMES ET MÉTHODE EN CHRISTOLOGIE 239

La personne désigne l'auto-conscience que Jésus avait de lui-
même : il reçoit, à ses yeux, l'existence de son Père et il la lui consacre
(Hingabe) dans son attitude d'obéissance filiale qui le conduit au don
de soi et ouvre devant lui la perspective de la résurrection. Dans
cette auto-conscience, le dialogue entre le « Je » et le « Tu » s'instaure
dans leur diversité et leur unité. Jésus intègre l'essence de l'homme
en ceUe de Dieu, comme le Père intègre son existence en la sienne.
C'est la relation réciproque du Père au Fils et du Fils au Père, qui
va constituer l'homme nouveau, l'homme adopté des temps
eschatologiques. Cette adoption suppose donc un passage du divin à

l'humain et de l'humain au divin dans la personne de Jésus ».

A partir de cette conception de la personne, la liberté de Jésus
n'est plus une liberté d'indifférence ou une liberté ratificatrice, mais
eUe est la condition qui lui permet d'exécuter volontairement la
volonté du Père. Son impeccabilité consiste en son refus d'enliser son
destin dans le péché et en son consentement aux autres. Sa Seigneurie
est son intronisation qui l'autorise à faire de l'Eglise le signe du salut
à venir, et du cosmos, le lieu du rassemblement de l'humanité, de

sa réconciliation et de sa récapitulation 2.

L'analyse génétique et structurale des composantes de la christologie,

si sommaire soit-elle, suffit à prouver la fécondité d'une méthode
plus empirique que dogmatique, lorsqu'U s'agit de rendre compte de

la constitution des propositions christologiques. Une telle analyse
laisse voir combien est souhaitable le renversement de perspective
qui affecte non plus la méthode, mais le fondement même de la
christologie, celui qui rend la première place à la résurrection au
dépens de l'Incarnation.

Dans ces conditions, la question de savoir quel peut être le principe

unificateur et 1'« organon » logique de tout discours christologique
peut être envisagée concrètement. En effet, une méthode de relecture
et d'interprétation empirique (par opposition à une méthode dogmatique,

fondée sur des présupposés confessionnels) ne peut constituer

1 On peut se demander si Pannenberg, dont je m'inspire ici, ne substitue
pas une manière de penser hégélienne à celles de l'aristotélisme et de platonisme
des christologies traditionnelles. Mais à la différence des philosophes païens,
Hegel n'a-t-il pas tenté de rendre compte du christianisme Sa philosophie
n'est-elle pas une réflexion sur la christologie

2 Je résume ces prolongements du renversement christologique opéré par
Pannenberg (de l'Incarnation à la Résurrection, comme fondement de la
christologie), mais ils tiennent une place importante dans son œuvre.



240 GABRIEL WIDMER

à eUe seule un discours christologique, dont la cohérence, l'aménagement

des propositions, leurs inclusions et leurs exclusions dépendent
d'une logique ».

Sans vouloir déterminer cette logique, qui manque à tant d'essais
contemporains et qui fut la force des christologies patristiques, médiévales

et réformées, même si eUe fut fortement différenciée, voire
divergente, on peut, à la lumière de l'enquête précédente caractériser
schématiquement les exigences auxqueUes cette logique doit répondre.

D'abord, eUe doit tenir compte du caractère aporistique du
fondement de toute christologie, la résurrection. Cette dernière, en effet,
relève d'une économie qui n'est pas ceUe du monde et de l'histoire
actuels, elle relève de l'eschaton. Par conséquent, les représentations
qu'on en peut donner, ne sont que des moyens toujours inadéquats
pour permettre la visée d'une réahté d'un autre ordre que ceUe dont
nous pouvons nous faire des modèles. Les significations de la
résurrection transcendent ses représentations. Il y a dans ce fait une
difficulté épistémologique irréductible, qui découle d'une difficulté
ontologique, l'impossibilité d'aUer à ce fondement qu'est la résurrection,
sinon par la foi et l'espérance. Mais alors qu'en est-il de l'intelligibilité

de la foi et de l'espérance
Ensuite, cette logique doit tenir compte du caractère proleptique

de la manière de penser, d'agir et d'espérer de Jésus et de ses témoins.
Ils pensent, ils agissent et ils espèrent à partir de cette réalité qui
n'est pas encore, sinon sous forme de signes anticipateurs : le Règne
de Dieu, la manifestation d'un homme, d'une histoire et d'un cosmos
nouveaux, qui sont attendus et qui sont sur le point de survenir. Mais
peut-on concevoir une logique proleptique

Enfin, cette logique doit tenir compte de l'affrontement au cours
duquel la révélation prise dans sa totalité soumet à l'épreuve les
idéaux religieux, c'est-à-dire de la dialectique au cours de laqueUe la
révélation du Dieu vivant dans l'histoire conteste les fonctions
fabulatrices des hommes et leurs produits mystificateurs et ahénants. Or
cet affrontement et la dialectique, qui lui est corrélative au niveau
du discours, ne sont pas parvenus à leur terme. Peut-on, dans ces
conditions, envisager même la possibilité d'une logique de l'histoire,
dont les origines et la fin seront l'objet d'une révélation, d'une «

apocalypse » encore voilée
La constitution d'une logique qui doit répondre à de teUes

exigences et qui doit résoudre tant de difficultés exige un effort d'autant

1 Je lève la réserve suspensive que m'imposait l'empirisme scripturaire et
historique, cf. p. 233, et je m'interroge sur le type d'intellectus fidei que suppose
la compréhension de Jésus-Christ, en vue de jeter les bases d'un discours
christologique, cf. p. 225.



PROBLEMES ET METHODE EN CHRISTOLOGIE 24I

plus grand qu'eUe ne peut faire des emprunts à une seule philosophie
sans devoir biaiser avec teUes ou teUes de ses conditions. Faut-il
alors renoncer à un discours sur le Christ, pour se contenter d'aperçus
fragmentaires et partiels Doit-on se satisfaire d'une juxtaposition
de christologies bibliques, théologiques La tentative des Pères et
des Docteurs de l'Eglise, qui osèrent recourir à des logiques
différentes pour élaborer leur christologie, est-elle définitivement compromise

par les recherches exégétiques et historiques Si c'était le cas,
la doctrine chrétienne ne serait-elle pas exposée aux pires dégradations

et la prédication de l'Evangile exposée aux pires aventures
Devant tant d'interrogations, on admire un discours comme celui

de Pannenberg qui ose mettre en œuvre certaines données de cette
logique. Certes, une teUe logique est plus sous-entendue qu'explici-
tée ; on y découvre des procédés de type stoïcien, dans le raisonnement

proleptique, ou des concepts hégéliens, dans l'auto-conscience
de Jésus. Mais est-ce que les Pères ou les médiévaux étaient à l'abri
de tout éclectisme Il resterait donc à constituer cette logique autour
de laqueUe et par laquelle on pourrait élaborer ce discours sur le
Christ pour notre temps, qui donnerait à la prédication et à la
catéchèse, si souvent atrophiées et exsangues, une vie nouveUe et rayonnante.

Un fait semble acquis. Barth et Bultmann en avaient déjà établi
l'importance, mais à l'aide d'arguments souvent opposés qui
nuisaient à l'élaboration d'un discours christologique aussi cohérent que
possible. On ne peut répondre à la question : Qui est Jésus, le Christ
sans s'interroger sur les conditions de la connaissance que nous
pouvons avoir de sa divinité et de son humanité. Parmi ces conditions,
il apparaît toujours plus clairement qu'il en est une fondamentale,
quoiqu'eUe relève plus du conditionnant que du conditionné : la
résurrection. Le discours christologique et la logique qui le structure
sont désormais suspendus à ce qui dépasse tout discours et toute
logique et à celui qui les fonde, en fondant un nouveau type d'existence

: le ressuscité, cet homme est Jésus-Dieu.

Gabriel Widmer.

16


	Problèmes et méthode en christologie

