Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1967)

Heft: 4

Artikel: Universalité de Jésus-Christ

Autor: Moingt, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNIVERSALITE DE JESUS-CHRIST

Honoré de collaborer a cette Revue centenaire, dont 'esprit est
si ouvert aux aspirations universelles de la Charité, je voudrais
étudier dans le méme esprit 1'universalité de notre Christ, source
et lieu, non seulement de la communion de tous les chrétiens entre
eux, mais encore de leur union a tous les autres hommes. Car le
chrétien d’aujourd’hui, a quelque confession qu’il appartienne,
souffre d’étre séparé de ses fréres malgré la communauté de la foi
au Christ, mais ne souffre pas moins de se sentir séparé du reste de
I’humanité a cause de cette méme foi. Le « catholicisme » se dépasse
en « cecuménisme » et celui-ci, a peine né, est déja débordé par un
désir douloureux d’« universalisme ». La différenciation de ces trois
mots, dont la signification est cependant la méme, témoigne du
trouble des esprits. Ce qui est d'un c6té prise de conscience féconde
de I'unité de la foi chrétienne devient de l'autre c6té une crise de
conscience, ou cette foi court le risque de se dépersonnaliser.

Or il est clair que la détermination des rapports des chrétiens
entre eux et avec les autres hommes passe par la définition du lien qui
unit Jésus Christ et 4 son Eglise totale et a la totalité de I'humanité.
A cette fin, et dans les limites qu'impose la dimension d’un article
comparée a celle du sujet, je chercherai d’abord la pensée de la
Tradition sur 'universalité du Christ en son humanité ; je tenterai
ensuite d’élaborer cette difficile notion au moyen d'une réflexion
théologique ; quelques conclusions pourront alors en étre dégagées,
propres a éclairer nos problémes actuels de conscience.

I. CIRCUMINCESSION DU CHRIST ET DE L'EGLISE

Entre le Christ et 1’Eglise la plus ancienne tradition met un lien
de coexistence, communion au méme Esprit de Vie, tel que la « catho-
licité » du Christ se manifeste dans celle de I’Eglise comme dans le
signe historique de sa réalisation effective, et que la catholicité de
I’Eglise se présuppose dans celle du Christ comme dans le fondement
ontologique de sa réalité spirituelle. Ces deux aspects se rencontrent
simultanément et dés les débuts ; la notion d’universalité de 1’'Eglise

14



210 JOSEPH MOINGT

se développe la premiére, sous la pression des obstacles auxquels se
heurte son existence, tandis que l'universalité du Christ est mise
davantage en lumiére au cours des débats relatifs a 1'Incarnation.

1. Le Christ dans U'Eglhse

C’est d’abord par opposition a la Synagogue des Juifs, fermée sur
elle-méme, que 1’Eglise prend conscience d’étre, comme le dit Tertul-
lien (début du IIIe siécle), «la vraie et catholique Jérusalem, en
qui les fréres du Christ, c’est-a-dire les enfants de Dieu, devaient
rendre gloire & Dieu» 1. Car elle est une religion ouverte a toutes
les races, le lieu du salut universel, en vertu de son union au Christ,
qui est a la fois « le temple catholique de Dieu, en qui Dieu est adoré »
par toutes les nations qui accourent a luiz, et «le prétre catholique
du Pére», celui par qui tous les hommes sauvés rendent grices a
Dieu dans son temple qui est I'Eglise 3. Celle-ci affirme en second
lieu son universalité par opposition aux sectes hérétiques qui ont
rejeté la « tradition catholique » 4, la « doctrine catholique » 5, c’est-
a-dire la foi qui est communément professée telle qu’elle s’est répandue
depuis I'origine.

Le mot « catholique » signifie donc d'un c6té « universalisme » : la
vocation missionnaire de 1’Eglise de se répandre partout dans le
monde et de le pénétrer ; et de I'autre « cecuménisme » : I'identité de
la foi par laquelle une église particuliére communie avec toutes les
autres, et la communauté de charité qui manifeste visiblement
cette identité 6. La catholicité n’est pas encore congue comme 1'unité
monolithique d’une église rassemblée autour d'un centre particulier,
mais plutdét comme une double impulsion vitale, qui est histoire et
esprit. C’est la fécondité, écrit Cyprien (vers 250), par laquelle
I'unique Eglise fondée par le Christ «s’étend dans une multitude
toujours plus vaste» 7 et se trouve «divisée a travers le monde en
beaucoup de membres » 8 ; et c’est la sollicitude qui fait se retourner
chaque Eglise particuliére vers toutes les autres, car «il convient
que tous veillent pour le corps de toute 1'Eglise, dont les membres

1 Adversus Marcionem, 111, 22, 6, citant Ps. 21 (LXX) : 23.

2 Ibid., 111, 21, 3, citant Isaie 2 : 2-4.

3 Ibid., IV, 9, 9.

4 TERTULLIEN : De Monogamia, 2, I.

5 TERTULLIEN : De Praescriplione, 30, 2 ; 26, 9: «regulam fidei... quam
catholice in medium proferebant ». L’adverbe s’oppose a ex parte, cf. De Fuga,
3, I. Adv. Marc., I1, 17, 1: la bonté « catholique » de Dieu : envers tous.

6 De Praescriptione, 20, 8-9 : « Prouvent I'unité : la communication de la
paix, I'appellation de frere, le contrat d’hospitalité, tous droits que nulle autre
régle ne régit que la transmission identique du méme symbole de foi. »

7 CYPRIEN : De Uwnitate, 5.

8 Id., Ep. 55, 24.



UNIVERSALITE DE ]ESUS-CHRIST 211

sont dispersés en tant de régions diverses » I, et qu’ils « s’efforcent de
(les) ramener a I'unité de I'Eglise catholique et de les unir par le lien
de la charité chrétienne»2. La réunion de plusieurs au nom du
Christ, qui se rend présent parmi eux (Mat. 18 : 20), forme 1’Eglise,
réunion qui implique d’ailleurs des structures sociales et hiérar-
chiques ; et sa catholicité est 'extension de la présence du Christ en
elle a tout homme, en tout temps et en tout lieu: « Dans I'un et
I'autre est I'Eglise, et I’Eglise, c’est le Christ. Quand donc tu te jettes
aux genoux de tes fréres, c’est le Christ que tu étreins » 3.

L’unité de I'Eglise est comparée a celle du corps humain, entendue
conformément a la philosophie de I’époque ; union physique d’une
pluralité de parties et de fonctions diverses : « de la multitude des
membres est formé un seul corps, de telle sorte que cette division est
plut6t une agrégation » ; mais aussi unification spirituelle, qui découle
de «1'unité de 'ame, répandue par tout le corps et partout elle-méme,
moins dispersée que distribuée », car I’ame coordonne les perceptions
des sens et les activités des membres en propageant son influx jus-
qu’aux extrémités du corps 4. Saint Paul s’inspirait vraisemblable-
ment des mémes idées courantes, quand il enseignait que tous les
chrétiens sont membres les uns des autres, puisqu’ils ont recu le
méme Esprit indivisible, et forment un seul corps, qui est celui du
Christ et dont il est la téte, puisque cet Esprit est le sien et que le
Christ, en le répandant, les anime tous de la vie incorruptible de son
propre corps s.

L’Esprit Saint, recu au baptéme, est donc le principe vivant qui,
en incorporant chaque chrétien au Christ, fait d’eux tous son corps
universel, un corps qui est esprit, puisqu’il est rassemblé par I’Esprit 6.
« De méme qu’il est impossible sans eau », dit Irénée (vers 180), « de
faire d'un froment sec une pate compacte et un seul pain, de méme
nous n’aurions pas pu devenir un en Jésus-Christ, autant que nous
sommes, sans ’Eau qui vient du ciel » ; mais 1'union de chacun au
corps et & I’Esprit du Christ nous unifie tous en lui en un seul corps et
un seul esprit : « Nos corps ont recu par le bain d’eau, et nos ames
par I'Esprit, cette union qui tend a l'incorruptibilité » 7.

Dés lors, quand il s’agira de discerner qui appartient au corps du
Christ, on cherchera ou est I'Esprit Saint. La ou le baptéme est

1 Id., Ep. 36, 4.

2 Id., Ep. 45, 1; cf. Eph. 4: 3.

3 TERTULLIEN : De Poenitentia, 10, 6.

4 Id., De Anima, 14, 4-5.

5 Rom. 12 :4-6; I Cor. 12 : 11-14, 25-27 ; Eph. 4 : 3-5, 15-16; Col. 1:18;
2 : 19.

6 TERTULLIEN : De Pudicitia, 21, 16.

7 Adversus Haereses, 111, 17, 2 ; cf. Jean 7:38-39; Rom. 6:4; I Cor. 10:
17; Gal. 3:28.



212 JOSEPH MOINGT

valide, répond Cyprien, mais il ne l'est pas chez ceux qui se sont
séparés de la foi commune ou de la communion des églises . Il I'est,
corrige Augustin, mais il ne donne pas I’Esprit 4 ceux qui ont brisé
le lien de la charité 2. Optat de Mileéve (vers 360) adopte une position
moyenne, d'un grand intérét : « Les saints membres et viscéres de
I’Eglise sont assurément dans les mystéres (sacramentis) et les noms
de la Trinité, & qui s’accorde la foi professée par les croyants»;
partout donc ou celle-ci est la méme, «l'unique Mére Eglise engendre
par les viscéres des mémes mystéres ceux que Dieu le Pére regoit
semblablement pour fils adoptifs», de telle sorte que malgré les
divisions des hommes « les liens de la sainte fraternité ne sauraient
étre totalement rompus » 3. Cela veut dire que le corps du Christ est
coextensif & 'action du Paraclet, « qui sanctifie la foi de ceux qui
croient au Peére et au Fils et a I'Esprit Saint » 4.

2. L'Eghse dans le Christ

Antérieurement a cette effusion de I'Esprit en nous, le corps
universel du Christ se forme déja en lui-méme, dans sa propre huma-
nité, elle aussi sanctifiée par 'Esprit. Cette constitution découle,
selon un autre enseignement de saint Paul, de I'union sponsale du
Christ et de 1'Eglise «en une seule chair» (Eph. 5:29-32), union
fécondante de 1'esprit divin a ’humanité charnelle 5. L’Eglise porte
le Christ au monde parce qu’elle est elle-méme portée par lui : parce
que le Fils de Dieu a commencé en s’incarnant a la former en lui. Il
est significatif que le langage des premiers siécles exprime semblable-
ment et souvent simultanément I'Incarnation du Verbe et notre
incorporation au Christ : on dit qu’il a «revétu» I’Eglise de méme
que la chair et en elle 6, qu’il a « épousé » en méme temps la chair,
I’Eglise, 'humanité entiére 7, qu’il a « habité » dans un homme et en
tous. Irénée mélange constamment ces deux visées dans sa doctrine
de la «récapitulation » : le Verbe en s’incarnant a récapitulé en lui-
méme sa créature, ’antique substance adamique, toutes les généra-
tions humaines, pour tous nous revivifier dans ’homme spirituel 8.
« Il a habité dans 'homme et est devenu fils d’homme pour accou-

r Ep. 70, 3: « Foris constitutus cum Spiritu Sancto non est ».

2 In primam Ep. Joan. Tract. V, 6 : « Habeat caritatem ; aliter non se
dicat natum ex Deo ».

3 Optati Liber, 11, 10; III, 2.

4 TERTULLIEN : Adversus Praxean, 2, I.

5 Homélie dite IIe Ep. de Clément, XIV ; TERTULLIEN : Adv. Marc., V,
18, 9.

6 TERTULLIEN : Adv. Mavc., 1V, 11, 7-8; 12, 4.

7 TERTULLIEN : De Carnis resurrectione, 63, 2-3 : « Caro est sponsa, quae
et in Christo Jesu spiritum sponsum per sanguinem passa est.»

8 Adv. Haereses, 111, 22, 1, 3; IV, 6, 2; V, 1, 3.



UNIVERSALITE DE JESUS-CHRIST 213

tumer I'homme a saisir Dieu et accoutumer Dieu a habiter dans
I’homme » ; et I'Esprit Saint descendu en lui « s’accoutumait avec lui
a habiter dans le genre humain » *. « Récapitulant en soi I'homme
universel depuis le commencement jusqu’a la fin, il a récapitulé
méme sa mort » 2, Cyprien lui fait briévement écho : « Médiateur des
deux, le Christ a revétu I’'homme qu’il conduirait au Pére » 3.

N’incriminons pas trop vite les maladresses d’un langage encore
inchoatif. Ce qu’il entend signifier, c’est la portée universelle de 1'Incar-
nation, non seulement au regard de ses effets futurs ou rétroactifs,
mais dans l'acte méme et dans le temps ou «le Verbe a habité en
nous », en devenant 1'un de nous. S’il n’est pas venu, en effet, dans
une personne humaine, c¢’était pour entrer en communion physique
avec I’humanité universelle par le moyen de son union hypostatique
a une nature particuliére. Quand les ariens se prétendront scandalisés
par les humiliations du Verbe incarné, notamment par la sanctification
qu’il recut de I'Esprit, et y verront la preuve de l'infériorité de sa
nature divine, Athanase leur répondra (autour de 350) qu’il patissait
ainsi « pour nous et en tant qu’homme », c’est-a-dire a notre place
et dans la nature qu’il a tirée de nous, de telle sorte qu’il élevait par
ses abaissements toute I’humanité qui subsiste en nous comme en
lui, et nous tous par elle en lui-méme.

« Il est devenu homme pour nous diviniser en lui-méme » 4.
« S’étant fait homme pour nous, il conduit ainsi parfaitement et
totalement au royaume des cieux la race humaine libérée en lui du
péché et revenue de la mort a la vie.»5 « Il nous a tous sanctifiés
lui-méme en lui-méme.» ¢ « Quand le Seigneur est lavé comme
homme dans le Jourdain, c’est nous-mémes qui sommes lavés en lui
et par lui. Quand il regoit I’Esprit, c’est nous qui sommes rendus
capables par lui de le recevoir. » 7 « De méme que le Seigneur, ayant
revétu le corps, est devenu homme, de méme nous les hommes,
assumés par le moyen de sa chair, nous sommes déifiés par le Verbe. » 8
C’est donc nous qui recevions en lui tous les biens divins qu’il est
dit avoir « regu », car il les recevait dans « son corps, qui est les pré-
mices de I’Eglise », pour « son humanité, qui est I'Eglise universelle»9.

N’allons pas non plus soupgonner dans ce langage quelque ten-
dance monophysite, 'opinion que le Verbe aurait assumé hypostati-

Ibid., 111, 20, 2; 17, I.

Ibid., V, 23, 2.

Quod idola dii non sint, 11 (et aussi 14).

ATHANASE : Lettre a Adelphios, 4.

Tome aux Antiochiens, 7.

Premier Discours contre les Arviens, 41I.

Ibid., 47.

Troisiéme Discours, 34.

De Inc. et contra Arianos, 12 et 21 (authenticité contestée).

W 00 AUt b W RN M



214 JOSEPH MOINGT

quement une humanité abstraite ou universelle. Deux intuitions
profondes de la foi s’y expriment. L'une concerne la modalité du
salut : il ne s’accomplit pas seulement par l'application actuelle et
individuelle des mérites passés du Christ, mais nous avons tous été
sauvés ensemble en lui, par ce qui s’est fait en lui-méme, et chacun
I'est & tout instant de la méme fagon existentielle, par insertion dans
le Christ, qui produit en nous les fruits dont il portait les germes.
L’autre intuition explique cette sotériologie: 1’humanité particu-
liere du Christ, Premier-né de la race des fils de Dieu, a la raison
d’étre prémices et pléréme (Col. 1 : 18-20) de I’'homme nouveau que
nous revétons en lui (Gal. 3:27; Eph. 4:24), car c’est d’elle qu’a
pris naissance et que tire sans cesse croissance 1’humanité régénérée,
dont la participation par chacun fait les membres et dont ’extension
en tous fait le corps total du Christ (Eph. 1:23; 2:21; 4: 15-16).

Le Fils de Dieu n’a pas pris une nature humaine pour s’isoler en
elle, mais pour nous enfermer tous en lui ; il s’est incarné pour « s"huma-
niser » (les Péres distinguent fréquemment ces deux verbes). Cyrille
d’Alexandrie (vers 425) en fait la remarque: « Il ne s’est pas fait
homme pour lui-méme, mais plutét pour ouvrir a la nature humaine,
a travers lui et en lui-méme, la route par laquelle elle échapperait
a la mort et retournerait a I'immortalité des origines » I. Quand donc
il est engendré dans la chair, « il nous regoit en lui en vue de la filiation
adoptive, car toute la nature a été insérée dans ’humanisation du
Christ, en tant qu'’il s’est fait homme » 2 ; et I’Esprit Saint descend
«en lul le premier, comme dans les prémices de la race renouvelée »,
«afin que cette sanctification rejaillisse en nous et que nous soyons
nous aussi sanctifiés en lui dans le Saint Esprit » 3.

Citant saint Paul: « Dieu nous a fait revivre avec le Christ et
ressusciter avec lui et nous asseoir avec lui aux cieux dans le Christ
Jésus» (Eph. 2 : 5-6), Cyrille en déduit cette régle : « Tout ce qui est
arrivé au Christ en particulier est commun & la nature humaine 4,
car «il unissait par lui-méme et en lui-méme 1’humanité & Dieu » 5.
Et de cette regle il déduira le concept d'union hypostatique, pour ce
motif que le mode de I'union du Verbe a la chair mesure le degré de
sa communion avec nous, qui est la raison de celle-1a. Or il est venu
sauver tous les hommes. Si donc le Christ « a récapitulé en lui ’homme
universel », comme le disait Irénée, s’il est devenu « le prétre et le
temple catholique du Peére», comme le disait Tertullien, c’est qu’il
a assumé devant son Pére la représentation effective de toute 1’huma-

Comment. in Joan Evang., 1. XI, chap. 10 (Patr. Gr. 74, 549 A).
Ibid., 1. V, chap. 2 (Patr. Gr. 73, 753 B).

Itid., 1. XI, chap. 10 (74, 549 C, 552 B).

Ibid., 1. IX (74, 184 D, 192 A).

W N -



UNIVERSALITE DE JESUS-CHRIST 215

nité, en qui son incarnation ne cesse jamais d’achever son humani-
sation.

« Jean affirme utilement que «le Verbe a habité en nous» pour
nous dévoiler un autre profond mysteére, a savoir que tous nous étions
dans le Christ et qu'en lui a repris vie la personne commune de
I’humanité. Car il est appelé le « dernier Adam » pour ce motif qu’il
a enrichi la communauté de la nature de toute félicité et gloire,
comme le premier Adam l’avait fait pour la corruption et la honte.

» En nous tous donc le Verbe a habité par un seul, afin que de
celui-1a, qui seul avait été « constitué Fils de Dieu en puissance »
(Rom. 1: 4), la dignité rejaillisse selon 1'Esprit de sainteté sur toute
I’humanité et qu’ainsi nous arrive, par I'un de nous, « d’étre tous des
dieux et des fils du Treés-Haut » (Ps. 81 : 6).

» Dans le Christ donc est vraiment libérée la race esclave, qui est
élevée a 'union mystique avec celui qui porte la « condition d’esclave »
(Phil. 2:%),... & laquelle il s’est abaissé pour nous faire don de lui-
méme, afin que nous soyons enrichis de sa pauvreté (II Cor. 8: g).

» Car il a habité en nous, celui qui est par nature Dieu et Fils,
et c’est pourquoi dans son Esprit nous crions : Pére ! Mais le Verbe
habite en tous dans un seul temple, celui qu’il a pris pour nous et
de nous, afin que, nous ayant tous en lui, il nous réconcilie tous
en un seul corps a son Pére, ainsi que le dit Paul (Eph. 2:16).»*

II. L’HUMANISATION DU VERBE INCARNE

« Dans le Christ a repris vie la personne commune de I’humanité. »
Essayons de comprendre ce que peut signifier pour nous cette décla-
ration de Cyrille, ol culmine, par la méditation sans cesse reprise des
mémes Ecritures, 1’enseignement le plus ancien de la Tradition.
Nous le ferons au moyen de deux raisonnements, dont les principes
sont empruntés eux aussi a la doctrine des Peres. L'un, plus philo-
sophique, examine la nature assumée par le Verbe sous 1'aspect de la
particularité existentielle. L’autre reporte en elle la définition théo-
logique de I'homme a 1'image de Dieu.

1. Particularité et tllimitation

Le dogme de I'union hypostatique signifie, on le sait, qu’il y a
dans le Christ une seule personne, celle du Verbe incarné, en qui et
par qui subsiste I'humanité assumée, 'une et I'autre « composant »
ensemble une seule hypostase z. Les théologiens ont donc cherché
quel est le constitutif formel de la personnalité métaphysique qui

1 Ibid., 1. I, chap. 9 (73, 161 C - 164 A).
2 Ve Conc. cecum. (Constantin. II, en 553), can. 4 et 5 (Denzinger 424-425).



216 JOSEPH MOINGT

« fait défaut» a4 cette humanité. Ils I'ont défini dans la ligne de
I'aristotélisme par la propriété de l'existence individuelle, et ils en
ont conclu que la nature humaine du Christ ne posséde pas d’exis-
tence propre, mais recoit celle du Verbe, « qui lui sert d’hypostase »,
car il serait composé de deux hypostases, si ses deux natures exis-
taient chacune a part et en particulier 1. La philosophie moderne
définit la personnalité par la propriété de la liberté et de la conscience
de soi. Quelques théologiens ont cherché a I'attribuer a I'humanité
du Christ, par crainte qu’elle ne paraisse amputée d'une perfection
propre a l'étre rationnel. La plupart s’y refusent avec raison, car
le Christ serait divisé, si son humanité avait la consistance d’un sujet
étant-pour-soi 2. Elle ne laisse pas d’étre une nature particuliere,
certes, constituée d'une dme et d'un corps individuels et intrinsé-
quement unis. Rien ne lui manque des perfections qui entrent dans
la définition de la nature, prise en soi, ni la détermination de I'étre-la
spatial et temporel, ni la puissance du libre-arbitre, ni le dynamisme
de la conscience phénoménale. Mais ce qui reléve en chacun de la sub-
sistance individuelle, congue comme telle, I'acte d’exister pour soi,
de poser son autonomie en face d’autrui, d’étre conscient de soi
comme sujet, tout cela appartient, dans 1’étre composé du Christ,
a l'unique personne du Verbe. Ainsi que l'avait remarqué Thomas
d’Aquin, son humanité n’en est pas amoindrie, mais au contraire
anoblie, puisqu’elle subsiste par l'existence incréée du Fils, qui
imprime en elle son propre caractére 3. Bien plus, le Fils respecte sa
dignité naturelle d’autant qu’il s’abaisse par sa kénose a vivre en elle
sous un mode vraiment humain : et a exister dans la passibilité de
notre étre-1a, au rang de créature, et a se vouloir dans la sujétion
de notre libre-arbitre, en condition de serviteur, et a se reconnaitre,
lui I’'Unique, dans notre conscience commune, au nombre des hommes
ses fréres.

Aussi sommairement que cela soit dit, pour ne pas soulever des
difficultés qui réclameraient de trop longues explications, il apparait
que dans ’humanité du Christ rien n’est actué par elle-méme et pour
elle-méme de ce qui constitue la particularité d’une nature subsis-
tante. Toutes les puissances de l'étre rationnel, qui se déterminent
dans l'individu par réflexion sur soi, sous le mode de la possession
de soi, et qui constituent ainsi la nature en personne particuliére,
tout cela demeure indéterminé dans cette humanité, qui est parti-

1 Cf. JEAN DAMASCENE (730) : Dialectica, 44 et 66 (Patr. Gr. 94, 616, 665) ;
De Fide, 1. 111, chap. 3, etc. (94, 9855q.) ; THOMAS D’AQUIN : Somme théol.,
I1Ia, q. 17, a. 1.

2 Cf. PARENTE : L'Jo di Cristo (1955) ; LONERGAN : De Constitutione Christi
(1958).

3 THOMAS D’AQUIN : Somme théol., 11la, q. 2, a. 2, ad secundum.



UNIVERSALITE DE JESUS-CHRIST 217

cularisée sans se personnaliser par elle-méme. Ces perfections sont
bien en elles, et elles y sont actuées, mais par la personne divine et
pour elle. L’humanité du Christ, toute parfaite qu’elle soit, est ina-
chevée, en tant qu’elle reste une nature ouverte : ni son étre-la ne se
posséde en exister pour soi, ni son libre-arbitre ne se replie en auto-
nomie revendicatrice, ni sa conscience ne se referme en saisie de soi.
Pour ce motif, elle ne s’approprie pas non plus les biens qu’elle recoit
du Fils en possession jalouse et singuliére ; elle les garde tels qu’ils lui
sont communiqués, comme des biens communicables au-dela des
limites de 1’étre particulier : elle regoit I'existence infinie du Verbe
comme une puissance de vie illimitée, sa liberté seigneuriale en pou-
voir d’affranchissement de toute servitude, sa conscience de Fils
devenu notre frére en communion de reconnaissance universelle.
Par tout ce qu'il fait et subit dans son humanité et par elle, en accep-
tant ses mesures, le Fils lui donne la capacité de transcender sa
finitude, et elle devient communiante a tous, libératrice de tous,
vivifiante pour tous.

A cause de l'interdépendance des hommes, nul ne peut trouver sa
perfection en lui seul: la particularité de son existence limite son
expérience humaine, sa liberté est mesurée par l'autonomie des
autres, sa conscience de soi réclame d’étre reconnue par eux. Chacun
ne peut réaliser sa perfection qu’avec I'aide de tous, et 4 la condition
réciproque de travailler lui aussi & leur perfectionnement, par ’accueil
et le respect et la reconnaissance d’autrui. La nature qui est en tous
aspire donc a accomplir sa perfection totale en communion inter-
subjective. Mais elle ne peut y parvenir en aucun, a cause du mur
infranchissable de 'individualité, et de cet autre mur d’égoisme que
construit le péché, chacun tendant inversement & enfermer les biens
de la nature dans le cercle de la possession solitaire et de la fermeture
sur soi. I.’humanité du Christ, par contre, se tient en état de totale
dépossession de soi et ouverture aux autres ; c’est pourquoi les per-
fections de I'étre se réalisent en elle conformément aux aspirations de
la nature commune : sous le mode de l'universalité.

Son indétermination n’est donc pas indigence de biens, mais
plénitude jaillissante, perfection indéfinie ; c’est l'illimitation d'une
nature particuliére actuée par son Créateur au deld des possibilités
de la nature et des limites de la particularité. On pourrait dire que
I’humanité du Christ imite par son dépouillement la kénose du Fils de
Dieu, s’ils n’était plus juste de penser que celui-ci, venant s’offrir
a tous, ayant renoncé a ses droits exclusifs sur ses biens propres pour
nous les communiquer, a poussé sa kénose jusqu’a ne vouloir pas
posséder pour lui seul I'’humanité qu’il prenait chez nous. Il ne I'a pas
laissée se replier sur elle-méme, il a voulu que tous y aient part,
qu’elle soit la part de tous, pour se donner lui-méme en elle, sous un



218 JOSEPH MOINGT

mode différent, en partage a tous. Ainsi rendue parfaitement commu-
nicante, elle enferme en soi, mais pour tous et non pour elle seule,
tous les biens de la nature créée et ceux de la divinité. Sa perfection
de nature particuliére est 1'universalité de la particularité qui s’achéve
en chacun. Elle consiste a étre totalement humanisée et humanisante,
de méme qu’elle est toute déifiée et déifiante. Elle est totalement
humanisée parce qu’elle est déifiée, parce que 1'étre infini qui la prend
pour soi la fait étre en méme temps pour tous. Et elle est toute divi-
nisante dans la méme mesure ol elle est humanisante, puisqu’elle
communique la vie divine par sa vivante communion a toute huma-
nité.

Cette part d’indétermination qui est dans ’humanité du Christ,
c’est le lot de chacun et de tous, c’est la part de notre héritage, car
« il nous a enrichis de sa pauvreté ». C’est la place ol s’insérent toutes
nos personnes, car « nous étions tous en lui» Non pas, évidemment,
qu’elles auraient pris par avance en lui quelque forme d’existence
universelle, pas plus qu’il ne subsiste hypostatiquement en chaque
nature ; mais en ce sens qu’il « récapitulait » tout I’humain dans la
plénitude de son humanisation. Le Christ ne s’est pas fait la personne
d’un homme solitaire, mais I’homme de tous, celui en qui sont abattues,
par le dépassement des limites de la particularité, les clétures dont
s’entourent et les classes et les races et semblablement les personnes
humaines. C’est ainsi que « le Verbe a habité en nous tous par un seul »,
qui est apparu comme ’'Homme universel : non que toute la nature
soit en lui, mais toute la perfection de toute la nature.

Cette puissance féconde d’illimitation de I'humanité du Christ,
c’est la vivante édification de I’Eglise en lui. Il la construit en actuant
pour elle tout ce qu’il laisse d’indéterminé dans son humanité,
afin que I'Eglise soit un autre lui-méme, l'universalité concréte
de sa particularité humaine. Etant en personne I'auteur de la vie,
il fait de son humanité une semence de vie. Il tire le germe de I'Eglise
de la méme chair ou il nait et meurt, car il regoit et perd en elle
la vie de la méme fagon, en la donnant. Il fait de ce germe le corps
universel ol s’achéve ce qu’il y a en lui d'indéfini. Il prend 1’Eglise
pour Epouse, en animant ce corps du méme Esprit qu'il répand
dans le sien propre. Il la met au monde en la donnant au monde pour
ferment d’humanisation, afin qu’elle soit le lieu ol les hommes puis-
sent se rassembler dans 1'unité de la communion, le lieu ou le Verbe
continuera a « habiter en tous dans un seul temple ». Car elle est la
société universelle en qui la particularité indéfinie de 1’humanité
du Christ se donne sans cesse la complétude qu’elle ne cesse pas de
tirer de soi-méme. Ainsi prend forme progressivement dans I'Eglise
ce qui a commencé de reprendre vie en lui, « la personne commune
de I’humanité ».



UNIVERSALITE DE JESUS-CHRIST 219

2. Nature humaine et image de Dien

Ce qui reprend vie dans le second Adam, c’est ce qui avait regu la
vie dans le premier, puis I'avait aussitdt perdue: c’est le caractére
que Dieu avait imprimé dans ’homme en le créant, sa marque de
fabrication et de propriété ; c’est le role qu’il lui avait assigné dans
I'histoire, celui d’étre son représentant sur terre ; c’est la personnalité
dont il voulait revétir tous les hommes, comme pour leur modeler
un méme visage, reflet visible de sa face dans le cosmos ; cette « per-
sonne commune » de I’humanité (tous ces sens entrent dans I’acception
du mot prosépon), c’est I'image de Dieu. On définit volontiers l'incar-
nation comme I'union des extrémes, de deux contraires : d'une part la
nature immatérielle, incréée, infinie, éternelle, d’autre part la nature
sensible, engendrée, limitée, mortelle. Si juste que soit cette idée,
il semble, quand on en reste 13, que cette union est inconvenante du
coté de Dieu, contradictoire du nétre, de telle sorte qu'’il serait impos-
sible, le comment demeurant de toute fagon inaccessible, de rendre
raison méme de ce que signifie pour la foi le fait de cette union. Pour
en saisir le sens, on doit chercher ce qu’est notre nature au jugement
méme de son instituteur, et la perspective change.

La vérité constitutive de la nature humaine est sa ressemblance a
Dieu. Certes, la différence radicale de la créature et du créateur
n'en est pas supprimée. Toutefois, telle est sa conformation originelle
a Dieu que la spécificité de I'homme se définit par ce qui le différencie
des autres étres du monde et 1'apparente au Seigneur de la nature ;
a tel point que, s’il veut vivre exclusivement en étre de la nature et
se place sous la loi commune du sensible, il s’écarte de sa vérité
fonciére en méme temps que de sa ressemblance & Dieu, il se dénature.
L’image de Dieu dans 'homme est la domination qu’il exerce sur soi
et sur les choses a I'imitation du Maitre souverain ; c¢’est la rationalité
et la liberté, qui le font exister pour soi comme Dieu est par soi ; c’est
aussi la structure sensorielle et corporelle, qui lui permet de travailler
dans le monde, dont il est une partie, pour l'organiser selon le plan
de Dieu. L'image est dans 1'imitation, mais la ressemblance est parti-
cipation a la nature de Dieu. Car celle de ’homme a été constituée
en vue de la fin transcendante a laquelle il a été destiné, qui est
I'union a Dieu. Dans ce but, en exhalant dans I’'homme le souffle
de vie, Dieu lui a donné de son propre Esprit, pour le faire participer
A sa sainteté, lui infuser sa charité, le former a la vision de lui-méme, le
conduire a l'incorruptibilité de la vie. Par le sceau de I’Esprit I’homme
était modelé en fils adoptif du Pére a 'empreinte de son Fils naturel.
Or Dieu est 'unité d’'une pluralité de personnes ; sa vie est 'amour
qui les récapitule I'une dans I'autre. C’est pourquoi unique devait
étre en tous la ressemblance de 1'image qui est en chacun : c’est la



220 JOSEPH MOINGT

communion de charité, ceuvre de I’Esprit, par laquelle les hommes,
revétant tous ensemble une « personne commune », deviendraient
un comme le Pére et le Fils sont un dans 1'unité du méme Esprit.

Cette unification ne pouvait s’accomplir parfaitement qu’au
terme de l'histoire, par la réunion de 'image a la Vérité subsistante
d’oll vient sa ressemblance. Elle fut tout de suite empéchée par la
faute des hommes ; la méme rivalité, qui les faisait se dresser 'un
contre l'autre en fréres ennemis, les séparait de Dieu. Perdant sa
ressemblance, I'image se morcelait, et Dieu ne pouvait plus se recon-
naitre avec complaisance dans ce miroir brisé. L’homme ne pouvait
plus retrouver par lui-méme ce qu’il avait perdu, car il n’est pas en
son pouvoir de refaire sa nature en reconquérant le don de Dieu.
Pour redevenir ressemblante 4 Dieu, 'humanité avait besoin d’étre
réformée telle qu’elle avait été faconnée aux origines, de recevoir a
nouveau I’empreinte divine, comme par une seconde création. C’est ce
que Dieu, prévoyant l'impuissance de I’homme et sa faute, avait
décidé de faire par I'Incarnation de son Fils.

Compte tenu du mode de notre création dans 1’ordre de I’adoption
filiale, I'Incarnation, tout en conservant son mysteére, ne présente plus
rien d’inconvenant ni de contradictoire. Elle est 1'union de I'Image
incréée et de l'image créée de Dieu, de I'étre et de son apparaitre.
Le Verbe peut s’unir a 'humanité, puisqu’elle a été créée dans la
participation & Dieu et en vue de I'union a Dieu. Il peut lui communi-
quer son existence infinie, puisqu’elle a été constituée pour la vie
incorruptible. Il peut devenir la personne de cette nature, puisqu’elle
a été marquée par avance de son caractere filial. L’assumant, il ne
fait violence ni a sa divinité ni a cette humanité ; il ne fait qu’actuer
une relation préexistante, une prédestination mutuelle établie par
Dieu. Ce qu’il assume ainsi, c’est notre nature historique, sans le
péché que I'homme y a introduit, mais avec les stigmates de sa
déchéance, car il est venu la guérir. Et puisqu’il est la réalité méme
dont elle est la reproduction, cette nature, devenue sienne, ne récu-
pére pas seulement la pureté de I'image, elle atteint en lui d'un seul
coup 'absolue perfection de la ressemblance a Dieu.

Cela s’est passé dans la seule nature humaine assumée par le Fils de
Dieu. Mais ce qui s’est passé en elle a une efficacité universelle, car
c’est une recréation. De méme que toute '’humanité a été constituée
dans un seul homme a I'image de Dieu et que cette image, donnée
pour tous en une seule fois, devait garder en tous la forme de 1'unite,
de méme, quand la perfection de la ressemblance 4 Dieu prend forme
dans la seule humanité du Christ, c’est toute la nature qui est régé-
nérée en lui dans ses origines, puisque cette ressemblance est la vérité
constitutive de 1’étre humain et le principe d'unité de toute notre
race selon Dieu et en lui. L’humanité du Christ, comme celle d’Adam,



UNIVERSALITE DE JESUS-CHRIST 221

est prémices : elle est un germe de vie destiné a4 porter semence en
d’autres. De plus, ce qui n’était pas au pouvoir d’Adam, elle a raison
de plérome, puisqu’en elle seule se réalise une fois pour toutes, comme
dans le terme de I'histoire, la fin de toute la nature, 'union substan-
tielle de 'homme a Dieu. Adam était le prototype historique, le
Christ est I'unique et total archétype de 'humanité a la ressemblance
de Dieu, le caractére divin et son empreinte humaine étant en lui
indissolublement unis. Son humanité a donc la forme d’un universel
abstrait : elle est la forme de ' Homme nouveau que tous on besoin de
revétir pour devenir ce qu’ils doivent étre : elle est un organisme vivi-
fiant capable de s’incorporer d’autres membres et de s’étendre en
eux ; elle est le point de concentration de tout I'humain qui est dis-
séminé en tout homme.

C’est ainsi que le Christ assume dans son humanité particuliere
«la personne commune de ’humanité » : le caractére commun dont
I'impression par le Saint Esprit forme en chacun notre vraie personne
de fils adoptif de Dieu, le visage commun sous lequel le Pére contemple
en chacun de ses fils d’adoption la face de son Unique, et nous voit
tous ensemble en lui seul. Dans la réalité particuliére de son humanité
le Christ a assumé la représentation véridique, effective et univer-
selle de toute la vérité humaine, car I'humain, qui s’était désagrégé
dans le pur sensible, s’est en lui & nouveau naturalisé, et la nature,
que le péché avait rendue étrangére et hostile a elle-méme, s’est en
lui humanisée. Ainsi a-t-il revétu le personnage commun de I’Homme
universel, celui en qui tout homme peut découvrir, fondus 'un dans
I'autre, son propre visage et celui du prochain, fondus dans la méme
image du Tout-Autre.

Voila pourquoi I'humanité du Christ n’a pas été constituée en
personne particuliére : elle est humainement trop parfaite pour cela,
trop humaine pour n’étre que singularité. Rien ne lui manque pour
étre achevée en elle-méme, sinon qu’elle est 'achévement de tout
ce qui manque a chacun. Elle n’a pas regu d’elle-méme une existence
propre, parce qu’elle est pour tous surabondance de naturalité,
plénitude d’humanisation de I'image de Dieu. Elle ne s’est pas donnée
a elleeméme une liberté autonome, parce qu’elle est communion
a tous, la force qui libére de tous les individualismes par le plein
respect des différences d’autrui. Elle ne prend pas en elle-méme une
conscience de soi indépendante, pour pouvoir exprimer a Dieu la
voix de tous ceux qui le cherchent et exprimer a tous I'appel de Dieu
qui les cherche, pour étre en chacun la voix de sa conscience et la
conscience de cet appel. Par elle s’exhale dans le Verbe de Dieu
I’aspiration obscure des hommes a opérer en lui leur communion.
Par elle s’exhale en tous, venant des mémes profondeurs de 1'histoire,
le souffle de I'Esprit par lequel nous crions vers le Pére commun.



222 JOSEPH MOINGT

Quand le Fils de Dieu, dans sa kénose, imprime en elle son Je divin,
qui devient identiquement son Moi humain, I'humanité qu’il fait
sienne devient en méme temps, par sa dépossession de soi, le principe
qui réconcilie et unifie en lui-méme toute la conscience humaine,
le Soi commun en qui tout homme peut et doit reconnaitre, 1'une
dans l'autre, sa vérité naturelle et sa destinée divine, sa particularité
personnelle et celle des autres, le Soi universel en qui nous revétons
tous ensemble, dans une fraternelle unanimité, la personnalité com-
mune de la filiation adoptive.

VERS L'UNITE

Ces réflexions peuvent servir a clarifier les problémes actuels de
la conscience chrétienne, que j’évoquais en commengant cet article ;
j’en esquisserai I’approche, pour conclure, en aussi peu de mots, car la
solution de ces problémes n’est pas encore en vue, et c’est 4 les bien
poser qu’il faut d’abord s’employer.

Les chretiens sont préoccupés de réaliser 1'unité entre eux. On
doit bien se persuader qu’elle ne pourrait pas se faire, si elle n’existait
pas déja, car I'unification désirée des membres dispersés présuppose
leur appartenance au méme corps du Christ, dont la construction est
ceuvre de I'Esprit, et non des hommes. Ce serait puissamment faire
ceuvre d'unité, c’est-a-dire de soumission 4 I’Esprit, que de la recon-
naitre 1a ol et sous la forme ou il I’a lui-méme maintenue ; et cette
unité existe partout ou s’est conservée la foi intégre dans le Pére
créateur et dans le Fils incarné et dans I’Esprit sanctificateur, telle
qu’elle a été enseignée par la tradition de I'Eglise antérieurement aux
séparations des chrétiens. Cet antique critére d'unité dans la vérité
n'a rien perdu de sa valeur. De graves divergences doctrinales ont
surgi depuis, il est vrai. Puisqu’elles sont nées du dissentiment des
esprits et se sont fortifiées dans I'isolement, la maniére la plus utile
de préparer la restauration de I'unité parfaite de la foi, avant les
confrontations dogmatiques, est de travailler & la communion des
esprits, par la méditation en commun de ce qu’il y a d’essentiel dans
notre foi commune, et c’est tout ce qui constitue notre union déifiante
au Pére par I'Incarnation de son Fils dans la sanctification de I’Esprit.

Cela ne suffira pas. L’efficacité de notre témoignage évangélique
exige que 1'unité du corps du Christ se manifeste visiblement, dans des
structures sociales. Mais il ne convient pas de fixer par avance des
cadres trop rigides a cette unification a venir. La charité, qui est
patiente et inventive, est elle aussi, et elle d’abord, une forme visible
d’unité. Elle s’extériorise dans le respect mutuel des légitimes diver-
sités et des particularismes, s’il est vrai que 1’Esprit Saint s’en accom-
mode le premier, dans le dialogue humble et fraternel des églises,
dans la coopération aux mémes ceuvres d’évangélisation et de service



UNIVERSALITE DE JESUS-CHRIST 223

des hommes. Les voies du salut sont multiples et diverses : elles ne
conduisent pas toutes visiblement a I'Eglise, bien que tout salut
passe par elle. Les voies de 1'unité ne sont pas moins mystérieuses, ou
nous pousse le libre souffle de I’Esprit.

Les chrétiens sont anxieux de ne pas paraitre séparés des autres
hommes, qui ne partagent pas notre foi ou n’en ont aucune. Comment
leur précher le salut par la Croix ? se demandent-ils, qu’est-ce que
cela peut bien signifier pour eux ? La meilleure fagon de porter
témoignage au Christ aujourd’hui, c’est d’incarner notre foi dans les
structures temporelles du monde, d’assumer les aspirations, les
souffrances et les tAches de tous nos fréres, et de rivaliser d’ardeur
avec eux pour édifier une société plus humaine. L’intention est
excellente, mais elle se heurte vite a de graves objections : quelle
est la nécessité du christianisme, s’il se réduit a un idéal que tant
d’autres ont congu et travaillent a réaliser en dehors de la foi ?
Avons-nous quelque science ou technique ou efficacité particuliére
a apporter au monde dans son propre domaine ? Ces désillusions
risquent de troubler les croyants et de conduire insidieusement a une
sécularisation de la foi.

Pour parer a ce risque, une prise de conscience analogue a la pré-
cédente s’impose. On doit se persuader dans la foi que le Christ est
par lui-méme le seul principe d'unification de la communauté humaine,
que celle-ci ne peut s’édifier que par et dans son corps total, et que
nous y travaillons utilement a la mesure de notre union a la Téte de
ce corps. Il nous faut méditer sans cesse « cet autre profond mystére »
qui nous est révélé, disait Cyrille d’Alexandrie, dans I'Incarnation
du Christ, et qui est le mystére conjoint de son humanisation en nous
et de la notre en lui. Cette méditation inspirera la modalité de notre
insertion dans le monde, et la rendra efficace et salutaire par la vertu
de la foi. Elle nous inspirera le langage nouveau que nous avons a
tenir au monde, et a construire avec lui, pour lui parler du Christ.
Ce discours, plein de grandeur et de sens, vraie anthropologie de la
foi, ne manquera pas d’émouvoir nos contemporains, de les inquiéter,
a tout le moins d’engendrer en eux une obscure espérance.

Notre tache actuelle est de porter 'Evangile jusqu’aux extrémités,
non plus de la terre, cela est déja fait, mais de la conscience humaine.
Son exploration agrandira notre intelligence de la foi, laquelle nous
permettra réciproquement d’irradier la lumieére du Christ dans
cette conscience. Notre témoignage devant le monde, conforme a
notre caractére chrétien, sera alors de lui représenter le Christ en nous
revétu de «la personne commune de I'humanité ».

JosEpH MOINGT,

professeur a la Faculté de théologie
S.J. de Lyon-Fourviére.



	Universalité de Jésus-Christ

