
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 4

Artikel: Universalité de Jésus-Christ

Autor: Moingt, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNIVERSALITÉ DE JÉSUS-CHRIST

Honoré de collaborer à cette Revue centenaire, dont l'esprit est
si ouvert aux aspirations universelles de la Charité, je voudrais
étudier dans le même esprit l'universahté de notre Christ, source
et heu, non seulement de la communion de tous les chrétiens entre
eux, mais encore de leur union à tous les autres hommes. Car le
chrétien d'aujourd'hui, à quelque confession qu'il appartienne,
souffre d'être séparé de ses frères malgré la communauté de la foi
au Christ, mais ne souffre pas moins de se sentir séparé du reste de
l'humanité à cause de cette même foi. Le « catholicisme » se dépasse
en « œcuménisme » et celui-ci, à peine né, est déjà débordé par un
désir douloureux d'« universahsme ». La différenciation de ces trois
mots, dont la signification est cependant la même, témoigne du
trouble des esprits. Ce qui est d'un côté prise de conscience féconde
de l'unité de la foi chrétienne devient de l'autre côté une crise de
conscience, où cette foi court le risque de se dépersonnahser.

Or il est clair que la détermination des rapports des chrétiens
entre eux et avec les autres hommes passe par la définition du lien qui
unit Jésus Christ et à son Eglise totale et à la totalité de l'humanité.
A cette fin, et dans les limites qu'impose la dimension d'un article
comparée à celle du sujet, je chercherai d'abord la pensée de la
Tradition sur l'universahté du Christ en son humanité ; je tenterai
ensuite d'élaborer cette difficile notion au moyen d'une réflexion
théologique ; quelques conclusions pourront alors en être dégagées,

propres à éclairer nos problèmes actuels de conscience.

I. Circumincession du Christ et de l'Eglise

Entre le Christ et l'Eglise la plus ancienne tradition met un hen
de coexistence, communion au même Esprit de Vie, tel que la « catholicité

» du Christ se manifeste dans celle de l'Eglise comme dans le

signe historique de sa réahsation effective, et que la catholicité de

l'Eglise se présuppose dans celle du Christ comme dans le fondement
ontologique de sa réahté spirituelle. Ces deux aspects se rencontrent
simultanément et dès les débuts ; la notion d'universahté de l'Eglise

H



210 JOSEPH MOINGT

se développe la première, sous la pression des obstacles auxquels se

heurte son existence, tandis que l'universahté du Christ est mise
davantage en lumière au cours des débats relatifs à l'Incarnation.

i. Le Christ dans l'Eglise
C'est d'abord par opposition à la Synagogue des Juifs, fermée sur

elle-même, que l'Eglise prend conscience d'être, comme le dit Tertullien

(début du IIIe siècle), «la vraie et cathohque Jérusalem, en
qui les frères du Christ, c'est-à-dire les enfants de Dieu, devaient
rendre gloire à Dieu » «. Car elle est une religion ouverte à toutes
les races, le lieu du salut universel, en vertu de son union au Christ,
qui est à la fois « le temple cathohque de Dieu, en qui Dieu est adoré »

par toutes les nations qui accourent à lui 2, et « le prêtre cathohque
du Père », celui par qui tous les hommes sauvés rendent grâces à
Dieu dans son temple qui est l'Eglise 3. Celle-ci affirme en second
lieu son universahté par opposition aux sectes hérétiques qui ont
rejeté la « tradition cathohque » 4, la « doctrine cathohque » 5, c'est-
à-dire la foi qui est communément professée teUe qu'eUe s'est répandue
depuis l'origine.

Le mot « catholique » signifie donc d'un côté « universalisme » : la
vocation missionnaire de l'Eglise de se répandre partout dans le
monde et de le pénétrer ; et de l'autre « œcuménisme » : l'identité de
la foi par laqueUe une éghse particuhère communie avec toutes les

autres, et la communauté de charité qui manifeste visiblement
cette identité 6. La catholicité n'est pas encore conçue comme l'unité
monolithique d'une éghse rassemblée autour d'un centre particulier,
mais plutôt comme une double impulsion vitale, qui est histoire et
esprit. C'est la fécondité, écrit Cyprien (vers 250), par laquelle
l'unique Eglise fondée par le Christ « s'étend dans une multitude
toujours plus vaste » 7 et se trouve « divisée à travers le monde en
beaucoup de membres » 8 ; et c'est la sollicitude qui fait se retourner
chaque Eghse particuhère vers toutes les autres, car « il convient
que tous veiUent pour le corps de toute l'Eglise, dont les membres

1 Adversus Marcionem, III, 22, 6, citant Ps. 21 (LXX) : 23.
2 Ibid., Ill, 21, 3, citant Isaïe 2 : 2-4.
3 Ibid., IV, 9, 9.
4 Tertullien : De Monogamia, 2, 1.
5 Tertullien: De Praescriptione, 30,2; 26,9: « regulam fidei... quam

catholice in medium proferebant ». L'adverbe s'oppose à ex parte, cf. De Fuga,
3, 1. Adv. Marc, II, 17, 1 : la bonté «catholique» de Dieu : envers tous.

6 De Praescriptione, 20, 8-9 : « Prouvent Tunité : la communication de la
paix, l'appellation de frère, le contrat d'hospitalité, tous droits que nulle autre
règle ne régit que la transmission identique du même symbole de foi. »

7 Cyprien : De Unitate, 5.
8 Id., Ep. 55, 24.



UNIVERSALITÉ DE JÉSUS-CHRIST 211

sont dispersés en tant de régions diverses » ', et qu'ils « s'efforcent de

(les) ramener à l'unité de l'Eglise cathohque et de les unir par le lien
de la charité chrétienne »2. La réunion de plusieurs au nom du
Christ, qui se rend présent parmi eux (Mat. 18 : 20), forme l'Eglise,
réunion qui implique d'ailleurs des structures sociales et
hiérarchiques ; et sa cathohcité est l'extension de la présence du Christ en
elle à tout homme, en tout temps et en tout heu : « Dans l'un et
l'autre est l'Eglise, et l'Eglise, c'est le Christ. Quand donc tu te jettes
aux genoux de tes frères, c'est le Christ que tu étreins » 3.

L'unité de l'Eglise est comparée à celle du corps humain, entendue
conformément à la philosophie de l'époque ; union physique d'une
plurahté de parties et de fonctions diverses : « de la multitude des
membres est formé un seul corps, de teUe sorte que cette division est

plutôt une agrégation » ; mais aussi unification spiritueUe, qui découle
de « l'unité de l'âme, répandue par tout le corps et partout elle-même,
moins dispersée que distribuée », car l'âme coordonne les perceptions
des sens et les activités des membres en propageant son influx
jusqu'aux extrémités du corps 4. Saint Paul s'inspirait vraisemblablement

des mêmes idées courantes, quand il enseignait que tous les
chrétiens sont membres les uns des autres, puisqu'ils ont reçu le
même Esprit indivisible, et forment un seul corps, qui est celui du
Christ et dont il est la tête, puisque cet Esprit est le sien et que le

Christ, en le répandant, les anime tous de la vie incorruptible de son

propre corps 5.

L'Esprit Saint, reçu au baptême, est donc le principe vivant qui,
en incorporant chaque chrétien au Christ, fait d'eux tous son corps
universel, un corps qui est esprit, puisqu'il est rassemblé par l'Esprit 6.

« De même qu'il est impossible sans eau », dit Irénée (vers 180), « de
faire d'un froment sec une pâte compacte et un seul pain, de même
nous n'aurions pas pu devenir un en Jésus-Christ, autant que nous
sommes, sans l'Eau qui vient du ciel » ; mais l'union de chacun au

corps et à l'Esprit du Christ nous unifie tous en lui en un seul corps et
un seul esprit : « Nos corps ont reçu par le bain d'eau, et nos âmes

par l'Esprit, cette union qui tend à l'incorruptibilité » 7.

Dès lors, quand il s'agira de discerner qui appartient au corps du
Christ, on cherchera où est l'Esprit Saint. Là où le baptême est

1 Id., Ep. 36, 4.
2 Id., Ep. 45, 1 ; cf. Eph. 4 : 3.
3 Tertullien : De Paenitentia, 10, 6.
4 Id., De Anima, 14, 4-5.
5 Rom. 12 : 4-6 ; I Cor. 12 : 11-14, 25-27 ; Eph. 4 : 3-5, 15-16 ; Col. 1 : 18 ;

2 : 19.
6 Tertullien : De Pudicitia, 21, 16.
7 Adversus Haereses, III, 17, 2 ; cf. Jean 7 : 38-39 ; Rom. 6 : 4 ; I Cor. 10 :

17 ; Gai. 3 : 28.



212 JOSEPH MOINGT

valide, répond Cyprien, mais il ne l'est pas chez ceux qui se sont
séparés de la foi commune ou de la communion des églises L II l'est,
corrige Augustin, mais il ne donne pas l'Esprit à ceux qui ont brisé
le lien de la charité ». Optât de Milève (vers 360) adopte une position
moyenne, d'un grand intérêt : « Les saints membres et viscères de

l'Eglise sont assurément dans les mystères (sacramentis) et les noms
de la Trinité, à qui s'accorde la foi professée par les croyants » ;

partout donc où ceUe-ci est la même, « l'unique Mère Eglise engendre

par les viscères des mêmes mystères ceux que Dieu le Père reçoit
semblablement pour fils adoptifs », de teUe sorte que malgré les
divisions des hommes « les hens de la sainte fraternité ne sauraient
être totalement rompus » 3. Cela veut dire que le corps du Christ est
coextensif à l'action du Paraclet, « qui sanctifie la foi de ceux qui
croient au Père et au Fils et à l'Esprit Saint » 4.

2. L'Eglise dans le Christ

Antérieurement à cette effusion de l'Esprit en nous, le corps
universel du Christ se forme déjà en lui-même, dans sa propre humanité,

eUe aussi sanctifiée par l'Esprit. Cette constitution découle,
selon un autre enseignement de saint Paul, de l'union sponsale du
Christ et de l'Eglise « en une seule chair » (Eph. 5 : 29-32), union
fécondante de l'esprit divin à l'humanité charnelle 5. L'Eglise porte
le Christ au monde parce qu'elle est elle-même portée par lui : parce
que le Fils de Dieu a commencé en s'incarnant à la former en lui. Il
est significatif que le langage des premiers siècles exprime semblablement

et souvent simultanément l'Incarnation du Verbe et notre
incorporation au Christ : on dit qu'il a « revêtu » l'Eglise de même

que la chair et en elle 6, qu'U a « épousé » en même temps la chair,
l'Eglise, l'humanité entière 7, qu'il a « habité » dans un homme et en
tous. Irénée mélange constamment ces deux visées dans sa doctrine
de la « récapitulation » : le Verbe en s'incarnant a récapitulé en lui-
même sa créature, l'antique substance adamique, toutes les générations

humaines, pour tous nous revivifier dans l'homme spirituel8.
« Il a habité dans l'homme et est devenu fils d'homme pour accou-

1 Ep. 70, 3 : « Foris constitutus cum Spiritu Sancto non est ».

2 In primam Ep. Joan. Tract. V, 6 : « Habeat earitatem ; aliter non se
dicat natum ex Deo ».

3 Optati Liber, II, 10 ; III, 2.
4 Tertullien : Adversus Praxean, 2, 1.
5 Homélie dite IIe Ep. de Clément, XIV ; Tertullien : Adv. Marc, V,

18, 9.
6 Tertullien : Adv. Marc, IV, 11, 7-8 ; 12, 4.
7 Tertullien : De Carnis resurrectione, 63, 2-3 : « Caro est sponsa, quae

et in Christo Jesu spiritum sponsum per sanguinem passa est. »

8 Adv. Haereses, III, 22, 1, 3 ; IV, 6, 2 ; V, 1, 3.



UNIVERSALITÉ DE JÉSUS-CHRIST 213

turner l'homme à saisir Dieu et accoutumer Dieu à habiter dans
l'homme » ; et l'Esprit Saint descendu en lui « s'accoutumait avec lui
à habiter dans le genre humain » ». « Récapitulant en soi l'homme
universel depuis le commencement jusqu'à la fin, il a récapitulé
même sa mort » 2. Cyprien lui fait brièvement écho : « Médiateur des

deux, le Christ a revêtu l'homme qu'il conduirait au Père » 3.

N'incriminons pas trop vite les maladresses d'un langage encore
inchoatif. Ce qu'il entend signifier, c'est la portée universeUe de l'Incarnation,

non seulement au regard de ses effets futurs ou rétroactifs,
mais dans l'acte même et dans le temps où « le Verbe a habité en
nous », en devenant l'un de nous. S'il n'est pas venu, en effet, dans
une personne humaine, c'était pour entrer en communion physique
avec l'humanité universelle par le moyen de son union hypostatique
à une nature particulière. Quand les ariens se prétendront scandahsés

par les humiliations du Verbe incarné, notamment par la sanctification
qu'il reçut de l'Esprit, et y verront la preuve de l'infériorité de sa
nature divine, Athanase leur répondra (autour de 350) qu'il pâtissait
ainsi « pour nous et en tant qu'homme », c'est-à-dire à notre place
et dans la nature qu'il a tirée de nous, de telle sorte qu'il élevait par
ses abaissements toute l'humanité qui subsiste en nous comme en
lui, et nous tous par elle en lui-même.

« Il est devenu homme pour nous diviniser en lui-même » 4.

« S'étant fait homme pour nous, il conduit ainsi parfaitement et
totalement au royaume des cieux la race humaine libérée en lui du
péché et revenue de la mort à la vie. » 5 « Il nous a tous sanctifiés
lui-même en lui-même. »6 « Quand le Seigneur est lavé comme
homme dans le Jourdain, c'est nous-mêmes qui sommes lavés en lui
et par lui. Quand il reçoit l'Esprit, c'est nous qui sommes rendus
capables par lui de le recevoir. » 7 « De même que le Seigneur, ayant
revêtu le corps, est devenu homme, de même nous les hommes,
assumés par le moyen de sa chair, nous sommes déifiés par le Verbe. » 8

C'est donc nous qui recevions en lui tous les biens divins qu'il est
dit avoir « reçu », car il les recevait dans « son corps, qui est les
prémices de l'Eglise », pour « son humanité, qui est l'Eglise universelle » 9.

N'aUons pas non plus soupçonner dans ce langage quelque
tendance monophysite, l'opinion que le Verbe aurait assumé hypostati-

1 Ibid., Ill, 20, 2 ; 17, i.
2 Ibid., V, 23, 2.
3 Quod idola dii non sint, 11 (et aussi 14).
4 Athanase : Lettre à Adelphios, 4.
5 Tome aux Antiochiens, 7.
6 Premier Discours contre les Ariens, 41.
7 Ibid., 47.
8 Troisième Discours, 34.
9 De Inc. et contra Arianos, 12 et 21 (authenticité contestée).



214 JOSEPH MOINGT

quement une humanité abstraite ou universeUe. Deux intuitions
profondes de la foi s'y expriment. L'une concerne la modalité du
salut : il ne s'accompht pas seulement par l'application actueUe et
individueUe des mérites passés du Christ, mais nous avons tous été
sauvés ensemble en lui, par ce qui s'est fait en lui-même, et chacun
l'est à tout instant de la même façon existentielle, par insertion dans
le Christ, qui produit en nous les fruits dont il portait les germes.
L'autre intuition exphque cette sotériologie : l'humanité particulière

du Christ, Premier-né de la race des fils de Dieu, a la raison
d'être prémices et plérôme (Col. i : 18-20) de l'homme nouveau que
nous revêtons en lui (Gai. 3 : 27 ; Eph. 4: 24), car c'est d'elle qu'a
pris naissance et que tire sans cesse croissance l'humanité régénérée,
dont la participation par chacun fait les membres et dont l'extension
en tous fait le corps total du Christ (Eph. 1 : 23 ; 2 : 21 ; 4 : 15-16).

Le Fils de Dieu n'a pas pris une nature humaine pour s'isoler en
eUe, mais pour nous enfermer tous en lui ; il s'est incarné pour « s'humaniser

» (les Pères distinguent fréquemment ces deux verbes). CyriUe
d'Alexandrie (vers 425) en fait la remarque : « Il ne s'est pas fait
homme pour lui-même, mais plutôt pour ouvrir à la nature humaine,
à travers lui et en lui-même, la route par laquelle elle échapperait
à la mort et retournerait à l'immortahté des origines » ». Quand donc
il est engendré dans la chair, « il nous reçoit en lui en vue de la filiation
adoptive, car toute la nature a été insérée dans l'humanisation du
Christ, en tant qu'il s'est fait homme »2 ; et l'Esprit Saint descend
« en lui le premier, comme dans les prémices de la race renouvelée »,

« afin que cette sanctification rejaillisse en nous et que nous soyons
nous aussi sanctifiés en lui dans le Saint Esprit » 3.

Citant saint Paul : « Dieu nous a fait revivre avec le Christ et
ressusciter avec lui et nous asseoir avec lui aux cieux dans le Christ
Jésus » (Eph. 2 : 5-6), Cyrille en déduit cette règle : « Tout ce qui est
arrivé au Christ en particuher est commun à la nature humaine 4,

car « il unissait par lui-même et en lui-même l'humanité à Dieu » 5.

Et de cette règle il déduira le concept d'union hypostatique, pour ce
motif que le mode de l'union du Verbe à la chair mesure le degré de
sa communion avec nous, qui est la raison de celle-là. Or il est venu
sauver tous les hommes. Si donc le Christ « a récapitulé en lui l'homme
universel », comme le disait Irénée, s'il est devenu « le prêtre et le
temple cathohque du Père », comme le disait Tertulhen, c'est qu'il
a assumé devant son Père la représentation effective de toute l'huma-

1 Comment, in Joan Evang., 1. XI, chap. 10 (Pair. Gr. 74, 549 A).
* Ibid., 1. V, chap. 2 (Patr. Gr. 73, 753 B).
3 Ibid., 1. XI, chap, io (74, 549 C, 552 B).
4 Ibid., 1. IX (74, 184 D, 192 A).



UNIVERSALITÉ DE JÉSUS-CHRIST 215

nité, en qui son incarnation ne cesse jamais d'achever son humanisation.

« Jean affirme utilement que « le Verbe a habité en nous » pour
nous dévoiler un autre profond mystère, à savoir que tous nous étions
dans le Christ et qu'en lui a repris vie la personne commune de
l'humanité. Car il est appelé le « dernier Adam » pour ce motif qu'il
a enrichi la communauté de la nature de toute féhcité et gloire,
comme le premier Adam l'avait fait pour la corruption et la honte.

» En nous tous donc le Verbe a habité par un seul, afin que de
celui-là, qui seul avait été « constitué Fils de Dieu en puissance »

(Rom. 1:4), la dignité rejaillisse selon l'Esprit de sainteté sur toute
l'humanité et qu'ainsi nous arrive, par l'un de nous, « d'être tous des
dieux et des fils du Très-Haut » (Ps. 81 : 6).

» Dans le Christ donc est vraiment libérée la race esclave, qui est
élevée à l'union mystique avec celui qui porte la « condition d'esclave »

(Phil. 2:7),... à laqueUe il s'est abaissé pour nous faire don de lui-
même, afin que nous soyons enrichis de sa pauvreté (II Cor. 8:9).

» Car il a habité en nous, celui qui est par nature Dieu et Fils,
et c'est pourquoi dans son Esprit nous crions : Père Mais le Verbe
habite en tous dans un seul temple, celui qu'il a pris pour nous et
de nous, afin que, nous ayant tous en lui, il nous réconcilie tous
en un seul corps à son Père, ainsi que le dit Paul (Eph. 2 : 16). » »

IL L'humanisation du Verbe incarné

« Dans le Christ a repris vie la personne commune de l'humanité. »

Essayons de comprendre ce que peut signifier pour nous cette
déclaration de Cyrille, où culmine, par la méditation sans cesse reprise des
mêmes Ecritures, l'enseignement le plus ancien de la Tradition.
Nous le ferons au moyen de deux raisonnements, dont les principes
sont empruntés eux aussi à la doctrine des Pères. L'un, plus
philosophique, examine la nature assumée par le Verbe sous l'aspect de la
particularité existentielle. L'autre reporte en elle la définition
théologique de l'homme à l'image de Dieu.

1. Particularité et illimitation
Le dogme de l'union hypostatique signifie, on le sait, qu'U y a

dans le Christ une seule personne, celle du Verbe incarné, en qui et

par qui subsiste l'humanité assumée, l'une et l'autre « composant »

ensemble une seule hypostase2. Les théologiens ont donc cherché
quel est le constitutif formel de la personnalité métaphysique qui

1 Ibid., 1. I, chap. 9 (73, 161 C- 164 A).
2 Ve Cone cecum. (Constantin. II, en 553), can. 4 et 5 (Denzinger 424-425).



2l6 JOSEPH MOINGT

« fait défaut » à cette humanité. Ils l'ont défini dans la ligne de
l'aristotélisme par la propriété de l'existence individuelle, et ils en
ont conclu que la nature humaine du Christ ne possède pas d'existence

propre, mais reçoit celle du Verbe, « qui lui sert d'hypostase »,

car il serait composé de deux hypostases, si ses deux natures
existaient chacune à part et en particulier ». La philosophie moderne
définit la personnalité par la propriété de la liberté et de la conscience
de soi. Quelques théologiens ont cherché à l'attribuer à l'humanité
du Christ, par crainte qu'elle ne paraisse amputée d'une perfection
propre à l'être rationnel. La plupart s'y refusent avec raison, car
le Christ serait divisé, si son humanité avait la consistance d'un sujet
étant-pour-soi2. Elle ne laisse pas d'être une nature particulière,
certes, constituée d'une âme et d'un corps individuels et
intrinsèquement unis. Rien ne lui manque des perfections qui entrent dans
la définition de la nature, prise en soi, ni la détermination de l'être-là
spatial et temporel, ni la puissance du libre-arbitre, ni le dynamisme
de la conscience phénoménale. Mais ce qui relève en chacun de la
subsistance individueUe, conçue comme telle, l'acte d'exister pour soi,
de poser son autonomie en face d'autrui, d'être conscient de soi
comme sujet, tout cela appartient, dans l'être composé du Christ,
à l'unique personne du Verbe. Ainsi que l'avait remarqué Thomas
d'Aquin, son humanité n'en est pas amoindrie, mais au contraire
anoblie, puisqu'elle subsiste par l'existence incréée du Fils, qui
imprime en elle son propre caractère 3. Bien plus, le Fils respecte sa

dignité naturelle d'autant qu'il s'abaisse par sa kénose à vivre en elle
sous un mode vraiment humain : et à exister dans la passibilité de
notre être-là, au rang de créature, et à se vouloir dans la sujétion
de notre libre-arbitre, en condition de serviteur, et à se reconnaître,
lui l'Unique, dans notre conscience commune, au nombre des hommes
ses frères.

Aussi sommairement que cela soit dit, pour ne pas soulever des

difficultés qui réclameraient de trop longues explications, il apparaît
que dans l'humanité du Christ rien n'est actué par elle-même et pour
elle-même de ce qui constitue la particularité d'une nature subsistante.

Toutes les puissances de l'être rationnel, qui se déterminent
dans l'individu par réflexion sur soi, sous le mode de la possession
de soi, et qui constituent ainsi la nature en personne particuhère,
tout cela demeure indéterminé dans cette humanité, qui est parti-

1 Cf. Jean Damascène (730) : Dialectica, 44 et 66 (Patr. Gr. 94, 616, 665) ;

De Fide, 1. Ill, chap. 3, etc. (94, 985 sq.) ; Thomas d'Aquin : Somme théol,
Illa, q. 17, a. 1.

2 Cf. Parente : L'Io di Cristo (1955) ; Lonergan : De Constitutione Christi
(1958).

3 Thomas d'Aquin : Somme théol, Illa, q. 2, a. 2, ad secundum.



UNIVERSALITÉ DE JÉSUS-CHRIST 2±7

cularisée sans se personnaliser par eUe-même. Ces perfections sont
bien en elles, et eUes y sont actuées, mais par la personne divine et

pour elle. L'humanité du Christ, toute parfaite qu'elle soit, est
inachevée, en tant qu'elle reste une nature ouverte : ni son être-là ne se

possède en exister pour soi, ni son libre-arbitre ne se replie en
autonomie revendicatrice, ni sa conscience ne se referme en saisie de soi.

Pour ce motif, elle ne s'approprie pas non plus les biens qu'eUe reçoit
du Fils en possession jalouse et singuhère ; elle les garde tels qu'ils lui
sont communiqués, comme des biens communicables au-delà des

limites de l'être particulier : elle reçoit l'existence infinie du Verbe
comme une puissance de vie illimitée, sa liberté seigneuriale en pouvoir

d'affranchissement de toute servitude, sa conscience de Fils
devenu notre frère en communion de reconnaissance universeUe.
Par tout ce qu'il fait et subit dans son humanité et par eUe, en acceptant

ses mesures, le Fils lui donne la capacité de transcender sa
finitude, et elle devient communiante à tous, libératrice de tous,
vivifiante pour tous.

A cause de l'interdépendance des hommes, nul ne peut trouver sa

perfection en lui seul : la particularité de son existence limite son
expérience humaine, sa liberté est mesurée par l'autonomie des

autres, sa conscience de soi réclame d'être reconnue par eux. Chacun
ne peut réaliser sa perfection qu'avec l'aide de tous, et à la condition
réciproque de travailler lui aussi à leur perfectionnement, par l'accueil
et le respect et la reconnaissance d'autrui. La nature qui est en tous
aspire donc à accomphr sa perfection totale en communion
intersubjective. Mais eUe ne peut y parvenir en aucun, à cause du mur
infranchissable de l'individualité, et de cet autre mur d'égoïsme que
construit le péché, chacun tendant inversement à enfermer les biens
de la nature dans le cercle de la possession solitaire et de la fermeture
sur soi. L'humanité du Christ, par contre, se tient en état de totale
dépossession de soi et ouverture aux autres ; c'est pourquoi les
perfections de l'être se réalisent en elle conformément aux aspirations de
la nature commune : sous le mode de l'universalité.

Son indétermination n'est donc pas indigence de biens, mais
plénitude jaillissante, perfection indéfinie ; c'est l'illimitation d'une
nature particulière actuée par son Créateur au delà des possibilités
de la nature et des limites de la particularité. On pourrait dire que
l'humanité du Christ imite par son dépouillement la kénose du Fils de

Dieu, s'ils n'était plus juste de penser que celui-ci, venant s'offrir
à tous, ayant renoncé à ses droits exclusifs sur ses biens propres pour
nous les communiquer, a poussé sa kénose jusqu'à ne vouloir pas
posséder pour lui seul l'humanité qu'U prenait chez nous. Il ne l'a pas
laissée se replier sur eUe-même, il a voulu que tous y aient part,
qu'elle soit la part de tous, pour se donner lui-même en elle, sous un



2l8 JOSEPH MOINGT

mode différent, en partage à tous. Ainsi rendue parfaitement communicante,

elle enferme en soi, mais pour tous et non pour eUe seule,
tous les biens de la nature créée et ceux de la divinité. Sa perfection
de nature particuhère est l'universalité de la particularité qui s'achève
en chacun. EUe consiste à être totalement humanisée et humanisante,
de même qu'elle est toute déifiée et déifiante. Elle est totalement
humanisée parce qu'elle est déifiée, parce que l'être infini qui la prend
pour soi la fait être en même temps pour tous. Et elle est toute
divinisante dans la même mesure où eUe est humanisante, puisqu'elle
communique la vie divine par sa vivante communion à toute humanité.

Cette part d'indétermination qui est dans l'humanité du Christ,
c'est le lot de chacun et de tous, c'est la part de notre héritage, car
« il nous a enrichis de sa pauvreté ». C'est la place où s'insèrent toutes
nos personnes, car « nous étions tous en lui ». Non pas, évidemment,
qu'eUes auraient pris par avance en lui quelque forme d'existence
universelle, pas plus qu'il ne subsiste hypostatiquement en chaque
nature ; mais en ce sens qu'il « récapitulait » tout l'humain dans la
plénitude de son humanisation. Le Christ ne s'est pas fait la personne
d'un homme solitaire, mais l'homme de tous, celui en qui sont abattues,
par le dépassement des limites de la particularité, les clôtures dont
s'entourent et les classes et les races et semblablement les personnes
humaines. C'est ainsi que « le Verbe a habité en nous tous par un seul »,

qui est apparu comme l'Homme universel : non que toute la nature
soit en lui, mais toute la perfection de toute la nature.

Cette puissance féconde d'ilhmitation de l'humanité du Christ,
c'est la vivante édification de l'Eglise en lui. Il la construit en actuant
pour elle tout ce qu'il laisse d'indéterminé dans son humanité,
afin que l'Eglise soit un autre lui-même, l'universalité concrète
de sa particularité humaine. Etant en personne l'auteur de la vie,
il fait de son humanité une semence de vie. Il tire le germe de l'Eglise
de la même chair où il naît et meurt, car il reçoit et perd en elle
la vie de la même façon, en la donnant. Il fait de ce germe le corps
universel où s'achève ce qu'il y a en lui d'indéfini. Il prend l'Eglise
pour Epouse, en animant ce corps du même Esprit qu'il répand
dans le sien propre. Il la met au monde en la donnant au monde pour
ferment d'humanisation, afin qu'elle soit le lieu où les hommes puissent

se rassembler dans l'unité de la communion, le lieu où le Verbe
continuera à « habiter en tous dans un seul temple ». Car elle est la
société universelle en qui la particularité indéfinie de l'humanité
du Christ se donne sans cesse la complétude qu'elle ne cesse pas de

tirer de soi-même. Ainsi prend forme progressivement dans l'Eglise
ce qui a commencé de reprendre vie en lui, « la personne commune
de l'humanité ».



UNIVERSALITE DE JESUS-CHRIST 2I9

2. Nature humaine et image de Dieu

Ce qui reprend vie dans le second Adam, c'est ce qui avait reçu la
vie dans le premier, puis l'avait aussitôt perdue : c'est le caractère
que Dieu avait imprimé dans l'homme en le créant, sa marque de
fabrication et de propriété ; c'est le rôle qu'il lui avait assigné dans
l'histoire, celui d'être son représentant sur terre ; c'est la personnalité
dont il voulait revêtir tous les hommes, comme pour leur modeler
un même visage, reflet visible de sa face dans le cosmos ; cette «

personne commune » de l'humanité (tous ces sens entrent dans l'acception
du mot prosêpon), c'est l'image de Dieu. On définit volontiers l'incarnation

comme l'union des extrêmes, de deux contraires : d'une part la
nature immatérieUe, incréée, infinie, éternelle, d'autre part la nature
sensible, engendrée, limitée, mortelle. Si juste que soit cette idée,
il semble, quand on en reste là, que cette union est inconvenante du
côté de Dieu, contradictoire du nôtre, de teUe sorte qu'il serait impossible,

le comment demeurant de toute façon inaccessible, de rendre
raison même de ce que signifie pour la foi le fait de cette union. Pour
en saisir le sens, on doit chercher ce qu'est notre nature au jugement
même de son instituteur, et la perspective change.

La vérité constitutive de la nature humaine est sa ressemblance à

Dieu. Certes, la différence radicale de la créature et du créateur
n'en est pas supprimée. Toutefois, telle est sa conformation originelle
à Dieu que la spécificité de l'homme se définit par ce qui le différencie
des autres êtres du monde et l'apparente au Seigneur de la nature ;

à tel point que, s'il veut vivre exclusivement en être de la nature et
se place sous la loi commune du sensible, il s'écarte de sa vérité
foncière en même temps que de sa ressemblance à Dieu, il se dénature.
L'image de Dieu dans l'homme est la domination qu'il exerce sur soi
et sur les choses à l'imitation du Maître souverain ; c'est la rationalité
et la liberté, qui le font exister pour soi comme Dieu est par soi ; c'est
aussi la structure sensorielle et corporelle, qui lui permet de travailler
dans le monde, dont il est une partie, pour l'organiser selon le plan
de Dieu. L'image est dans l'imitation, mais la ressemblance est
participation à la nature de Dieu. Car celle de l'homme a été constituée
en vue de la fin transcendante à laquelle il a été destiné, qui est
l'union à Dieu. Dans ce but, en exhalant dans l'homme le souffle
de vie, Dieu lui a donné de son propre Esprit, pour le faire participer
à sa sainteté, lui infuser sa charité, le former à la vision de lui-même, le
conduire à l'incorruptibilité de la vie. Par le sceau de l'Esprit l'homme
était modelé en fils adoptif du Père à l'empreinte de son Fils naturel.
Or Dieu est l'unité d'une pluralité de personnes ; sa vie est l'amour
qui les récapitule l'une dans l'autre. C'est pourquoi unique devait
être en tous la ressemblance de l'image qui est en chacun : c'est la



220 JOSEPH MOINGT

communion de charité, œuvre de l'Esprit, par laquelle les hommes,
revêtant tous ensemble une « personne commune », deviendraient
un comme le Père et le Fils sont un dans l'unité du même Esprit.

Cette unification ne pouvait s'accomplir parfaitement qu'au
terme de l'histoire, par la réunion de l'image à la Vérité subsistante
d'où vient sa ressemblance. Elle fut tout de suite empêchée par la
faute des hommes ; la même rivahté, qui les faisait se dresser l'un
contre l'autre en frères ennemis, les séparait de Dieu. Perdant sa
ressemblance, l'image se morcelait, et Dieu ne pouvait plus se reconnaître

avec complaisance dans ce miroir brisé. L'homme ne pouvait
plus retrouver par lui-même ce qu'il avait perdu, car il n'est pas en
son pouvoir de refaire sa nature en reconquérant le don de Dieu.
Pour redevenir ressemblante à Dieu, l'humanité avait besoin d'être
réformée telle qu'elle avait été façonnée aux origines, de recevoir à

nouveau l'empreinte divine, comme par une seconde création. C'est ce

que Dieu, prévoyant l'impuissance de l'homme et sa faute, avait
décidé de faire par l'Incarnation de son Fils.

Compte tenu du mode de notre création dans l'ordre de l'adoption
filiale, l'Incarnation, tout en conservant son mystère, ne présente plus
rien d'inconvenant ni de contradictoire. Elle est l'union de l'Image
incréée et de l'image créée de Dieu, de l'être et de son apparaître.
Le Verbe peut s'unir à l'humanité, puisqu'elle a été créée dans la
participation à Dieu et en vue de l'union à Dieu. Il peut lui communiquer

son existence infinie, puisqu'elle a été constituée pour la vie
incorruptible. Il peut devenir la personne de cette nature, puisqu'elle
a été marquée par avance de son caractère filial. L'assumant, il ne
fait violence ni à sa divinité ni à cette humanité ; il ne fait qu'actuer
une relation préexistante, une prédestination mutuelle étabhe par
Dieu. Ce qu'il assume ainsi, c'est notre nature historique, sans le
péché que l'homme y a introduit, mais avec les stigmates de sa
déchéance, car il est venu la guérir. Et puisqu'il est la réalité même
dont elle est la reproduction, cette nature, devenue sienne, ne récupère

pas seulement la pureté de l'image, elle atteint en lui d'un seul

coup l'absolue perfection de la ressemblance à Dieu.
Cela s'est passé dans la seule nature humaine assumée par le Fils de

Dieu. Mais ce qui s'est passé en elle a une efficacité universeUe, car
c'est une recréation. De même que toute l'humanité a été constituée
dans un seul homme à l'image de Dieu et que cette image, donnée

pour tous en une seule fois, devait garder en tous la forme de l'unité,
de même, quand la perfection de la ressemblance à Dieu prend forme
dans la seule humanité du Christ, c'est toute la nature qui est
régénérée en lui dans ses origines, puisque cette ressemblance est la vérité
constitutive de l'être humain et le principe d'unité de toute notre
race selon Dieu et en lui. L'humanité du Christ, comme celle d'Adam,



UNIVERSALITÉ DE JÉSUS-CHRIST 221

est prémices : eUe est un germe de vie destiné à porter semence en
d'autres. De plus, ce qui n'était pas au pouvoir d'Adam, elle a raison
de plérôme, puisqu'en eUe seule se réahse une fois pour toutes, comme
dans le terme de l'histoire, la fin de toute la nature, l'union substan-
tieUe de l'homme à Dieu. Adam était le prototype historique, le
Christ est l'unique et total archétype de l'humanité à la ressemblance
de Dieu, le caractère divin et son empreinte humaine étant en lui
indissolublement unis. Son humanité a donc la forme d'un universel
abstrait : eUe est la forme de l'Homme nouveau que tous on besoin de
revêtir pour devenir ce qu'ils doivent être : elle est un organisme vivifiant

capable de s'incorporer d'autres membres et de s'étendre en
eux ; eUe est le point de concentration de tout l'humain qui est
disséminé en tout homme.

C'est ainsi que le Christ assume dans son humanité particuhère
« la personne commune de l'humanité » : le caractère commun dont
l'impression par le Saint Esprit forme en chacun notre vraie personne
de fils adoptif de Dieu, le visage commun sous lequel le Père contemple
en chacun de ses fils d'adoption la face de son Unique, et nous voit
tous ensemble en lui seul. Dans la réahté particulière de son humanité
le Christ a assumé la représentation véridique, effective et universeUe

de toute la vérité humaine, car l'humain, qui s'était désagrégé
dans le pur sensible, s'est en lui à nouveau naturalisé, et la nature,
que le péché avait rendue étrangère et hostile à elle-même, s'est en
lui humanisée. Ainsi a-t-il revêtu le personnage commun de l'Homme
universel, celui en qui tout homme peut découvrir, fondus l'un dans
l'autre, son propre visage et celui du prochain, fondus dans la même
image du Tout-Autre.

Voilà pourquoi l'humanité du Christ n'a pas été constituée en

personne particuhère : elle est humainement trop parfaite pour cela,

trop humaine pour n'être que singularité. Rien ne lui manque pour
être achevée en eUe-même, sinon qu'eUe est l'achèvement de tout
ce qui manque à chacun. Elle n'a pas reçu d'eUe-même une existence

propre, parce qu'elle est pour tous surabondance de naturahté,
plénitude d'humanisation de l'image de Dieu. Elle ne s'est pas donnée
à eUe-même une liberté autonome, parce qu'eUe est communion
à tous, la force qui hbère de tous les individualismes par le plein
respect des différences d'autrui. Elle ne prend pas en elle-même une
conscience de soi indépendante, pour pouvoir exprimer à Dieu la
voix de tous ceux qui le cherchent et exprimer à tous l'appel de Dieu
qui les cherche, pour être en chacun la voix de sa conscience et la
conscience de cet appel. Par elle s'exhale dans le Verbe de Dieu
l'aspiration obscure des hommes à opérer en lui leur communion.
Par eUe s'exhale en tous, venant des mêmes profondeurs de l'histoire,
le souffle de l'Esprit par lequel nous crions vers le Père commun.



222 JOSEPH MOINGT

Quand le Fils de Dieu, dans sa kénose, imprime en eUe son Je divin,
qui devient identiquement son Moi humain, l'humanité qu'il fait
sienne devient en même temps, par sa dépossession de soi, le principe
qui réconcilie et unifie en lui-même toute la conscience humaine,
le Soi commun en qui tout homme peut et doit reconnaître, l'une
dans l'autre, sa vérité naturelle et sa destinée divine, sa particularité
personneUe et ceUe des autres, le Soi universel en qui nous revêtons
tous ensemble, dans une fraternelle unanimité, la personnalité
commune de la filiation adoptive.

Vers l'unité
Ces réflexions peuvent servir à clarifier les problèmes actuels de

la conscience chrétienne, que j'évoquais en commençant cet article ;

j'en esquisserai l'approche, pour conclure, en aussi peu de mots, car la
solution de ces problèmes n'est pas encore en vue, et c'est à les bien
poser qu'il faut d'abord s'employer.

Les chrétiens sont préoccupés de réaliser l'unité entre eux. On
doit bien se persuader qu'elle ne pourrait pas se faire, si eUe n'existait
pas déjà, car l'unification désirée des membres dispersés présuppose
leur appartenance au même corps du Christ, dont la construction est
œuvre de l'Esprit, et non des hommes. Ce serait puissamment faire
œuvre d'unité, c'est-à-dire de soumission à l'Esprit, que de la reconnaître

là où et sous la forme où il l'a lui-même maintenue ; et cette
unité existe partout où s'est conservée la foi intègre dans le Père
créateur et dans le Fils incarné et dans l'Esprit sanctificateur, teUe

qu'elle a été enseignée par la tradition de l'Eglise antérieurement aux
séparations des chrétiens. Cet antique critère d'unité dans la vérité
n'a rien perdu de sa valeur. De graves divergences doctrinales ont
surgi depuis, il est vrai. Puisqu'elles sont nées du dissentiment des

esprits et se sont fortifiées dans l'isolement, la manière la plus utile
de préparer la restauration de l'unité parfaite de la foi, avant les
confrontations dogmatiques, est de travailler à la communion des

esprits, par la méditation en commun de ce qu'il y a d'essentiel dans
notre foi commune, et c'est tout ce qui constitue notre union déifiante
au Père par l'Incarnation de son Fils dans la sanctification de l'Esprit.

Cela ne suffira pas. L'efficacité de notre témoignage évangéhque
exige que l'unité du corps du Christ se manifeste visiblement, dans des

structures sociales. Mais il ne convient pas de fixer par avance des
cadres trop rigides à cette unification à venir. La charité, qui est
patiente et inventive, est eUe aussi, et elle d'abord, une forme visible
d'unité. Elle s'extériorise dans le respect mutuel des légitimes diversités

et des particularismes, s'il est vrai que l'Esprit Saint s'en accommode

le premier, dans le dialogue humble et fraternel des éghses,
dans la coopération aux mêmes œuvres d'évangéhsation et de service



UNIVERSALITÉ DE JÉSUS-CHRIST 223

des hommes. Les voies du salut sont multiples et diverses : elles ne
conduisent pas toutes visiblement à l'Eglise, bien que tout salut
passe par elle. Les voies de l'unité ne sont pas moins mystérieuses, où
nous pousse le libre souffle de l'Esprit.

Les chrétiens sont anxieux de ne pas paraître séparés des autres
hommes, qui ne partagent pas notre foi ou n'en ont aucune. Comment
leur prêcher le salut par la Croix se demandent-ils, qu'est-ce que
cela peut bien signifier pour eux La meilleure façon de porter
témoignage au Christ aujourd'hui, c'est d'incarner notre foi dans les

structures temporelles du monde, d'assumer les aspirations, les
souffrances et les tâches de tous nos frères, et de rivaliser d'ardeur
avec eux pour édifier une société plus humaine. L'intention est

exceUente, mais eUe se heurte vite à de graves objections : queUe
est la nécessité du christianisme, s'U se réduit à un idéal que tant
d'autres ont conçu et travaiUent à réahser en dehors de la foi
Avons-nous quelque science ou technique ou efficacité particuhère
à apporter au monde dans son propre domaine Ces désillusions
risquent de troubler les croyants et de conduire insidieusement à une
sécularisation de la foi.

Pour parer à ce risque, une prise de conscience analogue à la
précédente s'impose. On doit se persuader dans la foi que le Christ est

par lui-même le seul principe d'unification de la communauté humaine,
que celle-ci ne peut s'édifier que par et dans son corps total, et que
nous y travaiUons utilement à la mesure de notre union à la Tête de

ce corps. Il nous faut méditer sans cesse « cet autre profond mystère »

qui nous est révélé, disait Cyrille d'Alexandrie, dans l'Incarnation
du Christ, et qui est le mystère conjoint de son humanisation en nous
et de la nôtre en lui. Cette méditation inspirera la modahté de notre
insertion dans le monde, et la rendra efficace et salutaire par la vertu
de la foi. Elle nous inspirera le langage nouveau que nous avons à

tenir au monde, et à construire avec lui, pour lui parler du Christ.
Ce discours, plein de grandeur et de sens, vraie anthropologie de la
foi, ne manquera pas d'émouvoir nos contemporains, de les inquiéter,
à tout le moins d'engendrer en eux une obscure espérance.

Notre tâche actuelle est de porter l'Evangile jusqu'aux extrémités,
non plus de la terre, cela est déjà fait, mais de la conscience humaine.
Son exploration agrandira notre intelligence de la foi, laqueUe nous
permettra réciproquement d'irradier la lumière du Christ dans
cette conscience. Notre témoignage devant le monde, conforme à

notre caractère chrétien, sera alors de lui représenter le Christ en nous
revêtu de « la personne commune de l'humanité ».

Joseph Moingt,
professeur à la Faculté de théologie

S.J. de Lyon-Fourvière.


	Universalité de Jésus-Christ

