Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 3

Nachruf: Pierre Bovet (1878-1965)
Autor: Rochedieu, Edmond

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1 PIERRE BOVET
(1878-1965)

D’autres ont déja évoqué I’attachante personnalité de Pierre Bovet,
faisant revivre ou 'ami, ou I’homme attaché & Grandchamp, ou le
fondateur, avec Edouard Claparéde, de I'Institut J.-J. Rousseau. On
a montré aussi son action dans les mouvements pacifistes et les mul-
tiples contacts qu'’il a cherchés puis maintenus avec tant de compa-
triotes ou d’étrangers, les utilisant souvent pour s’efforcer de recons-
truire sur des bases plus saines notre monde ébranlé par deux guerres
générales.

Nous voudrions, dans ces pages, insister plus particuliérement sur
les qualités de psychologue et d’éducateur que Pierre Bovet eut a
ceeur de développer sans cesse, tant par I’étude que par la pratique.

Sa modestie et I'effacement volontaire dont il fit preuve durant
les vingt années de retraite qu’il vécut dans le cadre d’une résidence
campagnarde, ont parfois fait oublier le role qu’il a joué, placé comme
il le fut, au premier rang des luttes d’idées et de méthodes. Son
influence fut considérable et ne doit pas étre sous-estimée. Or, si I'on
n'y prend garde, les nouvelles générations ignoreront ce que repré-
sentérent, en leur temps, les contributions originales d'un esprit auquel
notre époque actuelle est plus redevable qu’elle ne le soupconne.

*
* *

Dans un hommage rendu tout récemment au professeur Jean
Piaget, qui pendant douze ans fut le collaborateur de Pierre Bovet
a la direction de I'Institut des sciences de I’éducation puis son suc-
cesseur, le professeur Paul Fraisse rappelait qu’au dernier Congrés
international de psychologie de Moscou, en été 1966, Jean Piaget
lui-méme avait relevé que si toutes les parties de la psychologie
¢taient a I’heure actuelle bien explorées, un domaine cependant faisait
exception, le champ trés vaste de I'affectivité 1. Or c’est précisément

t Allocution du vectewr. Hommage a Jean Piaget. Georg, Genéve, 1966,
p. 17-18.



T PIERRE BOVET 167

aux problémes de la vie affective que Pierre Bovet a consacré ses
principaux travaux, employant sa vaste expérience pédagogique et
sa parfaite maitrise des techniques psychologiques a pénétrer le secret
des réalités morales et religieuses. Ayant eu, longtemps avant d’autres
psychologues, 1'intuition puis la certitude solidement motivée que la
vie affective, sous le double aspect des valeurs morales et des trans-
formations que produit chez un individu une foi religieuse authen-
tique, méritait une étude attentive de la part des psychologues armés
de méthodes d’investigation ayant fait leurs preuves, Pierre Bovet
se mit 4 la tiche, et la moisson rapportée, qui d’ailleurs ne fut au
moment méme appréciée ni des théologiens protestants ni des psycho-
logues de métier, constitue bel et bien un apport considérable a la
connaissance psychologique de la vie affective de ’homme, dont ni
les expérimentateurs ni les observateurs ne s’étaient beaucoup soucieés.

Mais avant d’indiquer comment Pierre Bovet fut amené a centrer
de plus en plus ses recherches psychologiques sur les problémes
moraux et religieux, il convient de rappeler, trés succinctement, dans
quel cadre intellectuel se poursuivit son activité.

Né le 5 juin 1878, il obtint en 1902 le grade de docteur es lettres
de I'Université de Genéve, par la soutenance d’une these de valeur
sur Le Diew de Platon d’apres Uordre chronologique des dialogues *.
Puis, de 1903 a 1912, nommé a la succession d’Ernest Murisier, il
enseigne la philosophie et la psychologie a 1'Université de Neuchatel.
C’est alors que survient 'appel d’Edouard Claparéde a collaborer a
I'Institut Jean-Jacques Rousseau ouvert en octobre 1912, et dont il
assumera la direction de 1912 a 1944. Conjointement a cette activité
administrative, Bovet occupe pendant vingt ans la chaire de psycho-
logie expérimentale & 1'Université de Geneéve, de 1920 a 1940, deve-
nant professeur ordinaire des sciences de 1'éducation a cette méme
université de 1920 a 1944. Ayant pris sa retraite en 1944, il se retire
dans le domaine familial des bords du lac de Neuchétel, ou la Com-
munauté de Grandchamp et la Maison de retraite spirituelle qui lui
est adjointe deviennent son centre de rayonnement.

Ajoutons a ces bréves indications qu’en de nombreuses occasions
il eut la possibilité de parcourir 'Europe, entrant en rapport direct
avec les personnalités les plus diverses et que trois grands voyages
hors d’Europe contribuérent puissamment a lui faire prendre cons-
cience des grands problémes qui se posent actuellement a notre
monde. Tout d’abord, de juillet & octobre 1934, une visite en Afrique
au cours de laquelle il prononga plus de trente conférences devant des
auditoires toujours différents et dont il revint docteur honoris causa

1 Le Dieu de Platon d'aprés Uovdre chrvonologique des dialogues. Geneve,
Kiindig et Paris, Alcan, 1903.



168 EDMOND ROCHEDIEU

de 1'Université de Witwaters-Rand. Puis, de juillet 1937 & février
1938, ce fut le tour du monde, avec de longs arréts principalement
aux Indes, a Ceylan, en Australie et en Tasmanie, dont les Univer-
sités de Sydney et de Tasmanie lui conférérent la maitrise és arts
honoris causa. Enfin un voyage au Brésil en 1952 le conduisit de
Sdo Paulo & Bel Horizonte et Bahia, qui furent les principales étapes
de son role de conférencier.

Rappelons encore, pour étre complet, que de 1913 & 1950 Pierre
Bovet fut membre du comité de rédaction de la Revue de théologie
et de philosophie de Lausanne et qu’au moment ol la mort le surprit,
il préparait un ouvrage sur Grammaire et morale, revenant ainsi a
I'un de ses intéréts permanents, sans doute hérité de son pére, a
savoir 1’étude des langues et du langage.

E 3
* ES

Tel fut le cadre académique dans lequel se déploya I'activité de
Pierre Bovet. Est-il besoin de souligner que celle-ci fut essentielle-
ment celle d'un psychologue et d'un pédagogue ? Cependant, comme
nous l'avons déja noté, Pierre Bovet fut amené trés rapidement a
faire un choix parmi les multiples problémes qui sollicitaient son
attention et a s’incliner avec prédilection sur les mystéres de la vie
morale, puis de la vie religieuse.

Toutefois, en un certain sens, cette préoccupation apparait déja
dans le premier ouvrage que nous venons de mentionner, sa thése
de doctorat sur Le Dien de Platon. En effet, si Bovet pousse tres
loin & cette occasion le souci d’exactitude philologique et s’il tire
effectivement des renseignements de grand intérét de 'examen minu-
tieux de l'ordre chronologique des dialogues — et nous trouvons ici
la minutie du savant ne laissant échapper aucun détail, méme le
plus minime — il dépasse I'aspect formel de sa recherche pour débou-
cher sur les problémes essentiels, en 1'occurrence le probléme reli-
gieux. La position de Bovet, encore au seuil de sa carriére univer-
sitaire, est typique a cet égard et laisse entrevoir une parfaite indé-
pendance de jugement dés qu’il s’agit de questions ol la vérité est
en jeu. Ne craignant pas de s’opposer a l'un des grands maitres de
I’'époque, le philosophe Alfred Fouillée, qui déniait au Dieu de Platon
tout caracteére individuel et personnel dans ses rapports avec ’homme
et prétendait ne découvrir en lui que « 'unité de toutes choses dans
la perfection » 1, Bovet, tout en admettant les réserves qui s’impo-
sent quant aux termes employés, déclare catégoriquement: «Le
Dieu de Platon est réel, individuel et personnel ; c’est une 4me par-

1 ALFRED FOUILLEE : La Philosophie de Platon. Paris, 1869, 1888.



t PIERRE BOVET 169

faite. » D’ailleurs il a pleinement conscience de rompre sur ce point
avec les vues traditionnelles des historiens de la philosophie. Certes,
le premier systéme de Platon, la théorie des idées, ne réserve aucune
place & un Dieu personnel et individuel et rien n’'autorise a I'iden-
tifier & I'idée du bien, comme d’aucuns 1’avaient voulu faire. Mais
la pensée de Platon ne s’est pas arrétée a la théorie des idées ; une
réforme de sa doctrine s’opére qui bientdt fera passer au premier
rang les préoccupations relatives a I'ame, a la cause et au mouve-
ment. C’est alors que le besoin méme d’avoir, réalisées quelque part,
ces notions parfaites que sont les idées, pousse Platon a admettre
une ame parfaite, qui est Dieu. Or ce Dieu est en méme temps la
cause universelle et premiére, il est créateur du monde. « C'est ainsi,
conclut Bovet, que Dieu est, pour la premiére fois, invoqué dans un
systéeme comme principe d’explication. A ce moment il entre dans
la philosophie. Il n’en sortira pas de longtemps. »

Si nous avons tenu a citer les théses principales de ce premier
ouvrage de Pierre Bovet, c’est que nous y trouvons, comme prépa-
rées des 1902, les grandes lignes de la carriere du psychologue-
pédagogue qu’il sera: partant de l'objectivité scientifique la plus
rigoureuse — icl l'examen philologique comparatif des dialogues de
Platon, plus tard l'observation psychologique la plus exacte — il
sait utiliser les résultats obtenus pour se pencher sur d’autres pro-
blémes — dans sa thése le sens profond de la croyance en Dieu chez
Platon, plus tard le mystére de 'acte moral chez les sujets qu’il
observe ou les enfants qu’il enseigne, et comment se développe en
eux la piété.

Or, qu’il s’agisse de juger avec équité la religiosité d’un philosophe
paien ou d’aborder I’é¢tude psychologique d’un domaine laissé volon-
tairement a l'écart par d’autres psychologues expérimentaux sous
prétexte qu’aucune mensuration n’en est possible, Pierre Bovet ne
craint pas de braver les préjugés positivistes de son temps, persuadé
que la poursuite de la vérité posséde en elle-méme sa récompense
et qu'un jour viendra ol ce qui paraissait ne devoir étre qu'une
tentative utopique sans lendemain, puisque cette recherche se situait
en dehors des engouements du moment, révélerait au contraire une
ouverture vers des horizons nouveaux.

Débordé de travail, car il assume allégrement les charges de direc-
tion d’un institut ol pour la premiére fois la psychologie est étroite-
ment liée a la pédagogie, car il se dépense de tous cOtés en voyages
et conférences, collabore a de nombreux périodiques et multiplie les
contacts personnels, Pierre Bovet apparait au premier abord comme
un excellent pédagogue doublé d’'un psychologue parfaitement averti
des problémes de son temps. Fut-il davantage ? Trouvons-nous dans
ses écrits cette flamme insolite qui soudain fait tressaillir, avertissant



I70 EDMOND ROCHEDIEU

que l'ceuvre qui mirit est autre chose qu'un bon résumé du savoir
contemporain, qu’elle contient une pensée originale et que, de ce
fait, elle apporte des matériaux nouveaux a I’édifice jamais achevé
de la Sagesse humaine ?

C’est ce caractére de nouveauté et d’originalité que nous vou-
drions mettre en lumiére, persuadé que I'humilité, qui chez lui ne
cessait de grandir alors que passaient les années, a sans doute des-
servi Pierre Bovet dans I'appréciation de ses contemporains. En
particulier nous aimerions montrer comment les préoccupations d’or-
dre moral et religieux, loin de rétrécir son champ visuel, furent au
contraire a l'origine d’'une ouverture au monde sans cesse accrue et
I'incitérent a mettre au point des méthodes permettant une étude
de la vie morale et des comportements religieux qui puissent étre
acceptées par les psychologues et utilisées par les pédagogues.

LE PSYCHOLOGUE

C’est a I'occasion de son enseignement a I'Université de Neuchatel,
de 1903 a 1912, alors qu’il occupe la chaire de philosophie et de
psychologie, que Pierre Bovet aborde de plein front les probléemes
psychologiques. On se rappelle qu’il y succédait & Ernest Murisier,
I'auteur d’un ouvrage sur Les maladies du sentiment religieux ¥, paru
en 190I et qui fut I'un des premiers écrits frangais traitant de psycho-
logie religieuse.

Dans l'article qu’il consacre a son prédécesseur, un an aprés son
installation, soit en 1904, Pierre Bovet précise immédiatement les
limites qu’il assigne a la psychologie religieuse, afin de dissiper a
I'avance tout malentendu. La science nouvelle, déclare-t-il, doit
appliquer ce que Théodore Flournoy a défini sous le nom de principe
de Uexclusion de la transcendance. Dés lors elle ne se posera méme pas
la question de trouver dans 1'étude des phénoménes religieux des
arguments en faveur de l'existence de Dieu. Demeurant déterministe
comme toutes les sciences, « la psychologie s’interdira de faire inter-
venir un absolu a aucun point de ses coordinations, mais elle ne
menacera point pour cela la foi, parce que, phénoméniste et se recon-
naissant telle, comme toute science sincére, elle avouera hautement
qu’elle ne peut se prononcer sur la réalité intégrale » 2.

Si Bovet est resté fidéle a cet idéal d’objectivité scientifique toutes
les fois qu’il se cantonnait dans des recherches de psychologie géné-
rale, nous verrons que ses expériences d’éducateur et surtout son

1 E. MURISIER : Les maladies du sentiment veligieux. Paris, Alcan, 190I.
2 PIERRE BOVET : Ernest Murisier. Lausanne, Bridel, 1904, p. 25.



T PIERRE BOVET I71

activité de directeur responsable de la formation de futurs péda-
gogues lui firent bientdt découvrir que la foi religieuse et les absolus
qu’elle exprime sont des facteurs qui précisément exercent un role
de coordination, si bien que le psychologue ne peut les ignorer sans
mutiler du méme coup la réalité psychologique. La pratique jour-
naliére d’une psychologie tout imprégnée de préoccupations pédago-
giques 1'obligea a constater que la prétention proclamée par certains
hommes de science de ne se point prononcer sur la réalité intégrale
est une prétention illusoire, car 1'absence d’opinion, en cette matiére,
constitue déja une option métaphysique.

Dr’ailleurs cette expression exclure la transcendance est apparue
par la suite comme excessive et prétant & malentendu. Chez Flournoy
le mot exclusion n’était nullement synonyme de négation. Dés lors,
comme 1'a remarqué judicieusement Pinard de la Boullaye, n’efit-il
pas été plus sage d’utiliser ’ancienne terminologie philosophique et
de remplacer le verbe exclure par le terme réserver ? t

Quoi qu'il en soit et comme le reconnait le DT Ch. Odier, psychana-
lyste de renom : « Tt ou tard, un moment arrive ol le psychothéra-
peute, si imbu soit-il de ses principes scientifiques, doit devenir
humain. Qu’il le veuille ou non, sa fidélité & sa mission thérapeutique
le contraint a des infidélités a sa mentalité objective... Remplissant
ce devoir professionnel, il se départit évidemment de sa neutralité
méthodique dans la mesure méme ou le savant céde en lui la place
a 'homme. » 2

Six ans aprés I’étude sur Murisier, Pierre Bovet donnait sa pre-
miére contribution de psychologie scientifique, par des observations
sur L’originalité et la banalité dans les expériences collectives d’associa-
tion 3. 11 s’agit 13 d’une recherche purement expérimentale poursuivie
avec toute I'objectivité requise sur quatre groupes de dix éléves.

Or — et ce détail vaut d’étre relevé — ce fut a I'occasion d’une
autre expérience tout aussi objective, puisqu’elle se déroulait dans
le laboratoire de psychologie expérimentale de I’Université de Geneéve,
ou Bovet avait tenu a refaire la plupart des expériences de Messer
et de Biihler sur I'étude expérimentale du jugement et de la pensée
par la méthode de l'introspection provoquée, ce fut a I'occasion de
ces expériences qu’il eut son attention attirée par d’autres phéno-
ménes psychologiques, d'un genre totalement différent, puisqu’ils rele-
vaient du domaine de 'affectivité. Et c’est dans cette voie que désor-

1 H. PINARD DE LA BOULLAYE : L’étude comparée des rveligioms. Paris,
Beauchesne, 1929, tome II, p. 307, note.

2 Cité par GEORGES BERGUER : Traité de psychologie de la religion. Lau-
sanne, Payot, 1946, p. 9-10.

3 PierrRE BOVET : L'originalité et la banalité dans les expériences collectives
d’association. Arvchives de psychologie, X, p. 79-84.



172 EDMOND ROCHEDIEU

mais Bovet orientera ses recherches, ne cessant de I'explorer et y
réalisant une ceuvre qu’il fut presque seul a accomplir .

S’étant apercu en effet que le dépouillement des procés-verbaux
des expériences imaginées pour I’étude du jugement révélait un grand
nombre de sentiments & coefficient affectif plus ou moins marqué et
qu’en particulier la mention de sentiments de devoir se rencontrait a
maintes reprises, Bovet comprit tout le parti qu'un psychologue
pouvait tirer de cette observation s’il I'utilisait systématiquement.
Trop souvent les descriptions du phénomeéne d’obligation restent
vagues et peu satisfaisantes pour un esprit scientifique. Or n’importe-
t-il pas de parler d’obligation morale en termes précis qu'un psycho-
logue puisse entendre ? Cette présence de sentiments de devoir, ne
serait-ce pas le détour bienvenu qui permettra I’exploration de ces
zones si vastes de la psychologie qui demeurent encore dans les
ténébres, de ces « classes entiéres de faits de conscience dont on s’est
a peine occupé» 2 et qui relévent des problémes de la morale ?

Bovet sait parfaitement 'importance de la constatation qu’il a
faite lui-méme «a chaque pas avec un étonnement grandissant : il
n'est presque pas de détail, dans I'état d’esprit du sujet soucieux
d’accomplir la consigne que lui a donnée I'expérimentateur, qui n’ait
son correspondant exact dans I'état d’ame de I’homme placé en pré-
sence de préceptes auxquels il reconnait une portée morale » 3.

Ne se contentant pas de souhaiter la collaboration d’autres cher-
cheurs qui examineront s’il est possible de «formuler en termes
psychologiques ce qui distingue de la conscience du devoir en général
la conscience du devoir moral » 4, Bovet tentera ’essai et s’efforcera
d’expliciter clairement sa découverte.

Nous ne retiendrons, des multiples considérations pleines d’intérét
qui surgissent tout au long des soixante pages riches de substance
de cette étude sur La conscience de Devoir, que les points qui indi-
quent des jalons sur la voie nouvelle qu’elles inaugurent, celle d'une
« psychologie des faits moraux ».

Cherchant a évaluer I'exacte signification de cette «consigne»
recue par le sujet au cours d'une expérimentation psychologique,
Bovet note d’abord qu’elle différe d’un ordre quelconque, puisqu’elle
concerne une action différée. D’ailleurs elle se suffit & elle-méme et
les états de conscience qu’elle provoque sont, jusqu’a un certain
point, isolés de I’ensemble des préoccupations du sujet. Pourtant,

1 P1IERRE BoVET: La conscience de Devoir dans l'introspection provogquée.
Geneve, Kiindig, 1910, extrait des Archives de psychologie, IX, p. 305-369.

2 La conscience de Devoir, p. 307.

3 Ibid., p. 308-3009.

4 Ibid., p. 309.



} PIERRE BOVET 173

déja a ce stade de consigne purement expérimentale, une distinction
doit étre faite, que la plupart des psychologues sont portés & mécon-
naitre. La consigne péneétre dans la vie intérieure du sujet, elle en
devient I'une des composantes. Or «les faits qui constituent l'en-
semble de notre vie intérieure sont de deux espéces. Les uns sont
en quelque fagon donnés, ils constituent le contenu de notre expé-
rience ; nous nous appliquons a les décrire et, plus ou moins bien,
nous y réussissons. Ce sont des éfats de conscience. Les autres, nous
les éprouvons comme des actes, mais, quelque humiliant que soit cet
aveu pour la science des faits intérieurs, nous n’arrivons pas a en
dire grand-chose. Ce sont des fonctions qui ne seraient rien, si les
états ne leur fournissaient une matiére & mettre en ceuvre. » r Or la
consigne est précisément 1'un de ces éfats. Pour savoir ce qu'il repré-
sente pour le sujet, I'observation extérieure, valable pour les actes,
est ici impuissante, car elle ne fait connaitre autre chose que la
présence de la consigne. Pour pénétrer le sens de la consigne telle
qu’elle est ressentie par le sujet, I'introspection est indispensable.
Reprenant deux ans plus tard, sous un autre angle, le méme pro-
bléme de la nature profonde de la conscience de devoir et de ce qui
la distingue de la conscience de la consigne, Bovet résume en dix
theéses présentées a la Société suisse des neurologues, dont les assises
se tenaient a Lausanne, ce qu’il appelle «les conditions psycholo-
giques de la conscience de devoir » 2. Or plusieurs de ces théses nous
éclairent singuliérement sur le murissement de ses idées. Il n’hésite
pas en effet — et a cette époque peu de psychologues auraient osé
se compromettre ainsi — a souligner I'importance primordiale de la
vie affective et il s’insurge contre les prétentions excessives d'une
sociologie envahissante qui voudrait tout ramener a des interactions
sociales. L’abus est ici manifeste, affirme-t-il, car « 'acceptation d'une
consigne par le sujet suppose toujours entre celui-ci et 'auteur de la
consigne un rapport suiz generis de nature affective, dont I’amour et
la crainte sont, a doses diverses, les constituants caractéristiques » 3.
Puis il insiste : « Déclarer que cet amour et cette crainte sont néces-
sairement d’origine sociale, c’est supposition gratuite ou pétition de
principe. » Enfin il revient a 1'idée qui lui est chére d'une psychologie
scientifique qui étudierait les faits moraux et cette psychologie, a ses
yeux, devra comporter les recherches psychanalytiques. Si I'on se
rappelle qu’en 1912, date ou il écrit ces lignes, I'ceuvre de Freud
est totalement inconnue en France ou le premier ouvrage traitant de

I PI1ERRE BOVET : La conscience de Devoir, p. 3II.

2z VIIe Réunion des 4 et 5 mai 1912 a Lausanne de la Société suisse de neuro-
logie : Les conditions psychologiques de la conscience de devoir.

3 Ibid., thése 8.



174 EDMOND ROCHEDIEU

la psychanalyse, celui d’Hesnard et Regis, ne paraitra qu’en 1913
et qu’a cette époque seuls deux congrés psychanalytiques avaient eu
lieu, 'un & Zurich en 1907, 'autre & Nuremberg en 1910, on appré-
ciera la parfaite information de Bovet et l'actualité de ses lectures.
A ses yeux, tenir compte de 1’école psychanalytique est une attitude
qui va de soi. Ecoutons-le : « Sans sortir de la science, il est tout
aussi légitime d’attendre de la biologie et de la psychologie (notam-
ment de la psychanalyse) que de la sociologie des lumieres nouvelles
sur la facon dont s’établissent les rapports qui, pour chaque individu,
conditionnent tout le systéme de ses devoirs. »

Une année s’écoule puis, en 1913, dans un article de la Revue
de théologie et de philosophie, il reprend la méme question, y ajoutant
une touche nouvelle déja sensible dans le titre, Le mystére du devoir 3.
Quelle est donc cette force secréte qui crée en ’homme le sentiment
du devoir ? Repoussant I'explication avancée par quelques théolo-
giens genevois — César Malan fils, Frommel, Fulliquet, G. Berguer —
qui voyaient dans le moi subconscient I'intermédiaire indispensable
de la grice divine qui sollicite la volonté humaine et y suscite le
sentiment d’obligation morale, Bovet aborde I'é¢tude du devoir en
le considérant uniquement comme un fait psychologique et en utili-
sant les méthodes inductives chéres aux sociologues. Dés lors le sen-
timent du devoir lui apparait comme constitué essentiellement par
un conflit de tendances d’une espéce particuliére et qui peut étre
réalisé expérimentalement. Ecoutons-le: « Je m’en suis aper¢u au
cours d’expériences d’association, aprés lesquelles je demandais au
sujet de décrire ce qu’il aurait éprouvé. Le sentiment de devoir faire
ou ne pas faire quelque chose, le remords ou la satisfaction du
devoir accompli, se retrouvaient dans le récit de ce qu’il avait éprouvé
en mille nuances qui suggéraient des rapprochements et des paral-
leles avec bien des vicissitudes de l'histoire morale de 1’humanité.
C’est que les ordres donnés avaient une forme identique a celle de
bien des lois civiles et morales. » 4

Dés cet instant une definition provisoire s'impose a lui — et nous
retrouvons dans ce provisoire la prudence de I'expérimentateur : « Le
sentiment du devoir est le conflit de deux tendances dont 'une pré-
sente un caractére constant : celui d’étre déclenché par une opération

1 Voir A. HESNARD : L’'euvre de Freud et son imporiance pour le monde
moderne. Paris, Payot, 1960, p. 20.

2 VII® Réunion des 4 et 5§ mai 1912 & Lausanne de la Société suisse de neuro-
logie : Les conditions psychologiques de la conscience de devoir, thése 10.

3 PierrRe BoveTr: Le mystére du devoir (Revue de théologie et de philo-
sophie, 1913, pP. 177-194).

4 Ibid., p. 190.



+ PIERRE BOVET 175

particuliére et d’évoquer, quand elle est contrecarrée, I'impératif qui
lui a donné naissance. » I

Toutefois ces impératifs sont des consignes dont le contenu oblige
I'individu, et non simplement des comportements basés sur l'instinct
ou sur des habitudes collectives. Le mystére du devoir ne se raméne
donc pas & une force impersonnelle qui émanerait de la société comme
telle, il ne réside pas dans une volonté sociale insaisissable, mais bien
dans les consignes regues puis acceptées. Or, pour quelle raison accepte-
t-on une consigne, sinon parce que l'individu qui la propose est une
personnalité socialement honorée, un ancien, un prétre, un chef ?

« Ce rapport d’homme a homme, mélange a doses variables d’ad-
miration, d’amour, de crainte, qui met un individu sous la dépen-
dance spirituelle d'un autre — wvoila, semble-t-il, le fait précis et
concret qui explique le sentiment du devoir et ses caractéres. »2 Si
bien que «le prestige de la loi ne s’explique que par le prestige de
la personne de qui nous la tenons » 3. Et Bovet de conclure : le mys-
tére du devoir, c’est en définitive le mystére du prestige des person-
nalités. Puis il remarque, tout en se félicitant de ce que ses vues
ne soient pas l'ultime explication, que son hypothése englobe en
réalité toutes les autres. Car elle tient compte, en premier lieu, de
la société et des « meneurs», des hommes a prestige ; puis elle fait
droit a la raison, non pas a la Raison abstraite mais bien a cette
raison vivante grice a laquelle chacune des consignes est élaborée
et pensée par des individus ; enfin elle n’exclut pas une action divine
concue comme celle d’'une volonté personnelle 4.

Pierre Bovet — et nous l’avions noté dans une autre occasion —
ne se fait pas faute ici de dépasser le fameux principe de I'exclusion
de la transcendance, en fait impraticable puisque tout croyant impre-
gne de sa foi les présuppositions prérationnelles qui commandent a
ses choix les plus objectifs, tout comme un incroyant développe une
métaphysique dont les négations religieuses ne sont en réalité que
des affirmations dépourvues d’objectivité. Soulignons cependant que
c’est au cours de cette étude, qui date de 1912, que Bovet esquisse,
en évoquant ce « mystére » du devoir, sa premiére tentative d’aborder
les problémes religieux. Or, nous le verrons, son expérience pédago-
gique lui révélera de plus en plus le role capital de la religion.

D’autre part, une derniére recherche de psychologie générale sur
Le respect, parue en 1917, marque bien les préoccupations nouvelles
du psychologue, puisque le sous-titre en est Essai de psychologie

P1ERRR BOVET: Le mystéve du devoir, p. 190.
Ibid., p. 192.
Ibid., p. 192.
Ibid., p. 193.

oW N -



176 EDMOND ROCHEDIEU

morale 1. Constatant & quel point le respect est un sentiment dont
I'objet est originairement une personne, un individu déterminé, senti-
ment ol la part de I'inconscient est considérable et qui inhibe et res-
treint habituellement l'activité du sujet, il lui découvre deux causes
inextricablement mélées, 'amour et la crainte, ce qui l'apparente a
la religion. Mais cette crainte et cet amour, Bovet refuse de les
ramener a de simples formes complémentaires, selon la formule freu-
dienne, d'un sentiment unique qui serait la libido. A ses yeux, une
observation beaucoup plus simple doit éclairer le psychologue : I'amour
et la crainte sont sous-tendus par un sentiment commun qui n’est
autre que 'admiration.

Par ailleurs — et Bovet y insiste — le respect présente des effets
sociaux : non seulement il assure la continuité d'une civilisation et
d’une culture, mais il contraint I’homme a des jugements de valeur
que l'on ne peut porter sans faire intervenir toute une conception
personnelle de la vie et du monde. D’autre part I'on découvre bien
souvent, chez un méme individu, la coexistence de plusieurs respects
rivaux et exclusifs, si bien que notre admiration peut aller successive-
ment ou méme simultanément a des respects contradictoires. Aussi
faut-il chercher & voir clair dans les motivations secrétes de nos res-
pects : nous ne les critiquerons efficacement qu’en établissant pour
nous-mémes des ordres de grandeur.

Au fond, conclut Bovet, une vie n’apporte la béatitude intérieure
que dans la mesure ou elle est dirigée par un sentiment que nous
ne pouvons plus discuter, par un respect qui est tenu pour « ultime ».
Et Bovet, parvenu a ce point d'une étude psychologique qu’il désire
maintenir sur le plan de la plus stricte objectivité scientifique, ne
peut s’empécher d’agir exactement comme le fit cinquante ans plus
tard un autre psychologue de Suisse romande, le professeur Charles
Baudouin, préoccupé lui aussi par le double souci de faire ceuvre
scientifique tout en réservant a la vie morale sa place légitime : il
évoque la légende de saint Christophe, qui porta sur ses épaules le
Christ enfant et qui, a 'instant ol ce fardeau 1'écrase, trouve auprés
de cet enfant le secours qui lui rend son ardeur 2. Et notre psycho-
logue écrit : « Il nous sera bien permis cependant de faire allusion
pour conclure a la fagon dont s’est terminée cette « quéte de Chris-
tofle » et celle de plusieurs de nos contemporains qui cherchaient avec
lui «le greigneur prince du monde », celui qui put étre I'objet d'un
respect inconditionné. Quand ils I'ont eu trouvé, cet idéal supréme :
Beauté, Vérité, Justice ou Amour — quand, devinant aux sentiments

I PIERRE BOVET : Le vespect, essai de psychologie morale (Revue de théologie
et de philosophie, 1917, p. 3-2I).
2 CHARLES BAUDOUIN : Christophe le Passewr. Paris, La Colombe, 1964.



t PIERRE BOVET b e

de leur cceur qu’il y avait 1a plus qu'une idée, une personne, ils lui
ont demandé son nom — plusieurs de nos contemporains ont, a leur
grande surprise, entendu la méme réponse que le bon géant de jadis :
« Christofle, ne te émerveille... Je suis Christ, ton roy, & qui tu sers
en ceste ceuvre. » I

Ces mots, qui expriment admirablement la place que désormais
les valeurs religieuses vont prendre dans la vie et I’ceuvre de Pierre
Bovet, ne doivent pas faire oublier qu’en d’autres circonstances celui-
ci demeure le psychologue expérimental aux exigences les plus strictes.
Telles seront les recherches qu’il entreprendra sur Les enfants vaga-
bonds et les conflits mentaux (1924) 2 ou sur Les instincts de 'enfant
(x927), bien qu’en cette derniére étude, ol I'auteur insiste sur la
portée pédagogique d'une connaissance approfondie de 'aspect bio-
logique de l'instinct, il montre que la religion est souvent associée
a des sublimations d’instincts, réussies ou manquées, ou a la cana-
lisation de telle ou telle tendance instinctive sur des voies béné-
fiques 3.

En 1917 cependant, I'important ouvrage sur L’imstinct combatif,
psychologre — éducation 4 constitue une étape décisive. En bref, tout
le volume révele une intention pédagogique, qui s’affirme de page
en page, puisqu’il s’agit, pour I’éducateur, d’utiliser au mieux le
dynamisme de l'instinct combatif, qu’il soit question du bien de
I'enfant ou de 1'équilibre social. Et Bovet ne se fait pas faute non
plus de montrer les conséquences funestes d'un instinct combatif mal
éduqué ou débridé.

Toutefois nous découvrons dans ce volume, mélées aux obser-
vations psychologiques et aux conseils du pédagogue plein d’expé-
rience, d’autres considérations qui sans conteste relévent de la psycho-
logie morale et de la vie religieuse. « J’appelle moraux, nous dit
I'auteur, des impératifs dans lesquels la préoccupation des consé-
quences n’intervient pas.»5 Partant de la, tout un chapitre est
consacré a l’éducation morale et aux habitudes chevaleresques que
sut exalter chez les jeunes, a 1'dge batailleur de ’adolescence, un
éducateur de génie tel que Baden-Powell.

Apreés avoir souligné qu’au fur et & mesure que la personnalité
s’enrichit, I'instinct de combat se complique en s’alliant a d’autres
instincts et qu’ainsi 'ennemi a combattre, pour ne citer que ce seul

* PIERRE BOVET : Le respect. Essai de psychologie movale, p. 20.

2 PIERRE BOVET : Enfants vagabonds et conflits mentaux (Journal de psycho-
logie normale et pathologique, Paris, 1924, p. 236-240).

3 PIERRE BOVET : Les instincts de U'enfant (Foi et Vie, 1927, p. 216-222).

4 PIERRE BOVET : L’instinct combatif. Psychologie — Education (Neuchatel,
Delachaux & Niestlé, 1917).

5 Ibid., p. 110.

I2



178 EDMOND ROCHEDIEU

exemple, cesse d’étre une personne concréte pour devenir tout ce qui
fait obstacle a 1'essor de 1’idéal, il note qu’au terme de cette déper-
sonnalisation apparait un programme moral qui fait sa part a chacun
des deux grandes attitudes morales, & I’amour et a la lutte, si bien
qu’'une haine implacable du mal va de pair avec une pitié indulgente
pour le coupable, victime des forces ennemies I.

Poussant plus avant I’analyse, Bovet se garde d’identifier la subli-
mation de l'instinct combatif avec 1’expérience religieuse ; au con-
traire, il met en lumiére leurs différences. D’une part, remarque-t-il,
I'expérience religieuse comprend d’autres données que ces éléments
de lutte, et d’autre part l'instinct sublimé tient une place considé-
rable dans nombre d’attitudes qui n’ont rien de spécifiquement reli-
gieux. Deés lors il faut admettre que I'expérience religieuse a deux
aspects : I'un d’abandon en vue de I'union avec la divinité, 'autre de
lutte dans son effort contre le mal. Les deux comportements se com-
plétent : la sublimation de l'instinct combatif y représente 1’élément
moral tandis que la sublimation de l'instinct sexuel en devient 1’é1é-
ment quiétiste. Et finalement Bovet s’interroge : ces deux instincts,
celui de lutte et celui d’abandon, que tant de faits nous montrent
étroitement unis, ne sont-ils pas deux formes d’'un méme élan vital,
dont l'expérience religieuse totale serait la sublimation intégrale ? 2

Ne trouvons-nous pas, dans ces propos qui sont antérieurs de
quatorze ans a l'ouvrage de Bergson sur Les deux sources de la morale
et de la religion, 'une des théses chéres & Bergson et qui deviendra
célebre précisément par la diffusion des Deux sources ?

LE PEDAGOGUE

Sous I'influence de ses responsabilités de pédagogue profondément
engagé dans son travail, puisqu’il s’agit pour Pierre Bovet, non seule-
ment d’éduquer des enfants, mais de former les maitres qui les édu-
queront, il introduit de plus en plus les valeurs morales et religieuses
dans ses recherches psychologiques. Et I'on ne s’étonnera pas si,
dans le domaine pédagogique, la méme évolution se produit.

Dans les débuts, ses travaux de pédagogue ne sortent pas des
limites habituellement assignées a ce genre d’écrits. Une étude sur
William James, en 1910, montre I'intérét que des éducateurs peuvent
retirer de la fréquentation de ce psychologue 3. En 1914, I’Apprécia-

* PIERRE BoVET: L'instinct combatif, p. 144.

2 Ibid., p. 174.

3 PIERRE BoVET : William James, psychologue. L'intérét de son ceuvre pour
les éducateurs. (Conférence a la Société pédagogique neuchiteloise, 24 sep-
tembre 1910.)



t PIERRE BOVET 179

tion objective de la valewr par les échelles de Thorndike T est une mise
au point utile ; et la note publiée 4 propos de vocabulaire 2, en 1916,
donne des renseignements intéressants sur une enquéte poursuivie
auprés d'un certain nombre d’enfants.

En 1917, nous I'avons dit, deux ouvrages marquent une approche
pleine de promesses, par des méthodes psychologiques nouvelles qu’il
met au point, de faits psychologiques peu étudiés, le respect et 'instinct
combatif dont les incidences pédagogiques sont évidentes. Et c’est
alors que les valeurs morales et religieuses, que les éducateurs ses
contemporains, suivant leur tendance philosophique, acceptent sans
critique ou repoussent sans examen, vont prendre place a la fois
dans 1'étude psychologique et dans la pratique pédagogique.

Mais ces préoccupations nouvelles n’empéchent nullement le direc-
teur de I'Institut J.-J. Rousseau de s’intéresser aux problémes de
pure pédagogie qui surgissent de toutes parts. Qu’il s’agisse de La
réforme scolaive de I’Université (1920) 3, de 'utilisation de la psychana-
lyse par les éducateurs 4, de sa participation au I17¢ Congrés inter-
national d’éducation morale en 1922, d’informer sur La psychologie et
lécole aux U.S.A.5 ou du Bilinguisme et éducation 6, en toutes cir-
constances notre psychologue-pédagogue sait étre présent et ses con-
tributions sont toujours appréciées.

Lorsqu’en 1932 il rédige la plaquette Vingt ans de vie, I'Institut
J.-J. Roussean de 1912 @ 19327, Pierre Bovet se mue en historien
qui sait puiser avec discernement dans la masse énorme de docu-
ments mis a sa disposition et qui rappelle alors a ses lecteurs que la
véritable origine de I'Institut doit étre cherchée, non pas dans une
décision des autorités chargées de I'instruction publique, mais dans
I’élan donné par Théodore Flournoy aux recherches de psychologie
expérimentale. Grace a cette impulsion contagieuse, un premier Sémi-
naire de pédagogie expérimentale est ouvert par Ed. Claparéde en
1906 puis, entrainés par la méme inspiration, ce seront, dés 1912, les
cours de I'Institut J.-J. Rousseau, ou I’enseignement ne cessera d’unir
la psychologie expérimentale a la pédagogie.

1 P1ERRE BoOVET : L'appréciation objective de la valewr par les échelles de
Thorndike, Avchives de psychologie, 1914.

2 PiErRRE BoVET: A propos de vocabulaire. Intermédiaive des éducateurs,
1916.

3 PIERRE BoOVET : La véforme scolaive de I'Université. Forum, Neuchitel,
Geneve, 1920.

4 P1ERRE BoVET: La psychanalyse et I'éducation. (1920).

5 PIERRE BOVET : La psychologie et I'école aux Etals-Unis (Stiftung Lucerna,
1927).

6 PIERRE BOVET : Bilinguisme et éducation (conférence publiée par le Bureau
international de I'’Education, Geneve, 1928).

7 PIERRE BoVET: Vingt ans de vie. L'Institut J.-]J. Rousseau de 1912 a
1932 (1932).



180 EDMOND ROCHEDIEU

Qu’il soit question des Origines fribourgeoises de l'enseignement
moral et civique *, de L’éducation philanthropique dans la Genéve de
Pictet de Rochemont *, des Ecoles nouvelles d’autrefois : Louis Perret
et les débuts de I'enseignement mutuel en Suisse frangaise 3, de Bergson
et le probléme de I'éducation 4+ ou d’informations précieuses sur Les
écoles paunvres d’hier et de demain 5 et du message spirituel laissé par
Pestalozzi 6, dans chacun de ces écrits les préoccupations morales et
religieuses se trouvent étroitement liées aux considérations pédago-
giques.

D’autre part, sur le plan technique de la pédagogie, Bovet ne
cesse d’apporter de judicieux conseils. Les devoirs de ['orienteur 7,
L’éducation du caractére et ses étapes8, L'éducation du caractére :
Baden-Powell 9, autant de brochures riches de séve et d’expérience,
ou toujours une solide armature psychologique étaie 1'édifice cons-
truit par le pédagogue.

Néanmoins, comme nous l’avions remarqué, plus augmente le
poids des responsabilités et plus le chercheur découvre I'importance
de la vie religieuse, plus il insiste sur 1'équilibre harmonieux qu’ap-
porte aux individus, et tout particulierement aux éducateurs, une
foi chrétienne authentique.

Déja dans son étude sur Le respect. Essar de psychologie morale ™,
nous avions vu Pierre Bovet proposer une explication qui englobe
non seulement la société et la raison, mais aussi 'action divine. Or,
aprés avoir mis en lumiére les divers conflits qui peuvent surgir, a
I'intérieur méme du christianisme, entre 1’obéissance a Dieu, qui veut
étre honoré sans restriction, et le respect dit & des étres humains,
Pierre Bovet conclut par une véritable profession de foi qu’il illustre,
nous l’avions relevé, par la légende de saint Christophe portant
I'enfant Jésus. Les dernieres lignes du commentaire méritent d’étre

t PIERRE BOVET : Les origines [ribourgeoises de ['enseignement moral et
civique (1932).

2 PIERRE BOVET : L’'éducation philanthvopique dans la Genéve de Pictet de
Rochemont (extrait de L’éducalion enm Suisse, 1938).

3 PIERRE BOVET : Ecoles nouvelles d’ autrvefois : Louts Pervet ef les débuts
de Uenseignement mutuel en Suisse frangaise (1938).

4+ PIERRE BOVET : Bergson et le probléme de I'éducation. Educateur et Bulletin
corporatif, 1941.

5 PiErrRE BOVET : Ecoles pauwvres d'hier et de demain. Revue des Sciences
pédagogiques, 1945.

6 P1ERRE BOVET : Il messaggio di Pestalozzi. Il Ponte, 1948.

7 PIERRE BOVET : Les devoirs de I'ovienteur (1934).

8 PIERRE BOVET : L’éducation du cavactéve et ses étapes. L’ Ecole mouvelle
frangaise, 1950.

9 PIERRE BoOVET : L’éducation du caractéve : quels enseignements pouvons-
nous tiver a cet égard de la méthode de Baden-Powell ? (A.R.E.A., Ferme-école
provinciale de Waterloo, Belgique, 1955).

1o Voir note 1, p. 12.



T PIERRE BOVET 181

citées, car elles nous montrent comment un pédagogue possédant a
fond son métier, aprés avoir sondé les problémes psychologiques qui
permettent une meilleure connaissance de 'enfant, est amené a inviter
d’autres éducateurs, non pas & de nouvelles recherches sur le plan
intellectuel, mais & se soumettre 3 un mode de vie tout imprégné
de foi chrétienne. « Pour ces petits, mettons-nous au service d’un
grand idéal. Respectons quelque chose et quelqu'un qu’ils puissent,
apres nous, respecter. De fagon que le respect que nous leur inspirons,
bien loin de contrecarrer celui qu’ils ressentiront a leur tour pour un
idéal inconditionné, les y prépare au contraire. Soyons nous-mémes
si respectueux de ce qui est souverainement respectable, que nos
enfants n’aient point a nous hair pour devenir disciples du Maitre
qu’ils choisiront. » *

Plusieurs articles et ouvrages importants témoignent de la valeur
que Pierre Bovet attachait aux questions de pédagogie religieuse.
Cependant c’est avant tout le volume intitulé Le sentiment religieux
et la psychologie de Uenfant, paru en 1925 puis réédité, avec quelques
adjonctions, en 1951, qui nous livre a cet égard les pensées les plus
intimes et la position particuliére de Pierre Bovet 2.

Notons dés I'abord de quel genre furent les enrichissements de
la deuxiéme édition. L’auteur s’en explique lui-méme. Sur certains
points, nous dit-il, le complément d’information est purement psycho-
logique et scientifique. Il s’agit de nouvelles découvertes, dans le
champ de la psychanalyse, sur le complexe d’(Edipe dont on s’apergoit
qu’il culmine entre cinq et six ans, ce qui corrobore ce que Bovet
avait relevé quant a la premiére crise religieuse de I’enfant. Puis des
précisions apportées par de récentes études sur 'ambivalence des
sentiments filiaux, I’apport des travaux de C. G. Jung sur le réle du
pére, de ceux de Pfister pour l'utilisation de la psychanalyse dans
I’éducation chreétienne, 'emploi du réve éveillé en pédagogie, enfin
la découverte, qu'il fit personnellement & la suite d'une lecture atten-
tive de I'ceuvre de Pestalozzi, de la place que prend chez cet auteur
I'expérience paternelle et filiale.

Mais d’autres développements touchent a des questions spirituelles
et religieuses, et c’est avec émotion que l'on écoute cet homme qui,
au soir de la vie — en 1951 Bovet a 73 ans — jette un regard en
arriére et voit surgir la figure de son pére. Grace a lui, nous dit-il,
«j’al vu plus clairement que ce n’était le cas vers le milieu de ma vie,
quelle est la fin de ’homme, comment le commandement d’amour,
qui résume en effet la loi et les prophétes, a été porté a une hauteur

r Ibid., p. 21.

2 PIERRE BoVET: Le sentiment religieux et la psychologie de lemfant.
(Deuxiéme édition refondue et augmentée, Delachaux & Niestlé, Genéve-
Neuchitel, 1951.)



182 EDMOND ROCHEDIEU

plus grande encore par le « commandement nouveau » du Christ, qui
est encore un commandement d’amour.». I

D’ailleurs Pierre Bovet a bien le sentiment de donner, dans cette
seconde édition d’'une ceuvre qui lui tient & cceur, comme un testa-
ment spirituel. Bien souvent, nous confie-t-il, des éducateurs placés
en face des probléemes délicats que pose la religion de I'enfant, I'ont
interrogé avec anxiété. Ce livre dira comment 1l leur a répondu,
«dans l'espoir que des réponses imparfaites dictées par une expé-
rience religieuse insuffisante aideront mes lecteurs a diriger leur regard
toujours plus haut » 2.

On sait les théses générales développées par 'auteur. Renongant
aux définitions logiques ou philosophiques de la religion, il préfére
s’en remettre a la méthode génétique. « C’est aux premiéres manifes-
tations du sentiment religieux non de 'espéce, mais dans l'individu
que nous proposons de recourir. » 3 Or ces expériences témoignent
d’une trés grande variété, qui déja se rencontre chez 'enfant. Pour-
tant un élément commun les unit quand il s’agit d’états d’ame enfan-
tins : le facteur personnel y joue un réle prépondérant et le monde,
aux yeux des petits, manifeste toujours une personne, si bien que
lorsque surgit 1'expérience morale de la faute, celle-ci sera toujours
conditionnée par des sentiments personnels. Dés lors, ne convient-il
pas de chercher l'origine du sentiment religieux dans le groupe des
sentiments personnels ?

Parmi ceux-ci, Bovet n’en découvre pas de plus primitif que le
sentiment filial qui d’abord s’adresse a la mére, puis trés rapidement
au peére, en qui I’enfant découvre un étre tout-puissant et omniscient,
auquel il voue sa premiére adoration. Bientdt cependant survient la
premiére crise religieuse, inévitable mais en méme temps bénéfique
puisqu’elle permet & 1'enfant de franchir une étape. L’expérience de
la vie 1'oblige en effet & reconnaitre que le pére n’est pas le dieu qu'il
imaginait ; et cette découverte lui permettra de transférer sur un étre
plus lointain les attributs merveilleux qu’il prétait a ses parents.

D’autre part, au cours de ce processus, 1'enfant passe de I'amour
exclusif de la mére & une autre sorte d’amour, celui qu’il éprouve
pour son pére souvent plus distant, et dans lequel s’introduit une
part de crainte. C’est de ce mélange d’amour et de crainte que va
naitre le respect, et c’est a 'existence de cette étape intermédiaire
que I'homme doit sans doute de concevoir Dieu comme un pére
plutdt que comme une mére, si tendrement qu’il en vienne a I’aimer.

Toutefois on constate que, dans certains cas, I’enfant peut arriver,
indépendamment de toute influence extérieure, a mettre dans la

! P1ERRE BOVET : Le sentiment religieux ot la psychologie de Uenfant, p. 7.
2 Ibid., p. 8.
3 Ibid., p. 14.



1 PIERRE BOVET 183

Nature, ou derriére la Nature, des personnes trés puissantes. Tel fut
le cas d’enfants sourds-muets, dont le besoin d’adoration se tourna
vers le Soleil ou la Lune.

Si les idées de 1'enfant, lorsqu’il cherche a donner une expression
a ses croyances, sont parfois étranges, ses expériences religieuses sont
en revanche singuliérement profondes. Et Bovet ne se fait pas faute
d’apporter & 'appui de cette affirmation toute une série de récits
savoureux. D’ailleurs, au total, 'enfant n’est-il pas trés prés de nous
dans le domaine religieux, « participant avec nous de la grace divine »
bien avant qu’il ait terminé son instruction religieuse ?

Pourtant il ne faut pas oublier — et c’est maintenant le péda-
gogue qui parle en Bovet — que « les images difformes de la divinité,
qui se tracent dans I'esprit des enfants, n’y restent toute leur vie
que si 'enseignement et I’exemple qu’ils regoivent de ceux qui furent
leurs premiers dieux les empéchent de s’en dégager » 1.

Certes, 1'éducation religieuse risque toujours d’étre un asservisse-
ment. Mais une éducation chrétienne véritable saura maintenir vivant
le respect de la personne humaine et de son mystére. C’est en plagant
trés haut I'idéal du Maitre seul digne d’étre servi, que ce service
deviendra une « parfaite liberté ». L’éducation authentique implique
toujours une reconnaissance de la valeur de la personnalité indivi-
duelle. Mais, soyons-en conscients, entretenir chez nos enfants et en
nous-mémes ce respect pour des hommes libres, c’est les engager a
admirer beaucoup d’hérétiques et de martyrs et, qui sait ? & souffrir
avec eux.

Quant a 1’éducation proprement chrétienne, c¢’est 1’éducation reli-
gieuse qui s’inspire du Christ, de son enseignement aussi bien que
de son exemple. Et Pierre Bovet tient & mettre en relief & ce propos
«l'accord de ce que Jésus lui-méme place au centre de son enseigne-
ment avec ce que l'histoire du développement religieux de l’enfant
nous a conduit a considérer comme 1'étape finale : I’attribution des
perfections paternelles & Celui dont toute famille, toute patrie tire
son nom » 2.

Mais sachons veiller & ce que cette éducation ne verse pas dans
un intellectualisme desséchant, ce qui trop souvent fut le cas dans
les catéchismes réformés ot toujours 1’'on insiste sur la nécessité de
connaitre Diew, mettant I'accent sur le dressage de 'intelligence alors
qu’il importerait avant tout de former I’enfant 4 aimer Dieu et a
aimer son prochain.

A cet égard, I'éducation chrétienne devra se présenter comme une
éducation fonctionnelle, au sens ou Claparéde entendait ces termes.

! PIERRE BOVET : Le sentiment veligieux et la psychologie de Uenfant, p. 79.
2 Ibid., p. 108-109.



184 EDMOND ROCHEDIEU

Autrement dit, elle envisagera les processus mentaux comme des
fonctions qui entrent spontanément en jeu lorsque sont présents
certains besoins . Par conséquent il suffira, pour rendre 1’enfant actif
dans son attention, de le placer dans des circonstances propres a
éveiller ces besoins, ces désirs. Dans une pareille perspective 1'éduca-
teur se rappellera que beaucoup de récits de I'histoire sainte reten-
tissent dans le subconscient des enfants, y suscitant des sentiments
apparentés au sentiment filial, autrement dit au sentiment religieux.
« Deviens ce que tu es. » Cette vieille maxime de Pindare, reprise
par la suite par plus d'un philosophe, reste vraie dans le domaine
de 1’éducation : « Toute éducation qui atteint son but conduit a la
restauration de l'unité intérieure compromise, désormais placée au
service d'un grand idéal. » 2 Tel devrait étre le cas d’une éducation
chrétienne bien conduite, puisque par son moyen le sentiment reli-
gieux, prolongement de I’amour filial et de ce fait indéracinablement
ancré dans toute Ame humaine, trouve son plein épanouissement.

LE PHILOSOPHE

On s’en souvient : la thése de doctorat de Pierre Bovet traitait
du Dieu de Platon. Cette étude chevauchait deux domaines, la philo-
sophie et la religion. Mais nous avons vu l'ampleur que prirent, au
cours des années, les préoccupations religieuses chez Pierre Bovet.
Une question se pose donc : qu’est-il advenu de sa réflexion philo-
sophique ?

Bien qu’entrainé per forza dans les eaux de la psychologie et de
la pédagogie, Bovet n’a jamais cessé de s’intéresser a la philosophie.
Dés son arrivée a Neuchatel, comme successeur du professeur Muri-
sier a la chaire de philosophie et de psychologie, il donne une étude
sur Le premier enseignement de la philosophie @ Neuchdtel 3. La méme
année il s’intéresse & Léon Bourgeois : son projet d’édition des ceuvres
de Leibnitz 4. Puis, en 1907, c’est une communication sur La vocation
de Socrate 5, suivie en 1909 d'un examen de La philosophie d’Ernest

I On notera la ressemblance frappante entre ce qui est dit ici des fonctions
et ce que C. G. Jung attribue aux archétypes.

* PIERRE BOVET : Le sentiment veligieux et la psychologie de Uenfant, p. 145-
146.

3 PIERRE BOVET : Le premier enseignement de la philosophie a Neuchdtel, 1731
(legon d’ouverture, Académie de Neuchatel, 22 avril 1904).

4 PIERRE BovEeT: Léon Bourgeois : son projet d’édition des ceuvres de Leibnitz
(1904).

5 PIERRE BOVET : La vocation de Socrate (1907).



' PIERRE BOVET 185

Nauille 1, que complétent en 1911 deux articles importants sur La
philosophie de M. Bergson?2.

QUVERTURE AU MONDE

Mais d’autres problémes encore, qui tranchent avec l'étroitesse
relative du cadre intellectuel ou Pierre Bovet évoluait, ont sollicité
a plus d’une reprise sa pensée, 'entrainant vers la littérature, les
sciences, la linguistique ou les questions internationales.

Deés 1904, c’est un article sur Mariano, moderniste italien 3. Puis,
en 1917, il s’évade en compagnie d’'un ami, G. Du Pasquier, dans
une Récréation mathématique : le jeu de la Ziggurat 4. Viennent des
considérations sur La langue auxiliaire internationale : espéranto ou
basic ? 5, deux études sur Comenius, 1'une datée de 1943, Jean Amos
Comenius, un patriote cosmopolite 6, 1’autre écrite en 1957, Comenius
UEuropéen 1. A quoi s’ajoutent des pages A la mémoire de Frank
Abauzit 8 dans lesquelles Bovet apporte I’émouvant témoignage d’une
amitié qui fait revivre celui qu’il a connu. En 1938, la question juive
devient aigué; il la traite avec courage et générosité: Ce que les
Juifs sont pour nous 9.

Enfin I’édition des Lettres de Vinet 10, deux volumes de la nouvelle
édition parus en 1948, occupent les loisirs d'une studieuse retraite,
auxquelles se joignent tout naturellement un important article sur
Neuchdtel et Neuchitelois dans la corvespondance et les agendas
d’Alexandre Vinet 11, ainsi qu’'en 1950 Un chapitre inédit de la vie de
Vinet : son voyage et son séjour dans le Midi de la France dans I'été
1825 12,

* PIERRE BoOVET : La philosophie d’Ernest Naville. Coenobium, 1909.

3 PIERRE BOVET : La philosophie de M. Bergson. Semaine littévaire, octobre
IQII.

3 PiErRRE BOVET : Efude sur Mariano, Italien modeyniste. Foi et Vie, 1904.

4 PIERRE BoVvET et G. DU PASQUIER : Récréation mathématique : le jeu de
la Ziggurat (1917).

5 PIERRE BOVET : La langue auxiliaire internationale. Espéranto ou basic ?
Revue internationale de pédagogie, 1932-1933.

¢ PIERRE BOVET: Jean Awmos Comenius, un patriote cosmopolite. Genéve, 1943.

7 PIERRE BoVET : Comenius I Européen. Vie protestante, avril 1957.

8 PiERRE BoOVET : 4 la mémoire de Frank Abauzit. Revue de théologie et de
philosophie, 1939.

9 P1ERRE BOVET : Ce que les Juifs sont pour nous. Revue juive de Genéve,
1938.

10 Lettres de Vinet, volumes I et II, éditées par PIERRE BovEeT, Lausanne,
Payot, 1948.

11 PIERRE BOVET : Neuchdtel et Neuchdtelois dans la correspondance et les
agendas d'Alexandre Vinet. Neuchatel, 1945.

12 PIERRE BOVET : Un chapitre inédit de la vie de Vinet. Son voyage et son
séjour dans le Midi de la France dans I'été 1825. Bulletin de la Société de I’ Histoive
du protestantisme frangais, 1950.



186 EDMOND ROCHEDIEU

LE CROYANT

A plusieurs reprises, nous avons eu l’occasion de relever & quel
point la foi personnelle de Pierre Bovet a contribué au développe-
ment harmonieux de sa pensée, donnant a ses recherches tant de
psychologue que de pédagogue une orientation particuliére qui finale-
ment le dirigea, muni de toutes les ressources de son expérience, sur
des sentiers demeurés jusqu’alors & peu prés inexplorés.

Il est donc normal qu’au terme de cette notice nous disions, en
quelques mots discrets, ce que fut sa foi personnelle, démarche sin-
gulierement facilitée par plusieurs de ses écrits, bien qu’en ces ques-
tions les documents les plus siirs et les plus révélateurs seraient les
confidences qui jaillirent spontanément dans les lettres que Pierre
Bovet adressait a ses intimes.

Pourtant, utilisant ce qui a été publié par les soins de 'auteur,
nous pouvons nous faire une idée du climat spirituel qui fut le sien.

Un premier écrit lui fait prendre position dans une question reli-
gieuse qui se débattait a 1'époque, soulevant bien des passions dans
le pays de Neuchatel, celle de la séparation de I’Eglise et de I’Etat.
Mais un point compliquait le probléme : de nombreux partisans de
la séparation estimaient indispensable une confession de foi. Quelle
sera, dans ces conditions, I’attitude de Bovet ? I11’expose avec netteté,
joignant '’humour & la rigueur des arguments, dans une petite bro-
chure parue en 1906, La séparation et I’Eglise nationale *. S’y posant
en fervent partisan de I’Eglise nationale, il en résume les principes
en quelques théses qu’il développe par la suite. La base de I'Eglise
nationale est triple : 1) Une entiére liberté de doctrine : « La cons-
cience de 1l’ecclésiastique est inviolable ». 2) L’indépendance a peu
prés compléte de I'Eglise locale, ce qu’on est convenu d’appeler le
congrégationalisme. 3) La porte grande ouverte a tous, le multitu-
dinisme.

Sur tous ces points son accord est complet. Puis il met I'accent
sur l'erreur que constituerait a ses yeux l'introduction d’une confes-
ston de foi. Les statuts de I'Eglise, estime-t-il, doivent étre, non pas
un résumé des croyances indispensables, mais la proclamation d’un
idéal de vie et d’activité, un programme qui invite a marcher et a
conquérir. Avec éloquence, il proclame 'entiére liberté doctrinale et
sur ce point sa conclusion est significative, dans laquelle d’ailleurs il
glisse un mot de Tomy Fallot :

« Oui, je l'avoue, quand je cherche a deviner ce que le siécle qui
vient de s’ouvrir apportera de beau, de grand et — pour autant que

! PIERRE BOVET : La séparation et I'Eglise nationale. Delachaux & Niestlé,
Neuchitel, 1906.



t PIERRE BOVET 187

quelque chose est nouveau — de nouveau au monde, j'aime & me
représenter une époque ol les Eglises fondées sur des confessions
de foi, qui t6t ou tard divisent, auront été remplacées par des sociétés
religieuses telles que « lorsqu'un homme voudra en devenir membre,
on ne lui demandera pas: « Que penses-tu de Jésus ? » mais : « Que
veux-tu faire pour lui ? » (Fallot : Les fraternités de demain ») 1. Puis
il conclut : « Tous ceux que les credos alarment et repoussent, mais
que la parole et la personne du Christ troublent dans leurs consciences
et qui veulent s’inspirer de lui dans leur vie, viendraient y chercher
ce dont ils ont besoin. » 2

Peut-on signaler ici I'impression que produisit cette brochure sur
I'une des personnalités dont les antennes intuitives «sentaient » le
mieux ce qui se passait dans le secret des cceurs au pays romand,
René Guisan, le futur professeur de théologie aux deux Facultés
vaudoises ? A cette époque il luttait de toutes ses forces au sein de
I’Eglise libre vaudoise pour que celle-ci se décidat a laisser tomber
toutes les affirmations doctrinales de sa Confession de foi. Dans une
lettre du 4 février 1906, Guisan écrit : « La brochure de Bovet, si
laique, si simple, est aussi un signe des temps. »3

Dans une étude présentée a Grandchamp en 1944, au cours d’une
retraite, Pierre Bovet exalte ce qu’il appelle «le commandement
d’amour » 4. Analysant avec pénétration ce sommet de la piété dont
il détaille les difficultés quotidiennes, notre psychologue, loin d’y
découvrir une totale impossibilité qu’expliquerait la nature corrom-
pue de I’étre humain, y voit au contraire une providentielle possibilité
d’épanouissement pour la personnalité créée par Dieu en vue d’une
fin pareille. « Les commandements d’amour, déclare-t-il a ses audi-
teurs, ont, dans notre nature, des racines profondes. Dieu a fait
I’homme a son image. » 5 Aussi ne peut-il cacher son profond regret
de ce que tant de catéchismes et d’ouvrages théologiques, dans notre
protestantisme réformé, perdent de vue ce commandement d’amour,
négligent de citer les textes qui s’y référent. « Dans les 4000 passages
bibliques auxquels renvoie I'Institution chrétienne de Calvin, ces deux
versets de saint Jean (I Jean 4 : 7-8) ne sont jamais mentionnés. Dans
les vingt et un volumes de 1’Encyclopédie théologique de Herzog,
le texte « Dieu est amour» est cité une seule fois, & propos de la
bulle Unigenitus qui met en garde ceux qui en abusent. » Et Bovet
ajoute a ces deux exemples ce qu’il appelle une vérification toute

1 PIERRE BOVET : La séparation et I'Eglise nationale, p. 21.

z Ibid., p. 22.

3 René Guisan par ses lettres. Lausanne, La Concorde, 1940, II, p. 17.

4 PIERRE BoVET: Le commandement d’amour. Cahiers protestants. La
Concorde, Lausanne, 1944.

5 Ibid., p. 12.



188 EDMOND ROCHEDIEU

fraiche : « Les 129 réponses du Catéchisme de Heidelberg sont étayées
par 800 passages : une trentaine sont empruntés a la premiére épitre
de saint Jean, mais « Dieu est amour » n’en est pas. »?

Dés lors il laisse percer son inquiétude, et c’est autant le croyant
que l'éducateur qui conjointement prennent la parole, ce qui rend
Pavertissement d’autant plus grave: « Les enfants de nos contrées
ont, pendant deux siécles, appris leur religion dans le catéchisme ;
leur a-t-on laissé ignorer que Dieu est amour ? » 2

Pour terminer, nous pensons ne pouvoir mieux faire que repro-
duire un passage de la causerie d’adieux que Pierre Bovet fit & Radio-
Geneve, le 12 juin 1944. Le titre de I'entretien était déja tout un
programme : Quelle sera demain la tdche des éducateurs ? Dans un
temps qui lui était strictement limité, le pédagogue formé aux disci-
plines de la psychologie scientifique apporte un dernier message a
I'« auditoire invisible » qui pendant des années a suivi ses causeries.
Nous imaginons facilement que les paroles prononcées en pareille
circonstance ont été pesées et choisies avec soin, et que seul ’essentiel
a passé sur les ondes. Aprés avoir rappelé que la question posée,
Quelle sera la tiche des éducateurs, demain ? est une question de portée
mondiale et qu’elle comporte, entre autre élément, une éducation
pour la paix qui empéche le retour des carnages et des désastres
suscités par la guerre (nous sommes en juin 1944), Bovet mentionne
tout d’abord qu’en éducation tout se tient, car c’est de la personne
humaine qu’il s’agit et celle-ci, malgré les différences, reste une. Puis
il remarque qu’aucun probléme d’éducation ne peut étre pris au
sérieux sans qu’aussitot I'on ne soit entrainé sur le plan social.

Enfin — et c’est le troisitme point par lequel I'orateur conclut
sa causerie, et ceci lui confére une solennité particuliére :

« Rien comme une tache éducative qui lui tient a coeur ne conduit
un homme ou une femme a sentir la précarité de son effort, I'insuffi-
sance des précautions les plus adroites, des mesures les mieux rai-
sonnées, des intentions les plus pures. Rien ne le porte plus stirement
a sentir le besoin de forces supérieures aux siennes, a y croire, a y
recourir.

» Quelle sera demain la tache des éducateurs ? — Implorer le
secours d’En-Haut.

» Qui suis-je, moi, pour vous dire ces choses ? Mais, puisque ceci
est un discours d’adieu, je ne pouvais pas ne pas vous les dire. »3

Genéve, janvier 1967. EpMoND ROCHEDIEU.

1 PIERRE BOVET : Le commandement d’amour, p. 1I.

2 PIERRE BOVET : Quelle sera demain la tdche des éducatewrs ? Educateur
et Bulletin corporalif, 9 septembre 1944.

3 PiERRE BoOVET: ibid. p. 52I.



	Pierre Bovet (1878-1965)

