
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 17 (1967)

Heft: 3

Nachruf: Pierre Bovet (1878-1965)

Autor: Rochedieu, Edmond

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


t PIERRE BOVET

(1878-1965)

D'autres ont déjà évoqué l'attachante personnalité de Pierre Bovet,
faisant revivre ou l'ami, ou l'homme attaché à Grandchamp, ou le
fondateur, avec Edouard Claparède, de l'Institut J.-J. Rousseau. On
a montré aussi son action dans les mouvements pacifistes et les
multiples contacts qu'il a cherchés puis maintenus avec tant de compatriotes

ou d'étrangers, les utilisant souvent pour s'efforcer de reconstruire

sur des bases plus saines notre monde ébranlé par deux guerres
générales.

Nous voudrions, dans ces pages, insister plus particulièrement sur
les qualités de psychologue et d'éducateur que Pierre Bovet eut à
cœur de développer sans cesse, tant par l'étude que par la pratique.

Sa modestie et l'effacement volontaire dont il fit preuve durant
les vingt années de retraite qu'il vécut dans le cadre d'une résidence
campagnarde, ont parfois fait oublier le rôle qu'il a joué, placé comme
il le fut, au premier rang des luttes d'idées et de méthodes. Son
influence fut considérable et ne doit pas être sous-estimée. Or, si l'on
n'y prend garde, les nouvelles générations ignoreront ce que
représentèrent, en leur temps, les contributions originales d'un esprit auquel
notre époque actuelle est plus redevable qu'eUe ne le soupçonne.

Dans un hommage rendu tout récemment au professeur Jean
Piaget, qui pendant douze ans fut le collaborateur de Pierre Bovet
à la direction de l'Institut des sciences de l'éducation puis son
successeur, le professeur Paul Fraisse rappelait qu'au dernier Congrès
international de psychologie de Moscou, en été 1966, Jean Piaget
lui-même avait relevé que si toutes les parties de la psychologie
étaient à l'heure actuelle bien explorées, un domaine cependant faisait
exception, le champ très vaste de l'affectivité ». Or c'est précisément

1 Allocution du recteur. Hommage à Jean Piaget. Georg, Genève, 1966,
p. 17-18.



f PIERRE BOVET 167

aux problèmes de la vie affective que Pierre Bovet a consacré ses

principaux travaux, employant sa vaste expérience pédagogique et
sa parfaite maîtrise des techniques psychologiques à pénétrer le secret
des réalités morales et religieuses. Ayant eu, longtemps avant d'autres
psychologues, l'intuition puis la certitude solidement motivée que la
vie affective, sous le double aspect des valeurs morales et des
transformations que produit chez un individu une foi rehgieuse authentique,

méritait une étude attentive de la part des psychologues armés
de méthodes d'investigation ayant fait leurs preuves, Pierre Bovet
se mit à la tâche, et la moisson rapportée, qui d'ailleurs ne fut au
moment même appréciée ni des théologiens protestants ni des psychologues

de métier, constitue bel et bien un apport considérable à la
connaissance psychologique de la vie affective de l'homme, dont ni
les expérimentateurs ni les observateurs ne s'étaient beaucoup souciés.

Mais avant d'indiquer comment Pierre Bovet fut amené à centrer
de plus en plus ses recherches psychologiques sur les problèmes
moraux et religieux, il convient de rappeler, très succinctement, dans

quel cadre intellectuel se poursuivit son activité.
Né le 5 juin 1878, il obtint en 1902 le grade de docteur es lettres

de l'Université de Genève, par la soutenance d'une thèse de valeur
sur Le Dieu de Platon d'après l'ordre chronologique des dialogues 1.

Puis, de 1903 à 1912, nommé à la succession d'Ernest Murisier, il
enseigne la philosophie et la psychologie à l'Université de Neuchâtel.
C'est alors que survient l'appel d'Edouard Claparède à collaborer à

l'Institut Jean-Jacques Rousseau ouvert en octobre 1912, et dont il
assumera la direction de 1912 à 1944. Conjointement à cette activité
administrative, Bovet occupe pendant vingt ans la chaire de psychologie

expérimentale à l'Université de Genève, de 1920 à 1940, devenant

professeur ordinaire des sciences de l'éducation à cette même
université de 1920 à 1944. Ayant pris sa retraite en 1944, il se retire
dans le domaine familial des bords du lac de Neuchâtel, où la
Communauté de Grandchamp et la Maison de retraite spirituelle qui lui
est adjointe deviennent son centre de rayonnement.

Ajoutons à ces brèves indications qu'en de nombreuses occasions

il eut la possibilité de parcourir l'Europe, entrant en rapport direct
avec les personnalités les plus diverses et que trois grands voyages
hors d'Europe contribuèrent puissamment à lui faire prendre
conscience des grands problèmes qui se posent actuellement à notre
monde. Tout d'abord, de juiUet à octobre 1934, une visite en Afrique
au cours de laquelle il prononça plus de trente conférences devant des

auditoires toujours différents et dont il revint docteur honoris causa

1 Le Dieu de Platon d'après l'ordre chronologique des dialogues. Genève,
Kündig et Paris, Alcan, 1903.



l68 EDMOND ROCHEDIEU

de l'Université de Witwaters-Rand. Puis, de juillet 1937 à février
1938, ce fut le tour du monde, avec de longs arrêts principalement
aux Indes, à Ceylan, en Australie et en Tasmanie, dont les Universités

de Sydney et de Tasmanie lui conférèrent la maîtrise es arts
honoris causa. Enfin un voyage au Brésil en 1952 le conduisit de
Sâo Paulo à Bel Horizonte et Bahia, qui furent les principales étapes
de son rôle de conférencier.

Rappelons encore, pour être complet, que de 1913 à 1950 Pierre
Bovet fut membre du comité de rédaction de la Revue de théologie
et de philosophie de Lausanne et qu'au moment où la mort le surprit,
il préparait un ouvrage sur Grammaire et morale, revenant ainsi à
l'un de ses intérêts permanents, sans doute hérité de son père, à
savoir l'étude des langues et du langage.

Tel fut le cadre académique dans lequel se déploya l'activité de
Pierre Bovet. Est-il besoin de souligner que celle-ci fut essentiellement

celle d'un psychologue et d'un pédagogue Cependant, comme
nous l'avons déjà noté, Pierre Bovet fut amené très rapidement à
faire un choix parmi les multiples problèmes qui sollicitaient son
attention et à s'inchner avec prédilection sur les mystères de la vie
morale, puis de la vie religieuse.

Toutefois, en un certain sens, cette préoccupation apparaît déjà
dans le premier ouvrage que nous venons de mentionner, sa thèse
de doctorat sur Le Dieu de Platon. En effet, si Bovet pousse très
loin à cette occasion le souci d'exactitude philologique et s'il tire
effectivement des renseignements de grand intérêt de l'examen minutieux

de l'ordre chronologique des dialogues — et nous trouvons ici
la minutie du savant ne laissant échapper aucun détail, même le
plus minime — il dépasse l'aspect formel de sa recherche pour déboucher

sur les problèmes essentiels, en l'occurrence le problème
religieux. La position de Bovet, encore au seuil de sa carrière universitaire,

est typique à cet égard et laisse entrevoir une parfaite
indépendance de jugement dès qu'il s'agit de questions où la vérité est
en jeu. Ne craignant pas de s'opposer à l'un des grands maîtres de

l'époque, le philosophe Alfred Fouillée, qui déniait au Dieu de Platon
tout caractère individuel et personnel dans ses rapports avec l'homme
et prétendait ne découvrir en lui que « l'unité de toutes choses dans
la perfection » *, Bovet, tout en admettant les réserves qui s'imposent

quant aux termes employés, déclare catégoriquement : « Le
Dieu de Platon est réel, individuel et personnel ; c'est une âme par-

1 Alfred Fouillée : La Philosophie de Platon. Paris, 1869, 1888.



t PIERRE BOVET 169

faite. » D'ailleurs il a pleinement conscience de rompre sur ce point
avec les vues traditionneUes des historiens de la philosophie. Certes,
le premier système de Platon, la théorie des idées, ne réserve aucune
place à un Dieu personnel et individuel et rien n'autorise à l'identifier

à l'idée du bien, comme d'aucuns l'avaient voulu faire. Mais
la pensée de Platon ne s'est pas arrêtée à la théorie des idées ; une
réforme de sa doctrine s'opère qui bientôt fera passer au premier
rang les préoccupations relatives à l'âme, à la cause et au mouvement.

C'est alors que le besoin même d'avoir, réalisées quelque part,
ces notions parfaites que sont les idées, pousse Platon à admettre
une âme parfaite, qui est Dieu. Or ce Dieu est en même temps la
cause universelle et première, il est créateur du monde. « C'est ainsi,
conclut Bovet, que Dieu est, pour la première fois, invoqué dans un
système comme principe d'explication. A ce moment il entre dans
la philosophie. Il n'en sortira pas de longtemps. »

Si nous avons tenu à citer les thèses principales de ce premier
ouvrage de Pierre Bovet, c'est que nous y trouvons, comme préparées

dès 1902, les grandes lignes de la carrière du psychologue-
pédagogue qu'il sera : partant de l'objectivité scientifique la plus
rigoureuse — ici l'examen philologique comparatif des dialogues de
Platon, plus tard l'observation psychologique la plus exacte — il
sait utiliser les résultats obtenus pour se pencher sur d'autres
problèmes — dans sa thèse le sens profond de la croyance en Dieu chez
Platon, plus tard le mystère de l'acte moral chez les sujets qu'il
observe ou les enfants qu'il enseigne, et comment se développe en
eux la piété.

Or, qu'il s'agisse de juger avec équité la religiosité d'un philosophe
païen ou d'aborder l'étude psychologique d'un domaine laissé
volontairement à l'écart par d'autres psychologues expérimentaux sous
prétexte qu'aucune mensuration n'en est possible, Pierre Bovet ne
craint pas de braver les préjugés positivistes de son temps, persuadé
que la poursuite de la vérité possède en elle-même sa récompense
et qu'un jour viendra où ce qui paraissait ne devoir être qu'une
tentative utopique sans lendemain, puisque cette recherche se situait
en dehors des engouements du moment, révélerait au contraire une
ouverture vers des horizons nouveaux.

Débordé de travail, car il assume allègrement les charges de direction

d'un institut où pour la première fois la psychologie est étroitement

hée à la pédagogie, car il se dépense de tous côtés en voyages
et conférences, collabore à de nombreux périodiques et multiplie les
contacts personnels, Pierre Bovet apparaît au premier abord comme
un excellent pédagogue doublé d'un psychologue parfaitement averti
des problèmes de son temps. Fut-il davantage Trouvons-nous dans
ses écrits cette flamme insohte qui soudain fait tressaillir, avertissant



170 EDMOND ROCHEDIEU

que l'œuvre qui mûrit est autre chose qu'un bon résumé du savoir
contemporain, qu'elle contient une pensée originale et que, de ce
fait, elle apporte des matériaux nouveaux à l'édifice jamais achevé
de la Sagesse humaine

C'est ce caractère de nouveauté et d'originalité que nous
voudrions mettre en lumière, persuadé que l'humihté, qui chez lui ne
cessait de grandir alors que passaient les années, a sans doute
desservi Pierre Bovet dans l'appréciation de ses contemporains. En
particulier nous aimerions montrer comment les préoccupations d'ordre

moral et religieux, loin de rétrécir son champ visuel, furent au
contraire à l'origine d'une ouverture au monde sans cesse accrue et
l'incitèrent à mettre au point des méthodes permettant une étude
de la vie morale et des comportements rehgieux qui puissent être
acceptées par les psychologues et utilisées par les pédagogues.

LE PSYCHOLOGUE

C'est à l'occasion de son enseignement à l'Université de Neuchâtel,
de 1903 à 1912, alors qu'il occupe la chaire de philosophie et de
psychologie, que Pierre Bovet aborde de plein front les problèmes
psychologiques. On se rappelle qu'il y succédait à Ernest Murisier,
l'auteur d'un ouvrage sur Les maladies du sentiment religieux I, paru
en 1901 et qui fut l'un des premiers écrits français traitant de psychologie

religieuse.
Dans l'article qu'il consacre à son prédécesseur, un an après son

installation, soit en 1904, Pierre Bovet précise immédiatement les
limites qu'il assigne à la psychologie religieuse, afin de dissiper à
l'avance tout malentendu. La science nouvelle, déclare-t-il, doit
appliquer ce que Théodore Flournoy a défini sous le nom de principe
de l'exclusion de la transcendance. Dès lors elle ne se posera même pas
la question de trouver dans l'étude des phénomènes religieux des

arguments en faveur de l'existence de Dieu. Demeurant déterministe
comme toutes les sciences, « la psychologie s'interdira de faire intervenir

un absolu à aucun point de ses coordinations, mais eUe ne
menacera point pour cela la foi, parce que, phénoméniste et se
reconnaissant telle, comme toute science sincère, elle avouera hautement
qu'elle ne peut se prononcer sur la réalité intégrale »2.

Si Bovet est resté fidèle à cet idéal d'objectivité scientifique toutes
les fois qu'U se cantonnait dans des recherches de psychologie générale,

nous verrons que ses expériences d'éducateur et surtout son

E. Murisier : Les maladies du sentiment religieux. Paris, Alcan, 1901.
Pierre Bovet : Ernest Murisier. Lausanne, Bridel, 1904, p. 25.



f PIERRE BOVET I7I

activité de directeur responsable de la formation de futurs
pédagogues lui firent bientôt découvrir que la foi religieuse et les absolus
qu'eUe exprime sont des facteurs qui précisément exercent un rôle
de coordination, si bien que le psychologue ne peut les ignorer sans
mutiler du même coup la réahté psychologique. La pratique
journalière d'une psychologie tout imprégnée de préoccupations pédagogiques

l'obhgea à constater que la prétention proclamée par certains
hommes de science de ne se point prononcer sur la réalité intégrale
est une prétention illusoire, car l'absence d'opinion, en cette matière,
constitue déjà une option métaphysique.

D'ailleurs cette expression exclure la transcendance est apparue
par la suite comme excessive et prêtant à malentendu. Chez Flournoy
le mot exclusion n'était nullement synonyme de négation. Dès lors,
comme l'a remarqué judicieusement Pinard de la Boullaye, n'eût-il
pas été plus sage d'utiliser l'ancienne terminologie philosophique et
de remplacer le verbe exclure par le terme réserver '

Quoi qu'U en soit et comme le reconnaît le Dr Ch. Odier, psychanalyste

de renom : « Tôt ou tard, un moment arrive où le psychothérapeute,

si imbu soit-il de ses principes scientifiques, doit devenir
humain. Qu'il le veuiUe ou non, sa fidélité à sa mission thérapeutique
le contraint à des infidélités à sa mentalité objective... Remplissant
ce devoir professionnel, il se départit évidemment de sa neutralité
méthodique dans la mesure même où le savant cède en lui la place
à l'homme. » 2

Six ans après l'étude sur Murisier, Pierre Bovet donnait sa
première contribution de psychologie scientifique, par des observations
sur L'originalité et la banalité dans les expériences collectives d'association

3. Il s'agit là d'une recherche purement expérimentale poursuivie
avec toute l'objectivité requise sur quatre groupes de dix élèves.

Or — et ce détail vaut d'être relevé — ce fut à l'occasion d'une
autre expérience tout aussi objective, puisqu'elle se déroulait dans
le laboratoire de psychologie expérimentale de l'Université de Genève,
où Bovet avait tenu à refaire la plupart des expériences de Messer
et de Bühler sur l'étude expérimentale du jugement et de la pensée

par la méthode de l'introspection provoquée, ce fut à l'occasion de

ces expériences qu'il eut son attention attirée par d'autres phénomènes

psychologiques, d'un genre totalement différent, puisqu'ils
relevaient du domaine de l'affectivité. Et c'est dans cette voie que désor-

1 H. Pinard de la Boullaye : L'étude comparée des religions. Paris,
Beauchesne, 1929, tome II, p. 307, note.

2 Cité par Georges Berguer : Traité de psychologie de la religion.
Lausanne, Payot, 1946, p. 9-10.

3 Pierre Bovet : L'originalité et la banalité dans les expériences collectives
d'association. Archives de psychologie, X, p. 79-84.



172 EDMOND ROCHEDIEU

mais Bovet orientera ses recherches, ne cessant de l'explorer et y
réalisant une œuvre qu'il fut presque seul à accomplir '.

S'étant aperçu en effet que le dépouillement des procès-verbaux
des expériences imaginées pour l'étude du jugement révélait un grand
nombre de sentiments à coefficient affectif plus ou moins marqué et
qu'en particuher la mention de sentiments de devoir se rencontrait à
maintes reprises, Bovet comprit tout le parti qu'un psychologue
pouvait tirer de cette observation s'il l'utihsait systématiquement.
Trop souvent les descriptions du phénomène d'obligation restent
vagues et peu satisfaisantes pour un esprit scientifique. Or n'importe-
t-il pas de parler d'obligation morale en termes précis qu'un psychologue

puisse entendre Cette présence de sentiments de devoir, ne
serait-ce pas le détour bienvenu qui permettra l'exploration de ces
zones si vastes de la psychologie qui demeurent encore dans les
ténèbres, de ces « classes entières de faits de conscience dont on s'est
à peine occupé »2 et qui relèvent des problèmes de la morale

Bovet sait parfaitement l'importance de la constatation qu'il a
faite lui-même « à chaque pas avec un étonnement grandissant : il
n'est presque pas de détail, dans l'état d'esprit du sujet soucieux
d'accomplir la consigne que lui a donnée l'expérimentateur, qui n'ait
son correspondant exact dans l'état d'âme de l'homme placé en
présence de préceptes auxquels il reconnaît une portée morale » 3.

Ne se contentant pas de souhaiter la collaboration d'autres
chercheurs qui examineront s'il est possible de « formuler en termes
psychologiques ce qui distingue de la conscience du devoir en général
la conscience du devoir moral » 4, Bovet tentera l'essai et s'efforcera
d'expliciter clairement sa découverte.

Nous ne retiendrons, des multiples considérations pleines d'intérêt
qui surgissent tout au long des soixante pages riches de substance
de cette étude sur La conscience de Devoir, que les points qui
indiquent des jalons sur la voie nouveUe qu'elles inaugurent, ceUe d'une
« psychologie des faits moraux ».

Cherchant à évaluer l'exacte signification de cette « consigne »

reçue par le sujet au cours d'une expérimentation psychologique,
Bovet note d'abord qu'elle diffère d'un ordre quelconque, puisqu'elle
concerne une action différée. D'aiUeurs elle se suffit à eUe-même et
les états de conscience qu'eUe provoque sont, jusqu'à un certain
point, isolés de l'ensemble des préoccupations du sujet. Pourtant,

1 Pierre Bovet : La conscience de Devoir dans l'introspection provoquée.
Genève, Kündig, 1910, extrait des Archives de psychologie, IX, p. 305-369.

2 La conscience de Devoir, p. 307.
3 Ibid., p. 308-309.
4 Ibid., p. 309.



f PIERRE BOVET I73

déjà à ce stade de consigne purement expérimentale, une distinction
doit être faite, que la plupart des psychologues sont portés à méconnaître.

La consigne pénètre dans la vie intérieure du sujet, elle en
devient l'une des composantes. Or « les faits qui constituent
l'ensemble de notre vie intérieure sont de deux espèces. Les uns sont
en quelque façon donnés, ils constituent le contenu de notre
expérience ; nous nous appliquons à les décrire et, plus ou moins bien,
nous y réussissons. Ce sont des états de conscience. Les autres, nous
les éprouvons comme des actes, mais, quelque humiliant que soit cet
aveu pour la science des faits intérieurs, nous n'arrivons pas à en
dire grand-chose. Ce sont des fonctions qui ne seraient rien, si les
états ne leur fournissaient une matière à mettre en œuvre. » ' Or la
consigne est précisément l'un de ces états. Pour savoir ce qu'il représente

pour le sujet, l'observation extérieure, valable pour les actes,
est ici impuissante, car elle ne fait connaître autre chose que la
présence de la consigne. Pour pénétrer le sens de la consigne telle
qu'elle est ressentie par le sujet, l'introspection est indispensable.

Reprenant deux ans plus tard, sous un autre angle, le même
problème de la nature profonde de la conscience de devoir et de ce qui
la distingue de la conscience de la consigne, Bovet résume en dix
thèses présentées à la Société suisse des neurologues, dont les assises

se tenaient à Lausanne, ce qu'il appelle « les conditions psychologiques

de la conscience de devoir »2. Or plusieurs de ces thèses nous
éclairent singulièrement sur le mûrissement de ses idées. Il n'hésite
pas en effet — et à cette époque peu de psychologues auraient osé

se compromettre ainsi — à souligner l'importance primordiale de la
vie affective et il s'insurge contre les prétentions excessives d'une
sociologie envahissante qui voudrait tout ramener à des interactions
sociales. L'abus est ici manifeste, affirme-t-il, car « l'acceptation d'une
consigne par le sujet suppose toujours entre celui-ci et l'auteur de la
consigne un rapport sui generis de nature affective, dont l'amour et
la crainte sont, à doses diverses, les constituants caractéristiques » 3.

Puis U insiste : « Déclarer que cet amour et cette crainte sont
nécessairement d'origine sociale, c'est supposition gratuite ou pétition de

principe. » Enfin il revient à l'idée qui lui est chère d'une psychologie
scientifique qui étudierait les faits moraux et cette psychologie, à ses

yeux, devra comporter les recherches psychanalytiques. Si l'on se

rappeUe qu'en 1912, date où il écrit ces lignes, l'œuvre de Freud
est totalement inconnue en France où le premier ouvrage traitant de

1 Pierre Bovet : La conscience de Devoir, p. 311.
2 VIIe Réunion des 4 et 5 mai içi2 à Lausanne de la Société suisse de neurologie

: Les conditions psychologiques de la conscience de devoir.
3 Ibid., thèse 8.



174 EDMOND ROCHEDIEU

la psychanalyse, celui d'Hesnard et Regis, ne paraîtra qu'en 1913
et qu'à cette époque seuls deux congrès psychanalytiques avaient eu
heu, l'un à Zurich en 1907, l'autre à Nuremberg en 1910 ', on appréciera

la parfaite information de Bovet et l'actualité de ses lectures.
A ses yeux, tenir compte de l'école psychanalytique est une attitude
qui va de soi. Ecoutons-le : « Sans sortir de la science, il est tout
aussi légitime d'attendre de la biologie et de la psychologie (notamment

de la psychanalyse) que de la sociologie des lumières nouveUes

sur la façon dont s'étabhssent les rapports qui, pour chaque individu,
conditionnent tout le système de ses devoirs. » 2

Une année s'écoule puis, en 1913, dans un article de la Revue
de théologie et de philosophie, il reprend la même question, y ajoutant
une touche nouvelle déjà sensible dans le titre, Le mystère du devoir 3.

Quelle est donc cette force secrète qui crée en l'homme le sentiment
du devoir Repoussant l'explication avancée par quelques théologiens

genevois — César Malan fils, Frommel, Fulhquet, G. Berguer —
qui voyaient dans le moi subconscient l'intermédiaire indispensable
de la grâce divine qui sollicite la volonté humaine et y suscite le
sentiment d'obligation morale, Bovet aborde l'étude du devoir en
le considérant uniquement comme un fait psychologique et en utilisant

les méthodes inductives chères aux sociologues. Dès lors le
sentiment du devoir lui apparaît comme constitué essentiellement par
un conflit de tendances d'une espèce particuhère et qui peut être
réalisé expérimentalement. Ecoutons-le : « Je m'en suis aperçu au
cours d'expériences d'association, après lesqueUes je demandais au
sujet de décrire ce qu'il aurait éprouvé. Le sentiment de devoir faire
ou ne pas faire quelque chose, le remords ou la satisfaction du
devoir accompli, se retrouvaient dans le récit de ce qu'il avait éprouvé
en mille nuances qui suggéraient des rapprochements et des parallèles

avec bien des vicissitudes de l'histoire morale de l'humanité.
C'est que les ordres donnés avaient une forme identique à ceUe de
bien des lois civiles et morales. » 4

Dès cet instant une définition provisoire s'impose à lui — et nous
retrouvons dans ce provisoire la prudence de l'expérimentateur : « Le
sentiment du devoir est le conflit de deux tendances dont l'une
présente un caractère constant : celui d'être déclenché par une opération

1 Voir A. Hesnard : L'œuvre de Freud et son importance pour le monde
moderne. Paris, Payot, i960, p. 20.

2 VIIe Réunion des 4 et 5 mai 1Q12 à Lausanne de la Société suisse de neurologie

: Les conditions psychologiques de la conscience de devoir, thèse 10.
3 Pierre Bovet : Le mystère du devoir (Revue de théologie et de

philosophie, 1913, p. 177-194).
4 Ibid., p. 190.



t PIERRE BOVET 175

particuhère et d'évoquer, quand elle est contrecarrée, l'impératif qui
lui a donné naissance. » *

Toutefois ces impératifs sont des consignes dont le contenu obhge
l'individu, et non simplement des comportements basés sur l'instinct
ou sur des habitudes collectives. Le mystère du devoir ne se ramène
donc pas à une force impersonnelle qui émanerait de la société comme
telle, il ne réside pas dans une volonté sociale insaisissable, mais bien
dans les consignes reçues puis acceptées. Or, pour quelle raison accepte-
t-on une consigne, sinon parce que l'individu qui la propose est une
personnalité socialement honorée, un ancien, un prêtre, un chef

« Ce rapport d'homme à homme, mélange à doses variables
d'admiration, d'amour, de crainte, qui met un individu sous la dépendance

spirituelle d'un autre — voilà, semble-t-il, le fait précis et
concret qui explique le sentiment du devoir et ses caractères. » 2 Si
bien que « le prestige de la loi ne s'explique que par le prestige de
la personne de qui nous la tenons » 3. Et Bovet de conclure : le mystère

du devoir, c'est en définitive le mystère du prestige des personnalités.

Puis il remarque, tout en se féhcitant de ce que ses vues
ne soient pas l'ultime exphcation, que son hypothèse englobe en
réalité toutes les autres. Car elle tient compte, en premier heu, de
la société et des « meneurs », des hommes à prestige ; puis eUe fait
droit à la raison, non pas à la Raison abstraite mais bien à cette
raison vivante grâce à laqueUe chacune des consignes est élaborée
et pensée par des individus ; enfin elle n'exclut pas une action divine

conçue comme ceUe d'une volonté personnelle 4.

Pierre Bovet —¦ et nous l'avions noté dans une autre occasion —
ne se fait pas faute ici de dépasser le fameux principe de l'exclusion
de la transcendance, en fait impraticable puisque tout croyant imprègne

de sa foi les présuppositions prérationneUes qui commandent à

ses choix les plus objectifs, tout comme un incroyant développe une
métaphysique dont les négations religieuses ne sont en réalité que
des affirmations dépourvues d'objectivité. Soulignons cependant que
c'est au cours de cette étude, qui date de 1912, que Bovet esquisse,
en évoquant ce « mystère » du devoir, sa première tentative d'aborder
les problèmes religieux. Or, nous le verrons, son expérience pédagogique

lui révélera de plus en plus le rôle capital de la religion.
D'autre part, une dernière recherche de psychologie générale sur

Le respect, parue en 1917, marque bien les préoccupations nouvelles
du psychologue, puisque le sous-titre en est Essai de psychologie

1 Pierrr Bovet : Ee mystère du devoir, p. 190.
2 Ibid., p. 192.
3 Ibid., p. 192.
4 Ibid., p. 193.



I76 EDMOND ROCHEDIEU

morale ». Constatant à quel point le respect est un sentiment dont
l'objet est originairement une personne, un individu déterminé, sentiment

où la part de l'inconscient est considérable et qui inhibe et
restreint habitueUement l'activité du sujet, il lui découvre deux causes
inextricablement mêlées, l'amour et la crainte, ce qui l'apparente à

la rehgion. Mais cette crainte et cet amour, Bovet refuse de les

ramener à de simples formes complémentaires, selon la formule
freudienne, d'un sentiment unique qui serait la libido. A ses yeux, une
observation beaucoup plus simple doit éclairer le psychologue : l'amour
et la crainte sont sous-tendus par un sentiment commun qui n'est
autre que l'admiration.

Par ailleurs — et Bovet y insiste — le respect présente des effets
sociaux : non seulement il assure la continuité d'une civilisation et
d'une culture, mais il contraint l'homme à des jugements de valeur
que l'on ne peut porter sans faire intervenir toute une conception
personnelle de la vie et du monde. D'autre part l'on découvre bien
souvent, chez un même individu, la coexistence de plusieurs respects
rivaux et exclusifs, si bien que notre admiration peut aller successivement

ou même simultanément à des respects contradictoires. Aussi
faut-il chercher à voir clair dans les motivations secrètes de nos
respects : nous ne les critiquerons efficacement qu'en étabhssant pour
nous-mêmes des ordres de grandeur.

Au fond, conclut Bovet, une vie n'apporte la béatitude intérieure
que dans la mesure où elle est dirigée par un sentiment que nous
ne pouvons plus discuter, par un respect qui est tenu pour « ultime ».

Et Bovet, parvenu à ce point d'une étude psychologique qu'il désire
maintenir sur le plan de la plus stricte objectivité scientifique, ne
peut s'empêcher d'agir exactement comme le fit cinquante ans plus
tard un autre psychologue de Suisse romande, le professeur Charles
Baudouin, préoccupé lui aussi par le double souci de faire œuvre
scientifique tout en réservant à la vie morale sa place légitime : il
évoque la légende de saint Christophe, qui porta sur ses épaules le
Christ enfant et qui, à l'instant où ce fardeau l'écrase, trouve auprès
de cet enfant le secours qui lui rend son ardeur 2. Et notre psychologue

écrit : « Il nous sera bien permis cependant de faire allusion

pour conclure à la façon dont s'est terminée cette « quête de Christofle

» et celle de plusieurs de nos contemporains qui cherchaient avec
lui « le greigneur prince du monde », celui qui put être l'objet d'un
respect inconditionné. Quand ils l'ont eu trouvé, cet idéal suprême :

Beauté, Vérité, Justice ou Amour —- quand, devinant aux sentiments

1 Pierre Bovet : Le respect, essai de psychologie morale (Revue de théologie
et de philosophie, 1917, p. 3-21).

* Charles Baudouin : Christophe le Passeur. Paris, La Colombe, 1964.



t PIERRE BOVET I77

de leur cœur qu'il y avait là plus qu'une idée, une personne, ils lui
ont demandé son nom — plusieurs de nos contemporains ont, à leur
grande surprise, entendu la même réponse que le bon géant de jadis :

« Christofle, ne te émerveille... Je suis Christ, ton roy, à qui tu sers
en ceste œuvre. »*

Ces mots, qui expriment admirablement la place que désormais
les valeurs religieuses vont prendre dans la vie et l'œuvre de Pierre
Bovet, ne doivent pas faire oubher qu'en d'autres circonstances celui-
ci demeure le psychologue expérimental aux exigences les plus strictes.
TeUes seront les recherches qu'il entreprendra sur Les enfants
vagabonds et les conflits mentaux (1924) * ou sur Les instincts de l'enfant
(1927), bien qu'en cette dernière étude, où l'auteur insiste sur la
portée pédagogique d'une connaissance approfondie de l'aspect
biologique de l'instinct, il montre que la religion est souvent associée
à des sublimations d'instincts, réussies ou manquées, ou à la
canalisation de telle ou telle tendance instinctive sur des voies
bénéfiques 3.

En 1917 cependant, l'important ouvrage sur L'instinct combatif,
psychologie — éducation 4 constitue une étape décisive. En bref, tout
le volume révèle une intention pédagogique, qui s'affirme de page
en page, puisqu'il s'agit, pour l'éducateur, d'utiliser au mieux le
dynamisme de l'instinct combatif, qu'il soit question du bien de
l'enfant ou de l'équilibre social. Et Bovet ne se fait pas faute non
plus de montrer les conséquences funestes d'un instinct combatif mal
éduqué ou débridé.

Toutefois nous découvrons dans ce volume, mêlées aux
observations psychologiques et aux conseils du pédagogue plein d'expérience,

d'autres considérations qui sans conteste relèvent de la psychologie

morale et de la vie religieuse. « J'appelle moraux, nous dit
l'auteur, des impératifs dans lesquels la préoccupation des

conséquences n'intervient pas. » 5 Partant de là, tout un chapitre est
consacré à l'éducation morale et aux habitudes chevaleresques que
sut exalter chez les jeunes, à l'âge batailleur de l'adolescence, un
éducateur de génie tel que Baden-Powell.

Après avoir souhgné qu'au fur et à mesure que la personnalité
s'enrichit, l'instinct de combat se complique en s'alliant à d'autres
instincts et qu'ainsi l'ennemi à combattre, pour ne citer que ce seul

1 Pierre Bovet : Le respect. Essai de psychologie morale, p. 20.
2 Pierre Bovet : Enfants vagabonds et conflits mentaux (Journal de psychologie

normale et pathologique, Paris, 1924, p. 236-240).
3 Pierre Bovet : Les instincts de l'enfant (Foi et Vie, 1927, p. 216-222).
4 Pierre Bovet : L'instinct combatif. Psychologie — Education (Neuchâtel,

Delachaux & Niestlé, 1917).
5 Ibid., p. 110.



I78 EDMOND ROCHEDIEU

exemple, cesse d'être une personne concrète pour devenir tout ce qui
fait obstacle à l'essor de l'idéal, U note qu'au terme de cette déper-
sonnahsation apparaît un programme moral qui fait sa part à chacun
des deux grandes attitudes morales, à l'amour et à la lutte, si bien
qu'une haine implacable du mal va de pair avec une pitié indulgente
pour le coupable, victime des forces ennemies ».

Poussant plus avant l'analyse, Bovet se garde d'identifier la
sublimation de l'instinct combatif avec l'expérience religieuse ; au
contraire, il met en lumière leurs différences. D'une part, remarque-t-il,
l'expérience rehgieuse comprend d'autres données que ces éléments
de lutte, et d'autre part l'instinct subhmé tient une place considérable

dans nombre d'attitudes qui n'ont rien de spécifiquement
rehgieux. Dès lors il faut admettre que l'expérience rehgieuse a deux
aspects : l'un d'abandon en vue de l'union avec la divinité, l'autre de
lutte dans son effort contre le mal. Les deux comportements se
complètent : la subhmation de l'instinct combatif y représente l'élément
moral tandis que la sublimation de l'instinct sexuel en devient
l'élément quiétiste. Et finalement Bovet s'interroge : ces deux instincts,
celui de lutte et celui d'abandon, que tant de faits nous montrent
étroitement unis, ne sont-ils pas deux formes d'un même élan vital,
dont l'expérience religieuse totale serait la subhmation intégrale 2

Ne trouvons-nous pas, dans ces propos qui sont antérieurs de

quatorze ans à l'ouvrage de Bergson sur Les deux sources de la morale
et de la religion, l'une des thèses chères à Bergson et qui deviendra
célèbre précisément par la diffusion des Deux sources

Le pédagogue

Sous l'influence de ses responsabilités de pédagogue profondément
engagé dans son travaU, puisqu'il s'agit pour Pierre Bovet, non seulement

d'éduquer des enfants, mais de former les maîtres qui les édu-
queront, il introduit de plus en plus les valeurs morales et religieuses
dans ses recherches psychologiques. Et l'on ne s'étonnera pas si,
dans le domaine pédagogique, la même évolution se produit.

Dans les débuts, ses travaux de pédagogue ne sortent pas des
limites habitueUement assignées à ce genre d'écrits. Une étude sur
William James, en 1910, montre l'intérêt que des éducateurs peuvent
retirer de la fréquentation de ce psychologue 3. En 1914, YApprécia-

1 Pierre Bovet : L'instinct combatif, p. 144.
2 Ibid., p. 174.
3 Pierre Bovet : William James, psychologue. L'intérêt de son œuvre pour

les éducateurs. (Conférence à la Société pédagogique neuchâteloise, 24
septembre 1910.)



t PIERRE BOVET I79

tion objective de la valeur par les échelles de Thorndike 1 est une mise
au point utile ; et la note publiée A propos de vocabulaire2, en 1916,
donne des renseignements intéressants sur une enquête poursuivie
auprès d'un certain nombre d'enfants.

En 1917, nous l'avons dit, deux ouvrages marquent une approche
pleine de promesses, par des méthodes psychologiques nouvelles qu'il
met au point, de faits psychologiques peu étudiés, le respect et l'instinct
combatif dont les incidences pédagogiques sont évidentes. Et c'est
alors que les valeurs morales et religieuses, que les éducateurs ses

contemporains, suivant leur tendance philosophique, acceptent sans
critique ou repoussent sans examen, vont prendre place à la fois
dans l'étude psychologique et dans la pratique pédagogique.

Mais ces préoccupations nouvelles n'empêchent nuUement le directeur

de l'Institut J.-J. Rousseau de s'intéresser aux problèmes de

pure pédagogie qui surgissent de toutes parts. Qu'U s'agisse de La
réforme scolaire de V Université (1920) 3, de l'utilisation de la psychanalyse

par les éducateurs 4, de sa participation au IIIe Congrès
international d'éducation morale en 1922, d'informer sur La psychologie et
l'école aux U.S.A. 5 ou du Bilinguisme et éducation6, en toutes
circonstances notre psychologue-pédagogue sait être présent et ses
contributions sont toujours appréciées.

Lorsqu'en 1932 il rédige la plaquette Vingt ans de vie, l'Institut
J.-J. Rousseau de igi2 à ig32 7, Pierre Bovet se mue en historien
qui sait puiser avec discernement dans la masse énorme de
documents mis à sa disposition et qui rappeUe alors à ses lecteurs que la
véritable origine de l'Institut doit être cherchée, non pas dans une
décision des autorités chargées de l'instruction pubhque, mais dans
l'élan donné par Théodore Flournoy aux recherches de psychologie
expérimentale. Grâce à cette impulsion contagieuse, un premier Séminaire

de pédagogie expérimentale est ouvert par Ed. Claparède en
1906 puis, entraînés par la même inspiration, ce seront, dès 1912, les

cours de l'Institut J.-J. Rousseau, où l'enseignement ne cessera d'unir
la psychologie expérimentale à la pédagogie.

1 Pierre Bovet : L'appréciation objective de la valeur par les échelles de
Thorndike, Archives de psychologie, 1914.

2 Pierre Bovet : A propos de vocabulaire. Intermédiaire des éducateurs,
1916.

3 Pierre Bovet : La réforme scolaire de l'Université. Forum, Neuchâtel,
Genève, 1920.

4 Pierre Bovet : La psychanalyse et l'éducation. (1920).
5 Pierre Bovet : La psychologie et l'école aux Etats- Unis (Stiftung Lucerna,

1927).
6 Pierre Bovet : Bilinguisme et éducation (conférence publiée par le Bureau

international de l'Education, Genève, 1928).
7 Pierre Bovet : Vingt ans de vie. L'Institut J.-J. Rousseau de IQ12 à

1932 (1932)-



l80 EDMOND ROCHEDIEU

Qu'U soit question des Origines fribourgeoises de l'enseignement
moral et civique I, de L'éducation philanthropique dans la Genève de

Pictet de Rochemont2, des Ecoles nouvelles d'autrefois : Louis Perret
et les débuts de l'enseignement mutuel en Suisse française 3, de Bergson
et le problème de l'éducation 4 ou d'informations précieuses sur Les
écoles pauvres d'hier et de demain 5 et du message spirituel laissé par
Pestalozzi 6, dans chacun de ces écrits les préoccupations morales et
rehgieuses se trouvent étroitement liées aux considérations pédagogiques.

D'autre part, sur le plan technique de la pédagogie, Bovet ne
cesse d'apporter de judicieux conseils. Les devoirs de l'orienteur 7,

L'éducation du caractère et ses étapes 8, L'éducation du caractère :

Baden-Powell 9, autant de brochures riches de sève et d'expérience,
où toujours une solide armature psychologique étaie l'édifice construit

par le pédagogue.
Néanmoins, comme nous l'avions remarqué, plus augmente le

poids des responsabihtés et plus le chercheur découvre l'importance
de la vie religieuse, plus il insiste sur l'équilibre harmonieux qu'apporte

aux individus, et tout particulièrement aux éducateurs, une
foi chrétienne authentique.

Déjà dans son étude sur Le respect. Essai de psychologie morale10,
nous avions vu Pierre Bovet proposer une exphcation qui englobe
non seulement la société et la raison, mais aussi l'action divine. Or,
après avoir mis en lumière les divers conflits qui peuvent surgir, à

l'intérieur même du christianisme, entre l'obéissance à Dieu, qui veut
être honoré sans restriction, et le respect dû à des êtres humains,
Pierre Bovet conclut par une véritable profession de foi qu'il illustre,
nous l'avions relevé, par la légende de saint Christophe portant
l'enfant Jésus. Les dernières lignes du commentaire méritent d'être

1 Pierre Bovet : Les origines fribourgeoises de l'enseignement moral et

civique (1932).
2 Pierre Bovet : L'éducation philanthropique dans la Genève de Pictet de

Rochemont (extrait de L'éducation en Suisse, 1938).
3 Pierre Bovet : Ecoles nouvelles d'autrefois : Louis Perret et les débuts

de l'enseignement mutuel en Suisse française (1938).
4 Pierre Bovet : Bergson et le problème de l'éducation. Educateur et Bulletin

corporatif, 1941.
5 Pierre Bovet : Ecoles pauvres d'hier et de demain. Revue des Sciences

pédagogiques, 1945.
6 Pierre Bovet : Il messaggio dì Pestalozzi. Il Ponte, 1948.
7 Pierre Bovet : Les devoirs de l'orienteur (1934).
8 Pierre Bovet : E'éducation du caractère et ses étapes. L'Ecole nouvelle

française, 1950.
9 Pierre Bovet : L'éducation du caractère : quels enseignements pouvons-

nous tirer à cet égard de la méthode de Baden-Powell (A.R.E.A., Ferme-école
provinciale de Waterloo, Belgique, 1955).

10 Voir note 1, p. 12.



t PIERRE BOVET l8l

citées, car eUes nous montrent comment un pédagogue possédant à
fond son métier, après avoir sondé les problèmes psychologiques qui
permettent une meilleure connaissance de l'enfant, est amené à inviter
d'autres éducateurs, non pas à de nouvelles recherches sur le plan
intellectuel, mais à se soumettre à un mode de vie tout imprégné
de foi chrétienne. « Pour ces petits, mettons-nous au service d'un
grand idéal. Respectons quelque chose et quelqu'un qu'Us puissent,
après nous, respecter. De façon que le respect que nous leur inspirons,
bien loin de contrecarrer celui qu'Us ressentiront à leur tour pour un
idéal inconditionné, les y prépare au contraire. Soyons nous-mêmes
si respectueux de ce qui est souverainement respectable, que nos
enfants n'aient point à nous haïr pour devenir disciples du Maître
qu'ils choisiront. » »

Plusieurs articles et ouvrages importants témoignent de la valeur
que Pierre Bovet attachait aux questions de pédagogie rehgieuse.
Cependant c'est avant tout le volume intitulé Le sentiment religieux
et la psychologie de l'enfant, paru en 1925 puis réédité, avec quelques
adjonctions, en 1951, qui nous hvre à cet égard les pensées les plus
intimes et la position particulière de Pierre Bovet2.

Notons dès l'abord de quel genre furent les enrichissements de
la deuxième édition. L'auteur s'en exphque lui-même. Sur certains
points, nous dit-il, le complément d'information est purement psychologique

et scientifique. Il s'agit de nouvelles découvertes, dans le
champ de la psychanalyse, sur le complexe d'Œdipe dont on s'aperçoit
qu'il culmine entre cinq et six ans, ce qui corrobore ce que Bovet
avait relevé quant à la première crise reUgieuse de l'enfant. Puis des

précisions apportées par de récentes études sur l'ambivalence des
sentiments filiaux, l'apport des travaux de C. G. Jung sur le rôle du
père, de ceux de Pfister pour l'utilisation de la psychanalyse dans
l'éducation chrétienne, l'emploi du rêve éveillé en pédagogie, enfin
la découverte, qu'il fit personneUement à la suite d'une lecture attentive

de l'œuvre de Pestalozzi, de la place que prend chez cet auteur
l'expérience paterneUe et filiale.

Mais d'autres développements touchent à des questions spirituelles
et religieuses, et c'est avec émotion que l'on écoute cet homme qui,
au soir de la vie — en 1951 Bovet a 73 ans — jette un regard en
arrière et voit surgir la figure de son père. Grâce à lui, nous dit-il,
« j'ai vu plus clairement que ce n'était le cas vers le miheu de ma vie,
queUe est la fin de l'homme, comment le commandement d'amour,
qui résume en effet la loi et les prophètes, a été porté à une hauteur

1 Ibid., p. 21.
2 Pierre Bovet : Le sentiment religieux et la psychologie de l'enfant.

(Deuxième édition refondue et augmentée, Delachaux & Niestlé, Genève-
Neuchâtel, 1951.)



l82 EDMOND ROCHEDIEU

plus grande encore par le « commandement nouveau » du Christ, qui
est encore un commandement d'amour.». «

D'aiUeurs Pierre Bovet a bien le sentiment de donner, dans cette
seconde édition d'une œuvre qui lui tient à cœur, comme un testament

spirituel. Bien souvent, nous confie-t-U, des éducateurs placés
en face des problèmes déhcats que pose la rehgion de l'enfant, l'ont
interrogé avec anxiété. Ce hvre dira comment il leur a répondu,
« dans l'espoir que des réponses imparfaites dictées par une
expérience rehgieuse insuffisante aideront mes lecteurs à diriger leur regard
toujours plus haut » 2.

On sait les thèses générales développées par l'auteur. Renonçant
aux définitions logiques ou phüosophiques de la religion, il préfère
s'en remettre à la méthode génétique. « C'est aux premières manifestations

du sentiment rehgieux non de l'espèce, mais dans l'individu
que nous proposons de recourir. » 3 Or ces expériences témoignent
d'une très grande variété, qui déjà se rencontre chez l'enfant. Pourtant

un élément commun les unit quand il s'agit d'états d'âme enfantins

: le facteur personnel y joue un rôle prépondérant et le monde,
aux yeux des petits, manifeste toujours une personne, si bien que
lorsque surgit l'expérience morale de la faute, ceUe-ci sera toujours
conditionnée par des sentiments personnels. Dès lors, ne convient-il
pas de chercher l'origine du sentiment rehgieux dans le groupe des

sentiments personnels
Parmi ceux-ci, Bovet n'en découvre pas de plus primitif que le

sentiment filial qui d'abord s'adresse à la mère, puis très rapidement
au père, en qui l'enfant découvre un être tout-puissant et omniscient,
auquel il voue sa première adoration. Bientôt cependant survient la
première crise rehgieuse, inévitable mais en même temps bénéfique
puisqu'eUe permet à l'enfant de franchir une étape. L'expérience de
la vie l'obhge en effet à reconnaître que le père n'est pas le dieu qu'U
imaginait ; et cette découverte lui permettra de transférer sur un être
plus lointain les attributs merveiUeux qu'il prêtait à ses parents.

D'autre part, au cours de ce processus, l'enfant passe de l'amour
exclusif de la mère à une autre sorte d'amour, celui qu'U éprouve
pour son père souvent plus distant, et dans lequel s'introduit une
part de crainte. C'est de ce mélange d'amour et de crainte que va
naître le respect, et c'est à l'existence de cette étape intermédiaire
que l'homme doit sans doute de concevoir Dieu comme un père
plutôt que comme une mère, si tendrement qu'U en vienne à l'aimer.

Toutefois on constate que, dans certains cas, l'enfant peut arriver,
indépendamment de toute influence extérieure, à mettre dans la

1 Pierre Bovet : Le sentiment religieux ot la psychologie de l'enfant, p. 7.
2 Ibid., p. 8.
3 Ibid., p. 14.



t PIERRE BOVET 183

Nature, ou derrière la Nature, des personnes très puissantes. Tel fut
le cas d'enfants sourds-muets, dont le besoin d'adoration se tourna
vers le Soleil ou la Lune.

Si les idées de l'enfant, lorsqu'il cherche à donner une expression
à ses croyances, sont parfois étranges, ses expériences religieuses sont
en revanche singuhèrement profondes. Et Bovet ne se fait pas faute
d'apporter à l'appui de cette affirmation toute une série de récits
savoureux. D'ailleurs, au total, l'enfant n'est-il pas très près de nous
dans le domaine religieux, « participant avec nous de la grâce divine »

bien avant qu'il ait terminé son instruction religieuse
Pourtant il ne faut pas oubher — et c'est maintenant le

pédagogue qui parle en Bovet — que « les images difformes de la divinité,
qui se tracent dans l'esprit des enfants, n'y restent toute leur vie
que si l'enseignement et l'exemple qu'ils reçoivent de ceux qui furent
leurs premiers dieux les empêchent de s'en dégager » ».

Certes, l'éducation religieuse risque toujours d'être un asservissement.

Mais une éducation chrétienne véritable saura maintenir vivant
le respect de la personne humaine et de son mystère. C'est en plaçant
très haut l'idéal du Maître seul digne d'être servi, que ce service
deviendra une « parfaite liberté ». L'éducation authentique implique
toujours une reconnaissance de la valeur de la personnalité individuelle.

Mais, soyons-en conscients, entretenir chez nos enfants et en
nous-mêmes ce respect pour des hommes libres, c'est les engager à
admirer beaucoup d'hérétiques et de martyrs et, qui sait à souffrir
avec eux.

Quant à l'éducation proprement chrétienne, c'est l'éducation
rehgieuse qui s'inspire du Christ, de son enseignement aussi bien que
de son exemple. Et Pierre Bovet tient à mettre en relief à ce propos
« l'accord de ce que Jésus lui-même place au centre de son enseignement

avec ce que l'histoire du développement religieux de l'enfant
nous a conduit à considérer comme l'étape finale : l'attribution des

perfections paterneUes à Celui dont toute famiUe, toute patrie tire
son nom »2.

Mais sachons veiUer à ce que cette éducation ne verse pas dans
un intellectualisme desséchant, ce qui trop souvent fut le cas dans
les catéchismes réformés où toujours l'on insiste sur la nécessité de
connaître Dieu, mettant l'accent sur le dressage de l'intelligence alors
qu'il importerait avant tout de former l'enfant à aimer Dieu et à
aimer son prochain.

A cet égard, l'éducation chrétienne devra se présenter comme une
éducation fonctionnelle, au sens où Claparède entendait ces termes.

1 Pierre Bovet : Le sentiment religieux et la psychologie de l'enfant, p. 79.
2 Ibid., p. 108-109.



184 EDMOND ROCHEDIEU

Autrement dit, eUe envisagera les processus mentaux comme des

fonctions qui entrent spontanément en jeu lorsque sont présents
certains besoins ». Par conséquent il suffira, pour rendre l'enfant actif
dans son attention, de le placer dans des circonstances propres à
éveiller ces besoins, ces désirs. Dans une pareiUe perspective l'éducateur

se rappellera que beaucoup de récits de l'histoire sainte
retentissent dans le subconscient des enfants, y suscitant des sentiments
apparentés au sentiment filial, autrement dit au sentiment rehgieux.

« Deviens ce que tu es. » Cette vieiUe maxime de Pindare, reprise

par la suite par plus d'un phüosophe, reste vraie dans le domaine
de l'éducation : « Toute éducation qui atteint son but conduit à la
restauration de l'unité intérieure compromise, désormais placée au
service d'un grand idéal. » 2 Tel devrait être le cas d'une éducation
chrétienne bien conduite, puisque par son moyen le sentiment
religieux, prolongement de l'amour filial et de ce fait indéracinablement
ancré dans toute âme humaine, trouve son plein épanouissement.

Le PHILOSOPHE

On s'en souvient : la thèse de doctorat de Pierre Bovet traitait
du Dieu de Platon. Cette étude chevauchait deux domaines, la
philosophie et la rehgion. Mais nous avons vu l'ampleur que prirent, au
cours des années, les préoccupations religieuses chez Pierre Bovet.
Une question se pose donc : qu'est-il advenu de sa réflexion
philosophique

Bien qu'entraîné per forza dans les eaux de la psychologie et de
la pédagogie, Bovet n'a jamais cessé de s'intéresser à la philosophie.
Dès son arrivée à Neuchâtel, comme successeur du professeur Murisier

à la chaire de philosophie et de psychologie, il donne une étude
sur Le premier enseignement de la philosophie à Neuchâtel 3. La même
année il s'intéresse à Léon Bourgeois : son projet d'édition des œuvres
de Leibnitz 4. Puis, en 1907, c'est une communication sur La vocation
de Socrate 5, suivie en 1909 d'un examen de La philosophie d'Ernest

1 On notera la ressemblance frappante entre ce qui est dit ici des fonctions
et ce que C. G. Jung attribue aux archétypes.

2 Pierre Bovet : Le sentiment religieux et la psychologie de l'enfant, p. 145-
146.

3 Pierre Bovet : Le premier enseignement de la philosophie à Neuchâtel, 1731
(leçon d'ouverture. Académie de Neuchâtel, 22 avril 1904).

4 Pierre Bovet : Léon Bourgeois : son projet d'édition des œuvres de Leibnitz
(1904).

5 Pierre Bovet : La vocation de Socrate (1907).



f PIERRE BOVET 185

Naville I, que complètent en 1911 deux articles importants sur La
philosophie de M. Bergson2.

Ouverture au monde

Mais d'autres problèmes encore, qui tranchent avec l'étroitesse
relative du cadre inteUectuel où Pierre Bovet évoluait, ont soUicité
à plus d'une reprise sa pensée, l'entraînant vers la httérature, les
sciences, la linguistique ou les questions internationales.

Dès 1904, c'est un article sur Mariano, moderniste italien 3. Puis,
en 1917, il s'évade en compagnie d'un ami, G. Du Pasquier, dans
une Récréation mathématique : le jeu de la Ziggurat 4. Viennent des
considérations sur La langue auxiliaire internationale : espéranto ou
basic s, deux études sur Comenius, l'une datée de 1943, Jean Amos
Comenius, un patriote cosmopolite 6, l'autre écrite en 1957, Comenius
l'Européen 7. A quoi s'ajoutent des pages A la mémoire de Frank
Abauzit8 dans lesquelles Bovet apporte l'émouvant témoignage d'une
amitié qui fait revivre celui qu'il a connu. En 1938, la question juive
devient aiguë ; il la traite avec courage et générosité : Ce que les

Juifs sont pour nous 9.

Enfin l'édition des Lettres de Vinetm, deux volumes de la nouvelle
édition parus en 1948, occupent les loisirs d'une studieuse retraite,
auxqueUes se joignent tout natureUement un important article sur
Neuchâtel et Neuchâtelois dans la correspondance et les agendas
d'Alexandre Vinet ", ainsi qu'en 1950 Un chapitre inédit de la vie de

Vinet : son voyage et son séjour dans le Midi de la France dans l'été
1825 ".

1 Pierre Bovet : La philosophie d'Ernest Naville. Coenobium, 1909.
2 Pierre Bovet : La philosophie de M. Bergson. Semaine littéraire, octobre

1911.
3 Pierre Bovet : Etude sur Mariano, Italien moderniste. Foi et Vie, 1904.
4 Pierre Bovet et G. Du Pasquier : Récréation mathématique : le jeu de

la Ziggurat (1917).
5 Pierre Bovet : La langue auxiliaire internationale. Espéranto ou basic

Revue internationale de pédagogie, 1932-1933.
6 Pierre Bovet : Jean A mos Comenius, un patriote cosmopolite. Genève, 1943.
7 Pierre Bovet : Comenius l'Européen. Vie protestante, avril 1957.
8 Pierre Bovet : A la mémoire de Frank A bauzit. Revue de théologie et de

philosophie, 1939.
9 Pierre Bovet : Ce que les Juifs sont pour nous. Revue juive de Genève,

1938.
10 Lettres de Vinet, volumes I et II, éditées par Pierre Bovet, Lausanne,

Payot, 1948.
11 Pierre Bovet : Neuchâtel et Neuchâtelois dans la correspondance et les

agendas d'Alexandre Vinet. Neuchâtel, 1945.
12 Pierre Bovet : Un chapitre inédit de la vie de Vinet. Son voyage et son

séjour dans le Midi de la France dans l'été 1823. Bulletin de la Société de l'Histoire
du protestantisme français, 1950.



l86 EDMOND ROCHEDIEU

LE CROYANT

A plusieurs reprises, nous avons eu l'occasion de relever à quel
point la foi personneUe de Pierre Bovet a contribué au développement

harmonieux de sa pensée, donnant à ses recherches tant de

psychologue que de pédagogue une orientation particuhère qui finalement

le dirigea, muni de toutes les ressources de son expérience, sur
des sentiers demeurés jusqu'alors à peu près inexplorés.

Il est donc normal qu'au terme de cette notice nous disions, en
quelques mots discrets, ce que fut sa foi personneUe, démarche
singulièrement facihtée par plusieurs de ses écrits, bien qu'en ces questions

les documents les plus sûrs et les plus révélateurs seraient les
confidences qui jaillirent spontanément dans les lettres que Pierre
Bovet adressait à ses intimes.

Pourtant, utihsant ce qui a été publié par les soins de l'auteur,
nous pouvons nous faire une idée du climat spirituel qui fut le sien.

Un premier écrit lui fait prendre position dans une question
religieuse qui se débattait à l'époque, soulevant bien des passions dans
le pays de Neuchâtel, ceUe de la séparation de l'Eglise et de l'Etat.
Mais un point compliquait le problème : de nombreux partisans de
la séparation estimaient indispensable une confession de foi. Quelle
sera, dans ces conditions, l'attitude de Bovet Il l'expose avec netteté,
joignant l'humour à la rigueur des arguments, dans une petite
brochure parue en 1906, La séparation et l'Eglise nationale '. S'y posant
en fervent partisan de l'Eglise nationale, il en résume les principes
en quelques thèses qu'U développe par la suite. La base de l'Eglise
nationale est triple : 1) Une entière liberté de doctrine : « La
conscience de l'ecclésiastique est inviolable ». 2) L'indépendance à peu
près complète de l'Eglise locale, ce qu'on est convenu d'appeler le
congrégationalisme. 3) La porte grande ouverte à tous, le multitu-
dinisme.

Sur tous ces points son accord est complet. Puis il met l'accent
sur l'erreur que constituerait à ses yeux l'introduction d'une confession

de foi. Les statuts de l'Eglise, estime-t-il, doivent être, non pas
un résumé des croyances indispensables, mais la proclamation d'un
idéal de vie et d'activité, un programme qui invite à marcher et à

conquérir. Avec éloquence, il proclame l'entière hberté doctrinale et
sur ce point sa conclusion est significative, dans laquelle d'ailleurs il
glisse un mot de Tomy FaUot :

« Oui, je l'avoue, quand je cherche à deviner ce que le siècle qui
vient de s'ouvrir apportera de beau, de grand et — pour autant que

1 Pierre Bovet : La séparation et l'Eglise nationale. Delachaux & Niestlé,
Neuchâtel, 1906.



t PIERRE BOVET 187

quelque chose est nouveau — de nouveau au monde, j'aime à me
représenter une époque où les Eglises fondées sur des confessions
de foi, qui tôt ou tard divisent, auront été remplacées par des sociétés
rehgieuses teUes que « lorsqu'un homme voudra en devenir membre,
on ne lui demandera pas : « Que penses-tu de Jésus » mais : « Que
veux-tu faire pour lui » (Fallot : Les fraternités de demain ») ». Puis
il conclut : « Tous ceux que les credos alarment et repoussent, mais

que la parole et la personne du Christ troublent dans leurs consciences
et qui veulent s'inspirer de lui dans leur vie, viendraient y chercher
ce dont ils ont besoin. »2

Peut-on signaler ici l'impression que produisit cette brochure sur
l'une des personnalités dont les antennes intuitives « sentaient » le
mieux ce qui se passait dans le secret des cœurs au pays romand,
René Guisan, le futur professeur de théologie aux deux Facultés
vaudoises A cette époque il luttait de toutes ses forces au sein de

l'Eglise hbre vaudoise pour que celle-ci se décidât à laisser tomber
toutes les affirmations doctrinales de sa Confession de foi. Dans une
lettre du 4 février 1906, Guisan écrit : « La brochure de Bovet, si

laïque, si simple, est aussi un signe des temps. » 3

Dans une étude présentée à Grandchamp en 1944, au cours d'une
retraite, Pierre Bovet exalte ce qu'il appeUe « le commandement
d'amour » 4. Analysant avec pénétration ce sommet de la piété dont
il détaille les difficultés quotidiennes, notre psychologue, loin d'y
découvrir une totale impossibilité qu'expliquerait la nature corrompue

de l'être humain, y voit au contraire une providentielle possibihté
d'épanouissement pour la personnahté créée par Dieu en vue d'une
fin pareihe. « Les commandements d'amour, déclare-t-il à ses
auditeurs, ont, dans notre nature, des racines profondes. Dieu a fait
l'homme à son image. » 5 Aussi ne peut-il cacher son profond regret
de ce que tant de catéchismes et d'ouvrages théologiques, dans notre
protestantisme réformé, perdent de vue ce commandement d'amour,
néghgent de citer les textes qui s'y réfèrent. « Dans les 4000 passages
bibliques auxquels renvoie Y Institution chrétienne de Calvin, ces deux
versets de saint Jean (I Jean 4 : 7-8) ne sont jamais mentionnés. Dans
les vingt et un volumes de l'Encyclopédie théologique de Herzog,
le texte « Dieu est amour » est cité une seule fois, à propos de la
buUe Unigenitus qui met en garde ceux qui en abusent. » Et Bovet
ajoute à ces deux exemples ce qu'il appelle une vérification toute

1 Pierre Bovet : La séparation et l'Eglise nationale, p. 21.
2 Ibid., p. 22.
3 René Guisan par ses lettres. Lausanne, La Concorde, 1940, II, p. 17.
4 Pierre Bovet : Le commandement d'amour. Cahiers protestants. La

Concorde, Lausanne, 1944.
5 Ibid., p. 12.



l88 EDMOND ROCHEDIEU

fraîche : « Les 129 réponses du Catéchisme de Heidelberg sont étayées
par 800 passages : une trentaine sont empruntés à la première épître
de saint Jean, mais « Dieu est amour » n'en est pas. » ¦

Dès lors il laisse percer son inquiétude, et c'est autant le croyant
que l'éducateur qui conjointement prennent la parole, ce qui rend
l'avertissement d'autant plus grave : « Les enfants de nos contrées
ont, pendant deux siècles, appris leur religion dans le catéchisme ;

leur a-t-on laissé ignorer que Dieu est amour » 2

Pour terminer, nous pensons ne pouvoir mieux faire que reproduire

un passage de la causerie d'adieux que Pierre Bovet fit à Radio-
Genève, le 12 juin 1944. Le titre de l'entretien était déjà tout un
programme : Quelle sera demain la tâche des éducateurs Dans un
temps qui lui était strictement limité, le pédagogue formé aux
disciplines de la psychologie scientifique apporte un dernier message à
1'« auditoire invisible » qui pendant des années a suivi ses causeries.
Nous imaginons facilement que les paroles prononcées en pareille
circonstance ont été pesées et choisies avec soin, et que seul l'essentiel
a passé sur les ondes. Après avoir rappelé que la question posée,
Quelle sera la tâche des éducateurs, demain P est une question de portée
mondiale et qu'eUe comporte, entre autre élément, une éducation
pour la paix qui empêche le retour des carnages et des désastres
suscités par la guerre (nous sommes en juin 1944), Bovet mentionne
tout d'abord qu'en éducation tout se tient, car c'est de la personne
humaine qu'il s'agit et celle-ci, malgré les différences, reste une. Puis
il remarque qu'aucun problème d'éducation ne peut être pris au
sérieux sans qu'aussitôt l'on ne soit entraîné sur le plan social.

Enfin — et c'est le troisième point par lequel l'orateur conclut
sa causerie, et ceci lui confère une solennité particulière :

« Rien comme une tâche éducative qui lui tient à cœur ne conduit
un homme ou une femme à sentir la précarité de son effort, l'insuffisance

des précautions les plus adroites, des mesures les mieux rai-
sonnées, des intentions les plus pures. Rien ne le porte plus sûrement
à sentir le besoin de forces supérieures aux siennes, à y croire, à y
recourir.

» QueUe sera demain la tâche des éducateurs — Implorer le
secours d'En-Haut.

» Qui suis-je, moi, pour vous dire ces choses Mais, puisque ceci
est un discours d'adieu, je ne pouvais pas ne pas vous les dire. » 3

Genève, janvier 1967. Edmond Rochedieu.

1 Pierre Bovet: Le commandement d'amour, p. u.
2 Pierre Bovet : Quelle sera demain la tâche des éducateurs Educateur

et Bulletin corporatif, 9 septembre 1944.
3 Pierre Bovet : ibid. p. 521.


	Pierre Bovet (1878-1965)

