Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 17 (1967)

Heft: 2

Artikel: Profil de Leibniz

Autor: Moreau, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380872

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROFIL DE LEIBNIZ

Leibniz est né a Leipzig, en 1646. Dés son enfance, il se livre a
I'étude et devient un autodidacte. Issu d’une famille de juristes, il
perdit prématurément son pére ; mais il passait encore ses journées
dans la bibliothéque paternelle, ol il lut d’abord les Anciens, dont il
recut une empreinte ineffacable. En 1661, a I’dge de quinze ans, il
entre a I'Université de Leipzig, sa ville natale, ol il recoit les legons
de Jacques Thomasius, qui enseigne la philosophie scolastique ; puis,
il se rend & Iéna, ot il étudie les mathématiques sous la direction
d’Erhard Weigel, et enfin & Altdorf, ol il prend son doctorat en droit
(1666), avec une thése : De casibus perplexis in jure, ou il montre
I'application de la logique a la solution des difficultés juridiques.
Aprés ces années d’études universitaires, il s’intéressera aux sciences
expérimentales, voire aux sciences occultes, entrant méme en liaison
avec la secte des Rose-Croix.

Néanmoins, sa curiosité reste insatisfaite ; il souffre d’'un com-
plexe d’'infériorité, se sentant éloigné des grands centres intellectuels
de I'Europe occidentale : Paris, Londres, La Haye ; il écrira plus
tard, évoquant ses années d’études dans des universités reculées de
I’Allemagne : neque enim 1llis in locis mathematica excolebantur, et
st Parisiis exegissem puevitiam, quemadmodum Pascalius, forte matu-
rius 1psas scientias auxissem *. « Si j’avais eu la chance de passer mon
enfance a Paris, comme Pascal, peut-étre eussé-je été plus précoce
encore ! » Afin de réaliser ce réve de venir a Paris et de rencontrer
les meilleurs esprits de son temps, il intrigue auprés des grands
de ce monde. Le baron de Boinebourg l'introduit auprés de I'Electeur
de Mayence ; agréé par lui comme conseiller a la Cour supréme, il
est, en 1672, envoyé en mission diplomatique a Paris ; il doit sou-
mettre au roi Louis XIV, ou a son ministre Colbert, un Consilium
Aegyptiacum, un plan de conquéte de I'Egypte, destiné, dans la
pensée de ses auteurs, a détourner de I’Allemagne l'utilisation des
armements accumulés en France. Ce plan parvint a la connaissance
de M. de Pomponne, secrétaire d’Etat, qui répondit que les projets

1 GERHARDT : Die philosophischen Schriften von G. W. Leibniz (en abrégé
Phil)), t. VII, p. 186.

N. B. Conférence donnée a Geneve, le 11 novembre 1966, sous les auspices
de la Fondation Marie Gretler, a l'occasion du 250® anniversaire de la mort
de Leibniz.



82 JOSEPH MOREAU

de guerre sainte avaient « cessé d’étre a la mode depuis saint Louis » 1.
Leibniz n’en continuera pas moins a élaborer des projets politiques :
projet d’union européenne, projet d'union des Eglises, dont nous
parlerons en terminant, et qui le mettra en relations avec Bossuet.
Leibniz n’est pas seulement, comme Descartes, un homme d’études
et de cabinet ; la curiosité intellectuelle s’allie curieusement chez
lui avec l'intrigue politique et les ambitions de carriére. Avant de
venir a Paris, il avait entretenu une correspondance philosophique et
théologique avec Antoine Arnauld, qui devait l'introduire aupres
de son parent, M. de Pomponne, et il avait adressé a la Société Royale
de Londres d'une part, a I’Académie des Sciences a Paris, d’autre
part, un témoignage de ses travaux scientifiques: a la premiére sa
T heoria motus concreti, a la seconde sa T heoria motus abstracti, deux
traités qui constituent 1'Hypothesis physica nova (1671), ouvrage ol
est exposé le résultat de ses réflexions et I'état de sa doctrine a la
veille de son départ pour Paris.

Toute la philosophie ultérieure de Leibniz est en germe dans cet
ouvrage ; on y découvre notamment son dynamisme spiritualiste,
qui voit dans tous les phénoménes du monde matériel la manifesta-
tion d’une activité spirituelle : omne enim corpus est mens momen-
tanea 2. Dans les écrits de la méme période, on voit apparaitre aussi
la doctrine de I'Harmonie universelle, selon laquelle la raison de
toute existence particuliére réside dans la possibilité pour elle de
s’accorder avec le tout qui enferme le maximum d’existence. Mais
ces théses s’expriment sous une forme encore confuse, et sont établies
par des considérations quelquefois peu cohérentes ; Leibniz montre
des intuitions géniales, mais qui n'ont pas encore trouvé le langage
approprié a leur expression, I'appareil discursif nécessaire a leur
justification.

A Paris, ol il demeure de 1772 a 1776, Leibniz fait la connaissance
de Christian Huyghens, auprés de qui il s’initie aux mathématiques
modernes, aux travaux de Descartes, de Desargues et de Pascal ;
et il réalise si rapidement de tels progrés qu’il devient bientét l'inven-
teur du calcul infinitésimal. Cette invention lui sera d’un grand
secours dans la critique du mécanisme cartésien, qui opposait radica-
lement 1'étendue et la pensée, la matiére et 1’esprit ; elle contribuera
a l’élaboration de son dynamisme métaphysique. Dans le monde
de la philosophie et de la théologie, il se lie avec Arnauld, avec Male-
branche, et par l'intermédiaire de Tschirnhaus, un Allemand qui
séjournait a Paris, il obtiendra d’indiscrétes révélations sur la philo-
sophie de Spinoza. Avant de rentrer en Allemagne, ou le duc de

! FoucHER DE CAREIL : (Euvres de Leibniz, t. V, p. 350.
2 Phil., IV, 230, n° 17.



PROFIL DE LEIBNIZ 83

Hanovre lui offre une charge de conseiller et d’historiographe, il
passe par Londres, ot il avait déja fréquenté les milieux scientifiques
lors d’un premier voyage, dans les premiers mois de I’année 1673,
et par la Hollande, oli, aprés plusieurs semaines d’attente et une sorte
d’examen probatoire, il finit par obtenir une entrevue, suivie peut-
étre de plusieurs entretiens, avec Spinoza, a La Haye, en novembre
1676. L’auteur de I’Ethique devait mourir quelques mois plus tard, le
21 février 1677.

Ainsi se terminent, aprés les années d’études (Lehrjahre), les
années de voyage (Wanderjahre) du jeune Leibniz; il est désormais
en possession des moyens propres a 1’élaboration de son systéme, qui
va se préciser en réaction au cartésianisme, & 1’occasionnalisme de
Malebranche et au panthéisme spinoziste. L’importance dans la
carriere de Leibniz de son séjour a Paris a été mise en relief par
Kuno Fischer, qui écrit : « Il n’aurait pu, dans son siécle, devenir
un écrivain européen, s'il n’était devenu un écrivain francgais. Il le
devint & Paris... C'est a Paris qu’il est devenu un mathématicien
de premier ordre » r. C’est 13 aussi qu’il a pris contact avec la philo-
sophie de son temps et qu’il s’est formé, au cours de conversations
savantes, a cet art de la discussion dont il fera un si brillant usage.

* * *

La réflexion philosophique de Leibniz tire son origine d’une
réaction de sa conscience religieuse a 1'égard de la science de son
temps. Leibniz, formé a la lecture des Anciens, a I'étude de la scolas-
tique, rencontre, dés sa jeunesse, le mécanisme de la physique
moderne : non point d’abord le mécanisme géométrique de Descartes,
mais le mécanisme atomistique, renouvel¢ des Anciens par Hobbes
et Gassendi. Cette doctrine le séduisit tout d’abord: «Etant enfant,
écrit-il en 1714, j’appris Aristote, et méme les Scolastiques ne me
rebutérent point... Par aprés, étant émancipé des Ecoles triviales, je
tombai sur les Modernes, et je me souviens que je me promenais seul
dans un bocage, auprés de Leipzig, appelé le Rosenthal, a 1'dge de
15 ans, pour deélibérer si je garderais les Formes substantielles. Enfin le
Mécanisme prévalut et me porta & m’appliquer aux Mathématiques.» 2
C’est ainsi qu’aprés son baccalauréat, obtenu a Leipzig, il se rend a
Iéna pour étudier les mathématiques; mais il convient qu'il n’est
parvenu a une connaissance approfondie de ces sciences « qu’'aprés
avoir conversé avec M. Huyghens a Paris » 3.

1 KuNno FIScHER : Geschichte der meueren Philosophie, t. 11, p. 159, cité
par E. Boutroux dans I'Introduction de son édition classique de la Mona-
dologie, p. 8.

2 A Remond, 10 janvier 1714 (Phil., III, 606).

3 Ibid.



84 JOSEPH MOREAU

Cependant, & mesure qu'’il apercevait la portée du mécanisme
scientifique, qui explique tout par figure et mouvement (comme Des-
cartes) ou par combinaison d’atomes (comme Démocrite et Gassendi),
le jeune Leibniz ressentait une inquiétude religieuse. L’explication
mécaniste élimine Dieu de la production des choses naturelles et,
si elle n’exclut pas absolument la foi, elle la laisse du moins sans
support rationnel. C'est pour écarter cette menace que Leibniz
rédige 1'un de ses premiers écrits, la Confessio naturae contra atheistas
(1668), dans laquelle il s’applique & montrer que pour rendre raison
des phénoménes corporels, on ne saurait se passer d’un principe
incorporel, a savoir Dieu. Ceux que les succés de l'explication
mécaniste conduisent a I’athéisme sont dupes d’'une conclusion
précipitée ; et Leibniz reprend a son compte le mot de Bacon : Philo-
sophiam obiter libatam a Deo abducere, penitus haustam reducere
ad eumdem 1. « Un peu de science ¢loigne de Dieu, beaucoup de
science y ramene ».

Le théme esquissé dans cet opuscule de jeunesse sera constamment
repris par Leibniz dans ses ouvrages ultérieurs ; toujours il s’appli-
quera a montrer l'insuffisance de 'explication mécaniste et la nécessité
de recourir a des principes métaphysiques. Il écrira en 1695 : « Au
commencement, lorsque je m’étais affranchi du joug d’Aristote, j’avais
donné dans le vide et dans les atomes, car c’est ce qui remplit le mieux
I'imagination ; mais en étant revenu, aprés bien des méditations, je
m’apercus qu’il est impossible de trouver les principes d’'une véritable
unité dans la matiére seule, ou dans ce qui n’est que passif, puisque
tout n'y est que collection ou amas de parties a 'infini » 2. La matiére,
selon Leibniz, ne se réduit pas a 1'é¢tendue, comme le prétendait
Descartes ; elle est ce qui remplit I'étendue ; a ce titre, elle n’en est
pas moins, comme l'étendue, toujours divisible. La notion d’atome
matériel est contradictoire ; atome signifie indivistble ; or la matiére
est indéfiniment divisible. Il ne peut y avoir d'unités véritables,
d’indivisibles réels, que des unités spirituelles, comme les esprits
ou les ames. Ainsi est mise en lumiére l'idée fondamentale de la
philosophie de Leibniz : I'objet de la représentation physico-mathé-
matique, la matiére étendue dans l'espace, n’équivaut pas a la
réalité absolue ; celle-ci ne peut consister que dans I'esprit. La physique
mathématique, au moyen de l'explication mécaniste, fournit une
représentation objective des choses; mais 1'objectivité consiste
seulement dans la cohérence des représentations, dans 'ordre et la
régularité de phénomeénes, reliés entre eux par des lois universelles

 Phil., IV, 105.
3 Systéme nouveau de la nature et de la communication des substances, § 3
(Phal., IV, 478).



PROFIL DE LEIBNIZ 85

et nécessaires, reconnues par tous les esprits ; elle ne concerne pas
la substance méme des choses. Aussi, les postulats de 1’explication
mécaniste ne sont-ils pas des principes absolus ; les lois élémentaires
du mouvement réclament elles-mémes une explication, qui ne peut se
trouver qu’en Dieu, et qui requiert des principes métaphysiques.
Dans le récit qu’il nous donne de I'évolution de sa pensée, Leibniz
conclut : « Mais quand je cherchai les derniéres raisons du Mécanisme
et des lois mémes du mouvement, je fus tout surpris de voir qu’il
était impossible de les trouver dans les Mathématiques, et qu'il fallait
retourner a la Métaphysique. C’est ce qui me ramena aux Entéléchies,
et du matériel au formel, et me fit enfin comprendre, aprés plusieurs
corrections et avancements de mes notions, que les Monades, ou
les substances simples, sont les seules véritables substances, et que
les choses matérielles ne sont que des phénoménes, mais bien fondés
et bien liés. » 1

Ainsi, tandis qu'il s’efforce de relier I’explication mécaniste a des
principes métaphysiques, Leibniz est conduit a réhabiliter, & sauver
du mépris ou elles sont tombées chez les philosophes modernes,
les formes substantielles, héritées de l’aristotélisme et tenues en
honneur dans la scolastique. « Il fallut donc, écrit-il, rappeler et comme
réhabiliter les formes substantielles, si décriées aujourd’hui, mais
d’une maniére qui les rendit intelligibles et qui séparit I'usage qu’on
en doit faire de I’abus qu’on en a fait. » 2 L’abus qu’on en a fait, c’est
d’« employer ces formes pour expliquer les problémes particuliers de
la nature » 3, autrement dit « dans le détail de la physique » et « 'expli-
cation des phénoménes en particulier»4; mais elles sont «nécessaires
pour établir de vrais principes généraux » 5. « Les principes généraux
de la nature corporelle et de la mécanique méme sont plutoét méta-
physiques que géomeétriques, et appartiennent plutdt a quelques
formes ou natures indivisibles comme causes des apparences qu’a
la masse corporelle ou étendue. Réflexion (conclut Leibniz) qui est
capable de réconcilier la philosophie mécanique des modernes avec
la circonspection de quelques personnes intelligentes et bien inten-
tionnées qui craignent avec quelque raison qu’on ne s’éloigne trop
des étres immatériels au préjudice de la piété » 6,

Pour accorder la raison avec la foi, la science avec la piété, Leibniz
ne craint donc pas de réhabiliter la philosophie traditionnelle, qui
doit s’allier avec la philosophie moderne dans une perennis quaedam

A Remond, 1o janvier 1714 (Phil., 111, 606).
Systéme wnouveau... § 3 (Phil., IV, 478-479).
Ibid., 479.

Discours de Métaphysique, § 10 (Phil., IV, 434).
Systéme nouveau... § 3 (Phil., IV, 479).
Discours de Métaphysique, § 18 (Phil., IV, 444).

(= R R Y



86 JOSEPH MOREAU

philosophia t. Cet attachement a la tradition s’oppose aux tendances
révolutionnaires du cartésianisme 2. La critique cartésienne veut
faire table rase du passé. Descartes entreprend de refaire a lui seul
tout 1l'édifice de la connaissance, et ses sectateurs estimeront qu’il
y a réussi. « M. Descartes, écrit Malebranche, a découvert, en trente
années, plus de vérités que tous les autres philosophes. » 3 Leibniz ne
partage pas cet enthousiasme naif ; il sait que 'humanité n’a pas
commencé A raisonner d’hier ; s’il admire les grands esprits des temps
modernes, ils s’apparentent a ses yeux aux génies scientifiques de
I’Antiquité ; en découvrant Bacon, Kepler, Galilée, Descartes, « il
eut, nous dit-il, I'impression qu’Aristote et Platon, Archimede,
Hipparque et Diophante et les autres maitres du genre humain
étaient en face de lui et qu’il conversait avec eux. »4 C’est que Leibniz,
dés son jeune dge, a beaucoup plus de lectures que Malebranche au
moment ou il eut la révélation de Descartes. « Etant enfant, j’appris
Aristote, et méme les Scolastiques ne me rebutérent point ; et (ajoute-
t-il), je n’en suis point faché présentements... J’ai dit souvent,
aurum latere in stercore tllo scholastico barbarier. » ©

Cette réhabilitation de la tradition contribue, dans l'esprit de
Leibniz, a la défense de la foi. Mais cette contribution serait contestée
par un cartésien enthousiaste comme Malebranche, aux yeux de qui
la philosophie traditionnelle, la philosophie scolastique, héritiére de
I'aristotélisme, est d’inspiration paienne. La théorie des formes
substantielles est, selon lui, l'expression d'un naturalisme incom-
patible avec la toute-puissance divine ; la pensée chrétienne ne doit
pas s’accommoder de ces survivances paiennes. Malebranche, dans
un chapitre de la Recherche de la Vérité, combat ce qu’il considére
comme « ’erreur la plus dangereuse de la philosophie des Anciens » 7 :
«lorsqu’on admet des formes, des facultes, des qualités, des vertus ou
des étres réels capables de produire certains effets par la force de
leur nature » 83, c’est comme si on supposait un principe divin dans
tous les corps. Malebranche s’accorderait avec A. Comte pour dénoncer
dans les abstractions de la métaphysique des résidus de l'imagina-
tion théologique, incompatibles avec le Dieu de la raison et de la foi.

1 A Remond, 26 aolt 1714 (Phil., III, 625).

1 Descartes toutefois n’a d’autre dessein que « réformer (ses) propres pen-
sées » et se garde d’exercer sa critique a l'édgard des institutions. Cf. notre
Présentation de Descartes, in Misceldnea de Estudos a Joaquim de Carvalho,
n° 8, p. 816-828, notamment p. 825 sq.

3 Rechevche de la Vérité, 1 3, 2 fin.

Guilielmi Pacidit Plus witva... (Phil., VI1I, 53).

A Remond, 10 janvier 1714 (Phil., 111, 606).

A Remond, 26 aott 1714 (Phil., III, 625).
Recherche de la Vérité, VI, 20 partie, ch. 3, titre.
Ibid., 2¢ alinéa.

00~ O\



PROFIL DE LEIBNIZ 87

« Et 'on entre ainsi insensiblement, poursuit-il, dans le sentiment
des paiens par le respect que I'on a pour leur philosophie. Il est vrai
(ajoute-t-il) que la foi nous redresse ; mais peut-étre que l'on peut
dire que si le cceur est chrétien, le fond de l'esprit est paien» 1.

Ainsi, de 'avis de Malebranche, il n'y a pas de pensée chrétienne,
de possibilité d’étre chrétien par l'intelligence, si I'on adheére encore
a la philosophie traditionnelle, autrement dit si I'on n’est pas carté-
sien. On rencontre facilement de nos jours des gens qui estiment
que, si 'on peut étre un chrétien sincére, on n’est pas du moins un
penseur chrétien si I'on n’adhére a quelque forme d’existentialisme
ou d’hégélianisme. De pareilles outrances dénotent seulement une
ignorance du passé de la philosophie, une inconscience de sa signifi-
cation profonde et de sa valeur permanente ; elles ne sauraient impres-
sionner un esprit informé. Leibniz a cru un moment que les formes
substantielles étaient incompatibles avec la toute-puissance de Dieu? ;
mais tout l'effort de sa pensée s’est ensuite appliqué & montrer com-
ment se conciliaient 'action de Dieu et celle de la nature, qu’il n’a
voulu ni confondre, comme Spinoza, ni regarder comme incom-
patibles, a la fagon de Malebranche, qui anéantit la nature devant
Dieus.

*
% &

Issue d'une inquiétude religieuse, la philosophie de Leibniz se
tourne vers un dessein apologétique. Le seul grand ouvrage qu’il
ait publié, la Théodicée (1710), s’ouvre par un Discours de la confor-
mité de la foi avec la raison ; Leibniz entend pareillement concilier
le mécanisme scientifique et le finalisme théologique, accorder la
philosophie nouvelle avec la philosophie traditionnelle, rallier tous
les esprits & une vérité vraiment catholique, c’est-a-dire universelle.
Mais, pour réaliser un si grand dessein, il faut étre en possession d’un
art de convaincre les esprits, de démontrer la vérité ; cet art a pour
base 1'étude du raisonnement, la logique. Cette étude a été une pré-
occupation constante de Leibniz : il y a en lui un savant, un mathé-
maticien, a c6té d'un philosophe, voire d'un théologien ; mais le lien
entre les deux ne peut étre établi que par la logique. L’originalité
de la méthode leibnizienne tient pour une grande part a ce fait que
Leibniz a allié dans la formation de son esprit 1’'étude du droit avec
celle des mathématiques ; il ne croit pas, comme Descartes, que les
seuls géometres soient capables de raisonnement rigoureux ; il sait,
par expérience et tradition de famille, que les juristes ont le méme

r ITbid.

3 A Thomasius, 20/30 avril 1669 (Phil., 1, 25) : Ita reditur ad tot deunculos
quot formas substantiales, et gentilem prope moluOeioudv. 11 est remarquable que
cette phrase est de plusieurs années antérieure aux invectives de Malebranche.

3 Cf. notamment l'opuscule De ipsa natura (Phil., IV, 505-516).



88 JOSEPH MOREAU

souci, et son ambition, c’est d’élaborer un art de raisonner qui per-
mette d’obtenir des démonstrations en tous les domaines. La source
de toutes nos erreurs vient de ce que nous faisons usage de notions
confuses, qu’il nous appartient de rendre distinctes par l'analyse.
Toute notion, estime Leibniz (c’est 1a 1'idée originale développée dans
sa Dissertatio de arte combinatoria (1660) et le germe de sa logique)
peut étre résolue en ses éléments simples, comme un nombre se
décompose en facteurs premiers. Par le moyen de l'analyse, toutes
nos connaissances peuvent étre rendues aussi distinctes que la con-
naissance que nous avons des nombres, et toutes les sciences humaines
atteindre la perfection de l'arithmétique. La démonstration, par
laquelle une proposition est établie avec certitude, est elle-méme une
application de ’analyse : elle consiste & montrer qu'un attribut ne
peut étre nié d’un sujet, parce qu’il est contenu dans la définition de
ce sujet. C’est sur ce role accordé a 'analyse que Leibniz fait reposer
toute sa logique. Si nous disposions de signes ou caractéres précis
pour représenter les éléments simples qui entrent dans la composition
de toutes nos pensées, d'un ensemble de signes constituant, pour
ainsi dire, un Alphabet des pensées humaines, et si nous observions
en outre quelques régles fixes pour les assembler, « nous pourrions,
dit Leibniz, raisonner en métaphysique et en morale a peu pres
comme en géométrie et en analyse, parce que les caractéres fixeraient
nos pensées trop vagues et trop volatiles en ces matiéres, ou 1'ima-
gination ne nous aide point»t. Par l'invention d'une Caractéristique
universelle, d’'un art d’écrire les idées comme nous écrivons les
nombres, on obtiendrait un art de raisonner applicable en tous les
domaines et d'une certitude infaillible; ainsi serait réalisé 1’idéal
entrevu par Hobbes et que tente d’effectuer de nos jours la logique
symbolique : tout raisonnement serait ramené a un calcul.

Mais le role accordé a l'analyse par Leibniz ne commande pas
seulement sa logique ; il se traduit dans sa conception de la vérité :
praedicatum inest subjecto ; 'inclusion du prédicat dans le sujet est
la définition méme de la vérité. Elle ne s’applique pas seulement
aux vérités nécessaires ou vérités de raison, dont I'opposé implique
contradiction, mais aussi aux vérités contingentes ou vérités de fait,
comme celles ol s’expriment les lois de la nature ou qui énoncent
les événements de l'histoire. « César franchit le Rubicon», voild une
vérité contingente, c’est-a-dire qu’elle peut étre niée sans contra-
diction ; il n’y a aucune impossibilité logique a concevoir son opposeé.
Cela, cependant, ne nous est possible que parce que nous n’avons
qu’'une notion incompléte, indéterminée de César ; si nous avions de
lui une connaissance parfaite, celle que possede Dieu, qui apergoit

* A Gallois (Phil., VII, 21).



PROFIL DE LEIBNIZ 89

de toute éternité 1'essence individuelle de chaque étre, dans laquelle
sont compris comme des prédicats ou accidents tous les événements
de son histoire, nous verrions que l'affirmation du prédicat dans une
vérité contingente s’impose, aussi bien que dans une vérité nécessaire,
en vertu de la définition méme du sujet. S’il ne nous parait pas impos-
sible de concevoir que César n’efit pas franchi le Rubicon, tandis
qu’il nous est impossible de concevoir un cercle sans 1'égalité des
rayons, c'est que la notion de César, comme toute notion individuelle,
étant infiniment complexe, n’est jamais pour nous parfaitement
déterminée. Si nous apercevions cette notion dans tous ses détails,
nous verrions que, pour concevoir que César ne franchisse pas le
Rubicon, il faut se former de lui une autre notion, considérer une
autre essence individuelle, qui n’est pas impossible & concevoir,
qui ne renferme aucune contradiction, mais qui ne pourrait trouver
sa réalisation dans I'univers actuellement existant. Pour que César ne
franchit pas le Rubicon, il efit fallu que f{it remanié tout le systéme
de I'Univers ; mais c’elit été un autre César, dans un autre univers,
différent de celui que Dieu a créé, parce qu’il est entre tous les univers
possibles le plus parfait =.

I1 s’ensuit de 1a que pour qui connait I’essence individuelle, pour
qui posséde la notion compléte de chaque étre existant dans I’Univers,
il n’arrive rien a aucun étre qui ne soit compris dans sa définition,
qui ne puisse, en conséquence, étre connu a priort, autrement que
par l'histoire. Or des individus distincts ne peuvent coexister dans
un méme univers que si leurs essences sont accordées entre elles,
c’est-a-dire si les changements qui arrivent a chaque individu en
vertu de son essence, y compris ses propres perceptions, se succédent
en conformité avec tous les changements qui arrivent dans 1’Univers ;
il faut, autrement dit, que chaque substance individuelle ou monade
reflete tout I'Univers selon sa perspective propre ; ce qui revient a
dire que les essences respectives des étres qui existent dans 1’Univers
se déterminent en fonction d'une notion principale et unique, qui
embrasse et commande toutes les autres, celle de 1'univers le plus
parfait, celui qui comprend le maximum de réalité compatible avec
I'exigence d’unité. Il est le seul dont la notion soit parfaitement
déterminée et qui ait ainsi une raison d’étre 2. Supposer que l'univers
qui existe, qui a été réalisé par Dieu, n'est pas le plus parfait entre
tous, c’est admettre en Dieu un choix sans raison. Or, aux yeux de
Leibniz, rien n’est sans raison ; rien n’arrive dans le monde qui

1 Cf. Discours de Métaphysique, § 13 (Phil., IV, 436-439) et la Correspon-
dance avec Arnauld, notamment Phil., 1I, 37-59, ainsi que l’apologue qui
termine le Théodicée, §§ 413-417.

2 Cf. notre ouvrage : L'Univers leibnizien, p. 203-204, et passim.



90 JOSEPH MOREAU

n'ait sa raison d’étre; il n’est aucune vérité, méme contingente,
dont on ne puisse rendre raison a priori.

Un tel rationalisme semble exclure la liberté humaine aussi bien
que la liberté divine, a moins qu’il n’oblige seulement a une conception
plus correcte de la liberté ; ce qui est certain, c’est qu’il n’exclut pas
la sagesse divine. Sans doute, tout ce qui arrive se déduit de la notion
principale de I'Univers suivant une nécessité logique, et cette notion
méme, celle de 'univers « ol il y ait la plus grande variété avec le plus
grand ordre, ... le plus d’effet produit par les voies les plus simples»?,
le maximum de réalité compatible avec 1'unité, se détermine par un
calcul, par l'exercice d’'une Mathesis quaedam divina ; mais au-dela
de la logique, qui déduit les conséquences de cette notion, et du calcul
par lequel elle se construit, il y a l'exigence a laquelle elle répond.
Tout est déterminé rigoureusement si I’on suppose que rien n’existe
que ce qui peut entrer dans l'organisation la plus parfaite, celle qui
offre la diversité la plus riche et la mieux unifiée ; mais cette suppo-
sition, qui commande la détermination rationnelle et la déduction
logique, passe la logique et le calcul ; elle ne se justifie qu’au regard
d'une réflexion qui reconnait, avec Platon, que I'existence ne peut
trouver sa raison d’étre que dans le bien, que 1’Univers ne peut tirer
son origine que de la volonté d'un Etre raisonnable. L’application
du principe : #ien n’est sans raison, suppose la croyance que tout est
gouverné par une supréme raison. Telle est la pensée derniére de
Leibniz : « Je commence en philosophe, mais je finis en théologien.
Un de mes grands principes est que rien ne se fait sans raison. C’est
un principe de philosophie. Cependant, dans le fond, ce n’est pas
autre chose que I'aveu de la sagesse divine, quoique je n’en parle pas
d’abord. » 2

Ce philosophe, en qui se découvre un théologien, qui proclame la
conformité de la foi avec la raison, qui entreprend des Démonstra-
tions catholiques, destinées a prouver non seulement les wvérités
fondamentales de la métaphysique, mais aussi la possibilité des
mysteres chrétiens, était naturellement prédisposé a la conciliation
entre les diverses confessions religieuses ; c’est par les circonstances
et ses fonctions diplomatiques qu'il fut déterminé a remplir effective-
ment en ce domaine un role de médiateur. Né dans un milieu pro-
testant assez fermé, Leibniz s’ouvrit aux contacts catholiques dés
son arrivée a Mayence, puis au cours de son séjour a Paris; mais
c’est lors de son retour a Hanovre que se produisit 1'événement
décisif, la conversion du duc Jean-Frédéric au catholicisme. Cette
conversion, qui soulevait des problémes intérieurs et suscitait A

1 Principes de la nature et de la grdce... § 10 (Phil., VI, 503).
* BoDEMANN : Die Leibniz-Handschriften..., p. 58.



PROFIL DE LEIBNIZ Q1

Rome l'espoir de reconquérir I’Allemagne du Nord au catholicisme,
créait, suivant le mot de Baruzi, le «paradoxe fécond d’un souverain
catholique gouvernant des sujets protestants» . A la cour de Hanovre,
se rencontraient des représentants officiels des deux Eglises, 1'évéque
Spinola du co6té catholique, et I’'abbé Molanus du c6té protestant.
Leibniz fut naturellement mélé a leurs négociations, et c’est a cette
époque que remontent ses premiers projets d’'union des Eglises.

Cette activité se ralentit & la mort de Jean-Frédéric, en 1679 ;
elle devait reprendre une dizaine d’années plus tard et soulever
des espoirs dont l'écho retentit dans cette lettre de Leibniz: « La
main de Dieu n’est pas raccourcie », écrit-il & Madame de Brinon, le
29 septembre 1691, au sujet de l'union des Eglises. « L’Empereur,
dit-il, y a de la disposition ; le pape Innocent XI et plusieurs cardi-
naux... se sont expliqués d'une maniére tres favorable. J’ai vu moi-
méme la lettre originale de feu R. P. Noyelle, général des Jésuites,
qui ne saurait étre plus précise ; et on peut dire que si le Roi et les
prélats et les théologiens qu’il entend sur ces matiéres s’y joignaient,
I'affaire serait plus que faisable, car elle serait presque faite. Ainsi
I'union s’opére, la catholicité se reforme, la Germanie et la Latinité
retrouvent leur communion spirituelle, les Provinces-Unies et I’Angle-
terre rentrent a leur tour dans une Eglise a la fois romaine et réformée,
et les croyants, tous les croyants, s’opposent aux forces dissolvantes
qui menacent leur foi. »2

De si grandes espérances devaient, hélas! étre décues. Pourtant,
au cours des longues tractations qui se poursuivirent pendant prés
de dix ans, de 1691 a 1698, entre Bossuet et Leibniz, celui-ci déploya
les efforts les plus obstinés (car, par 'union des Eglises, c’est a la
division de 1’Allemagne qu’il voulait aussi porter remeéde), celui-1a
fit preuve de toute la bonne volonté dont il était capable. On peut
étre étonné de trouver Bossuet, qui nous apparait comme l'adver-
saire le plus résolu du protestantisme, au premier plan de ces négo-
ciations. Mais il ne faut pas oublier qu’avant d’avoir applaudi a la
révocation de I’Edit de Nantes et écrit 1'Histoire des Variations,
il avait publi¢ en 1671 une Exposition de la doctrine catholique o,
en vue de faciliter le retour des protestants, il se montrait tellement
libéral que son livre avait été considéré comme «peu catholique» ;
mais une seconde édition était accompagnée d’un bref du Pape, qui
lui donnait son approbation. Si les négociations aboutirent néanmoins
a un échec, c’est que, pour les deux partenaires, le probléme ne se
posait pas de la méme fagon. Pour Bossuet, le protestantisme est une
hérésie, une erreur au regard de la foi. Son Exposition de la doctrine

t J. Barvzi: Leibniz et lorganisation veligieuse de la Terrve, p. 262.
z Cité par P. HazarDp : La Crise de la Conscience européenne, p. 240-241
(ed. minor).



92 JOSEPH MOREAU

catholigue a pour but de la présenter sous un jour tel que les protes-
tants n'y trouvent aucun obstacle a leur conversion. Aux yeux de
Leibniz, la division des chrétiens ne témoigne pas d’une hérésie,
mais d’un schisme. Les protestants, au nom desquels parle Leibniz,
ont été rejetés malgré eux de 1’Eglise catholique ; mais ils ont la
volonté de demeurer dans la communauté chrétienne, et refusent
seulement qu’on leur impose des croyances qui ne sont pas, a leur
avis, nécessaires au salut. Il n'y a pas lieu, de leur part, a une conver-
sion ; il faut seulement rechercher une réconciliation.

La voie de cette réconciliation doit passer, semble-t-il, par un
nouveau Concile, ol seraient remises en question les décisions du
Concile de Trente, qui n’était pas vraiment cecuménique, puisque
plusieurs nations chrétiennes n’y étaient pas représentées. Clest la,
au regard de Bossuet, une prétention inadmissible ; mais il convient de
dégager les principes au nom desquels il la repousse; car c’est le
moyen de localiser le différend qui, en ce moment critique, a empéché
la réunion du monde chrétien.

Les principes sur lesquels Bossuet fonde son opposition sont
U'infaillibilité de 1’Eglise et l'immuabilité du vrai. Leibniz, sans
rejeter le premier, essaie de réserver les droits du libre examen ; au
second, il oppose l'inévitable mouvement de l'histoire. Or, on remar-
quera que ces deux principes ne concernent pas directement la
signification et l'intégrité de la foi, mais les conditions de son insertion
dans la vie sociale. C’est de 14 que surgissent les problémes. Si la
transcendance du vrai n’exclut pas, pour une conscience philosophique,
I’évolution de ses formules, comment éviter cependant que toute
variation ne soit cause de trouble dans la conscience des fidéles ?
Si le libre examen est une exigence invincible, peut-on admettre,
pour autant, que les vérités de la foi soient livrées aux méthodes
de la discussion publique ? Si c’est 1a le point sur lequel n'ont pu
s’accorder Bossuet et Leibniz, qui ne voit que c’est la, au regard de la
foi, une question latérale, et qui ne divise pas radicalement protes-
tants et catholiques, puisque les mémes divergences peuvent se
retrouver a l'intérieur de chaque confession ? Il se peut que ces
divergences soient irréductibles, qu’elles tiennent aux conditions
mémes de l'existence sociale ; mais elles ne doivent pas empécher la
concorde entre les chrétiens. Il se peut méme que la rivalité de ces
tendances soit utile et concoure & sauvegarder 1’équilibre nécessaire
entre 1'éternel et le temporel, entre les exigences transcendantes de
la vérité et les injonctions immeédiates de la charité. L’obstacle qui
divise les chrétiens est peut-étre extérieur a la foi; c’est a la foi et
a la charité qu'il appartient de le surmonter. Cette conclusion du
moins semble répondre au veeu de l'esprit leibnizien.

JosEpH MOREAU.



	Profil de Leibniz

