Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1966)

Heft: 2

Artikel: Société romande de philosophie : la philosophie ouverte
Autor: Gonseth, Ferdinand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

LA PHILOSOPHIE OUVERTE

REFLEXIONS PRELIMINAIRES

Il n’y a guére plus de trente ans que, sous le nom d’idonéisme, la
philosophie ouverte a fait son entrée sur la scéne philosophique. Ses
idées directrices sont-elles toutes nouvelles ? Je me garderai bien de
I'affirmer. Elle ne s’est pas moins trouvée et ne s’en trouve pas moins
encore devant le probléme qui est celui de toute philosophie nouvelle,
celui de la légitimité. Comment une philosophie irréductible aux
philosophies déja existantes peut-elle trouver place a coté d’elles, en
compétition avec elles ? Ce n’est d’ailleurs 1a qu’'un aspect du pro-
bléme que pose le fait de la pluralité des systémes philosophiques.

Quelques mots tout d’abord du fait lui-méme, c’est-a-dire de
I'existence de fait d’une pluralité de discours philosophiques irréduc-
tibles I'un a l'autre et, partant, d’une pluralité de systémes philoso-
phiques incompatibles entre eux. Ce n’est naturellement pas d’au-
jourd’hui que date sa mise en évidence. Pour s’en assurer, il suffit de
se rappeler le principe selon lequel Renouvier avait opéré la classifi-
cation des systémes promus jusqu’alors a l’existence philosophique :
il ne les avait pas ordonnés sur la base de leurs points d’accord, mais
sur celle de leurs points d’affrontement. Il ne semble pas que cette
facon de faire ait fait crier au scandale. Mais peut-étre assiste-t-on
depuis un certain temps & une prise de conscience aigué du paradoxe
que le fait engendre et du probléme de méthode sinon méme du
probléme d’existence qu'il souléve.

I1 convient & ce propos de rappeler la belle conférence faite par
M. H. Reverdin dans ces lieux mémes a 1’occasion de la réunion de
1955 de la Société romande de philosophie, sous le titre « Philosophie
et philosophies ». M. Reverdin y procédait a une analyse et a une
approche aussi lucide que nuancée du probléme. Il faut cependant

N. B. Exposé présenté a la Société romande de philosophie, a Rolle, le
13 juin 1965.

6



82 FERDINAND GONSETH

remarquer qu’il mettait en particuliére évidence les conditionnements
subjectifs susceptibles d’éclairer telles ou telles préférences. Pour nous,
et particulierement pour les besoins de cet expose, c’est au-dela de
ces conditionnements subjectifs, c’est dans son objectivité méthodo-
logique que le probléme prend son importance.

Quant au probléme, son acuité dépend de la rigueur avec laquelle
on congoit les conditions a remplir par un systéme philosophique et
par le discours qui s’en fait ’expression. On ne saurait certes oublier
que I'idée de systéme n’a pas échappé a une certaine évolution histo-
rique. Elle s’est écartée, par exemple, de la visée totalitaire qui était
celle de Lambert dans la « Perspective prékantienne du Nowvel
Organon ». Il n’en reste pas moins que, méme dans ces versions
nuancées et affaiblies, le systéme reste la forme d’accomplissement de
toute philosophie : c’est alors un ensemble de vues coordonnées qui,
pour se déployer, font appel a I'inaliénable intermédiaire d'un discours
cohérent. (Pour ce qui nous concerne, il serait prématuré d’exiger que
dés ici les critéres d'une bonne coordination et d’une juste cohérence
soient expliqués avec précision et fixés dans leur sens définitif.)

Par souci de clarté, je m’en vais ranger les systémes philosophiques
en deux catégories :

a) ceux qui s’'intégrent au principe (2 faire valoir) de pure ratio-
nalité, et

b) ceux qui ne le font pas.

Dans un article récent 1, M. F. Brunner formule un certain ensemble
de propriétés (ou de conditions) auxquelles tout systéme qui entend
se fonder et se déployer rationnellement ne peut que satisfaire. Dans
ses exigences, M. Brunner fait preuve d’'une rigueur extréme. Je
pense que bien des philosophes hésiteront a le suivre sans réserves.
J’ai pour mon compte une tout autre conception du systéme philoso-
phique. Il est cependant un aspect de la question pour lequel je suis
sans réticence, me semble-t-il, du méme avis que M. Brunner. Je
pense que sil’on opte pour la pure rationalité, aucune des conséquences
de cette option ne saurait étre écartée. Sans exception, il faut toutes
les faire valoir. L’intransigeance est ici la premiere garantie de la juste
mise en place de 'option fondamentale, car rien ne permet de penser
qu’on puisse échapper a l'erreur en mariant au hasard des circons-
tances les exigences de la pure rationalité aux exigences venues d'un
«ailleurs » plus ou moins opaque.

Comment puis-je moi-méme concilier cet éloge de I'intransigeance
dans « la défense et l'illustration » de I'option de pure rationalité avec

I Histoive de la philosophie et philosophie, dans Etudes sur I'histoive de la
philosophie en hommage a Martial Gueroult, Paris, 1964, p. 179-204.



LA PHILOSOPHIE OUVERTE 83

le rejet de cette méme option ? Je m’en expliquerai tout a I’heure en
développant une intransigeance analogue, mais autrement orientée.

Voici maintenant ce que, d’aprés M. F. Brunner, un systéme
philosophique doit étre * : le systéme a prise sur la totalité de ce qui
a valeur philosophique. C’est dire aussi que pour tout ce qui est, la
philosophie a droit de juridiction sous 1’angle de vérité qui lui est
propre. Le systéme se déploie a partir de ses principes avec une
nécessité que le philosophe sait reconnaitre. Une fois dégagés, les
principes s’éclairent de leur propre lumiére. Quant au discours qui s’y
fonde, qu'il soit logique ou analogique, il est lui-méme affaire de pure
rationalité : sa transparence rationnelle en assure la cohérence interne
et I'unité d’ensemble. La vérité qu’un tel systéme comporte ne saurait
étre mise en cause par aucune autre espéce de vérité.

Je disais il y a un instant que 1'acuité avec laquelle le probléme de
la pluralité des systémes se pose dépend de la rigueur avec laquelle le
systéme est « défini». Avec la « définition » 2 de M. Brunner, on se
trouve dans une situation extréme. Le probléme fait place au para-
doxe. Si, dans un horizon de pure rationalité, deux systémes sont
irréductibles I'un a l'autre, il n’existe que les deux éventualités sui-
vantes : I) les deux systémes sont incomplets, ils pourront alors étre
réunis en un seul systéme cohérent ; 2) les deux systémes sont non
seulement irréductibles I'un a 1’autre, mais en contradiction I’'un avec
I’autre au moins sur un certain nombre de points précis ; leur réunion
ne peut alors engendrer qu'un systéme «inconsistant ». Il est donc
impossible qu'ils soient I'un et l'autre totalement vrais.

La premiére de ces deux éventualités ne s’applique pas aux sys-
témes ayant « accédé a l'existence philosophique » & propos desquels
le probléme de la pluralité des systémes se pose. Ces systémes répon-
dent a la seconde éventualité. On se trouve ainsi réduit pour deux
quelconques de ces derniers au pénible dilemme que voici :

— ou bien les deux systémes entendent répondre l'un et 1'autre
a toutes les exigences de la pure rationalité : c’est alors que 1'un au
moins des deux fait erreur ;

— ou bien l'on tient les deux systémes pour admissibles : c’est
alors que I'un au moins des deux n’est pas établi de fagon purement
rationnelle.

Or, il ne semble pas plus facile de se rallier a I'une qu’a 'autre de
ces éventualités. Comment par exemple adopter la premiére sans

I 11 ne s’agit pas d'une citation a la lettre, mais d'une esquisse que je crois
somme toute fidele.

2 Je n’emploie ici les termes « défini » et « définition » qu’avec une certaine
hésitation. Qu’on veuille leur réserver une signification largement ouverte dans
le sens précisé par la suite.



84 FERDINAND GONSETH

dévaloriser par 1a méme le plus clair de I'effort philosophique de nos
devanciers ? Il est tout naturel de chercher a I'écarter. Mais comment
y parvenir ? Dans I'article cité plus haut, M. F. Brunner examine les
tentatives faites récemment dans cette intention par MM. Souriau et
Gueroult. Disons trés sommairement que le premier assimile la vérité
d’'un systéme philosophique a celle d’'une ceuvre d’art et le second
a celle d'un systéme formel. Je suis parfaitement d’accord avec
M. Brunner pour ne pas me satisfaire de ces solutions. A mon avis,
elles abandonnent I'une et I'autre la proie pour 'ombre, la proie du
jugement de vérité.

Ces essais apportent un témoignage de valeur, quoique négatif.
Ils illustrent le fait qu’on ne dispose pas de critéres permettant de
trancher au nom de la vérité (de la vérité philosophique) les contra-
dictions existant réellement entre tels et tels systémes. Mais c’est
surtout une autre lacune, une lacune encore plus importante, qui se
trouve ainsi mise en évidence : personne ne parait songer a fournir
la preuve d’existence, c’est-a-dire a démontrer que la « définition » du
systéme philosophique rationnel « comporte avec nécessité 1’existence
d’un tel systéme au moins ». Cela ne veut certes pas dire qu'un tel
systéme ne puisse pas exister. Cela signifie pourtant que I'acte d’en
poser l'existence équivaut a une option. On adopte pour la faire
valoir I'une de deux éventualités dont ni l'une ni 'autre n’a pu et
ne pourra probablement jamais étre écartée avec nécessité. (La
nécessité dont nous parlons ici est bien entendu celle qui « régne » dans
un horizon de rationalité.)

L’option de pure rationalité est a promouvoir. Elle établit, pour
celui qui s’y résout, une instance de légitimité qui doit couvrir tout
le champ de la pensée philosophique. Et pourtant I’acte méme de
I'option, la décision de s’engager en la faisant valoir et pour la faire
valoir, releve d'une autre instance. Une fois qu'on a choisi et qu’on
s’est déterminé par ce choix, on a souscrit & ses conséquences. La
mise en valeur de l'option est une expérience dont 1'aboutissement
n’est plus affaire de choix. Comme toute autre, cette expérience doit
assumer le risque de 1’échec. En bref, I'instance dont 1'option reléve
est celle devant laquelle se juge le succés ou l'insuccés de nos entre-
prises : ce n’est pas une instance de pure raison.

L’impossibilité dans laquelle la philosophie se trouve de donner,
en accord avec 'option de pure rationalité, une solution satisfaisante
du probléme de la pluralité des systémes philosophiques équivaut-elle
a4 un échec ? Nous ne pouvons que laisser la question en suspens.
D’ailleurs, I'’examen de 1’autre éventualité dont il a été question plus
haut et de l'autre option qui lui correspond apporte un élément
d’appréciation dont, en toute conscience, on ne saurait faire abstrac-
tion. Je pense d’ailleurs qu’il suffit du doute qu’on voit planer avec



LA PHILOSOPHIE OUVERTE 85

opiniatreté sur la convenance de 'option de pure rationalité pour que
se dresse la question que tout semble annoncer : celle de la mutation
qu’entrainerait la mise en place de I'autre option, dont I'intention
dominante est celle de l'ouverture a l'expérience. Mais quel serait
alors, dans cette mutation, le sort du systéme philosophique ? On
comprendra qu'une explication ne peut prendre sa valeur que dans
la perspective de l'une ou de 'autre option. Tout ce qui précéde se
place dans une situation d’attente plus ou moins indéterminée, mais
dans laquelle 1'option d’ouverture se fait déja pressentir par anticipa-
tion. On comprendra facilement que, pour aller plus loin, il me faille
mettre en place l'option qui dés maintenant restera dominante.
L’installation de I'option d’ouverture fera-t-elle, elle aussi, appel a
une autre instance qu’elle-méme ? Au contraire, ce qui la distingue,
c’est qu’elle se renouvelle en se prenant elle-méme pour objet.

LA SITUATION DE CONNAISSANCE OUVERTE ET LA PROCEDURE
DES QUATRE PHASES

J’ai dit que c’est par option qu’on pose l'existence d'un systéme
philosophique susceptible de se déployer par l'intermédiaire d'un
discours purement rationnel. On pourrait m’objecter qu’il s’agit 1a
d'une évidence qui s'impose a tout esprit justement formé. Je répon-
drai que, dans le contexte de la connaissance en évolution, nous avons
vu tomber tant d’évidences que I'objection en perd toute sa valeur.

Pour qu’une recherche puisse progresser, il n’est pas nécessaire
qu’elle se développe a partir d'une situation d’évidence ou d’une
situation de connaissance dont en derniére analyse un certain
ensemble d’évidences apporterait la garantie. En fait, la situation de
départ peut étre réalisée par une situation de connaissance ouverte,
en somme quelconque. Mais qu’est-ce qu'une situation de connais-
sance ouverte ? r

I1 ne faut pas songer a faire par avance la somme de tout ce
qui peut ou pourra étre dit ouvert a 'expérience. Pour l'instant, c’est
tout ce qui est affaire de connaissance et tout ce qui a affaire avec elle

I J'ai laissé entendre plus haut combien l'idée traditionnelle de la définition
me parait problématique. Vais-je faire maintenant une exception ? Certes non.
Je demande que ce qui va étre dit de I'idée d’ouverture soit envisagé comme une
approche anticipatrice de ce que, sous la pression des circonstances, elle pourra
devenir par la suite. Je demande qu'on l'imagine susceptible d’étre reprise,
complétée, retouchée, infléchie pour répondre aux exigences de son engage-
ment dans la recherche d’une connaissance en devenir. Je demande en un mot
qu’on la maintienne elle-méme ouverte. Dans un discours ouvert (dont il sera
bient6ét question), il ne nait aucun paradoxe du fait que I'idée d’ouverture ait a
s’appliquer a elle-méme.



86 FERDINAND GONSETH

qui se trouve particuliérement visé. Il s’agit 1a par exemple de tout
ce qui est forme ou moyen d’expression, des signes aux mots, aux
facons de dire, aux textes, au discours et jusqu'au langage entier ;
de tout ce qui est relatif & la mise en forme et a la mise en ceuvre de
I'information, de I'exercice des sens, a la pratique de I'expérimenta-
tion jusqu’a I’élaboration théorique et anticipatrice ; de tout ce qui a
trait a la genése, a la constitution et a l'interprétation des sens et des
significations, etc. En quoi, dans tous ces cas, 'ouverture a I'expé-
rience consiste-t-elle ? Prenons-en comme exemple le mot et I'idée
d’atome. Chacun sait que, le mot restant le méme, sa signification,
c’est-a-dire I'idée qu’on s’en est faite au mieux de la connaissance des
physiciens sur la matiére, a profondément évolué. De Démocrite a
nos jours, en passant par ’atome de Bohr, on peut dire sans exagéra-
tion qu’il a subi une série de véritables mutations. En avons-nous
atteint le terme ? Dans l'état actuel de la recherche physique, il
serait bien audacieux de 'affirmer. De toute fagon, les choses étant
ce qu’elles sont, il est sage de maintenir I'idée ouverte, c’est-a-dire de
ne pas lui refuser la capacité d’étre a nouveau révisée pour pouvoir
continuer a jouer valablement son réle dans le discours des physiciens.
(En reprenant les quelques lignes qui précédent, on pourrait rencon-
trer plusieurs mots, ceux de connaissance, de matiére, de mutation,
etc., & propos desquels il faudrait faire des remarques analogues.)

Plus généralement, un élément de connaissance (ou un ensemble
lié de tels éléments) est dit ouvert si on ne lui refuse pas par avance
la capacité d’évoluer pour tenir compte au mieux des résultats de
I'expérience a venir. Bien entendu, cette facon de mettre en place
I'idée d’ouverture dont il doit étre fait usage ici n’est pas une vraie
définition. L’expression au mieux, par exemple, reste largement indé-
terminée, largement en éfat d’incomplétude. C’est, pour reprendre une
expression souvent employée, un cheéque en blanc tiré sur une situa-
tion de connaissance a venir. Comment, si la situation se présente
jamais, ce chéque pourra-t-il prendre une valeur réelle ? Par quel
moyen l'intention de faire au mieux pourra-t-elle se réaliser ? Il y a
la un point d’interrogation sur lequel il faudra bien revenir.

On aura certes aussi remarqué la forme en quelque sorte négative
de cette quasi-définition. Ne suffirait-il pas de dire qu'une connais-
sance ouverte est tout simplement une connaissance revisable ? On
gagnerait certes en simplicité, mais on perdrait une nuance essentielle.
Prenons un autre exemple, celui de I'axiome. On ne saurait nier, sans
se mettre en contradiction avec la vérité historique, que l’idée
d’axiome s’est elle aussi transformée, que la méthode axiomatique
telle qu’on la pratique aujourd’hui différe assez radicalement de celle
dont se servait Euclide. C’est 1la une expérience d’une importance
cruciale, que les mathématiciens ont faite sans en avoir eu la claire



LA PHILOSOPHIE OUVERTE 87

intention. Personne ne contestera que, les choses é¢tant maintenant ce
qu’elles sont, il convienne de maintenir ouverte 'idée de ’axiome.
Serait-il tout aussi juste de dire que cette idée doit rester revisable ?
Ne laisserait-on pas entendre qu’elle est dés aujourd’hui a reviser ?
Que l'obligation d’avoir encore a évoluer peése dés maintenant sur
elle ? Or, il est clair qu'on dépasserait ainsi le but. Dans la situation
actuelle, les deux éventualités suivantes restent en suspens :

a) L’idée de I'axiome ne variera plus, elle est désormais fixée
pour toujours. -

b) L’idée de 'axiome variera au moins encore une fois.

Avons-nous dés aujourd’hui la certitude que la premiére de ces
éventualités doit étre écartée ? Certainement pas. Les deux éventua-
lités restent hypothétiques, méme si I'une d’elles nous parait plus
plausible que l'autre. C’est cette situation d’indétermination qu'’il
convient aujourd’hui de réserver dans l'attente d’une décision qui
viendra peut-&tre un jour, mais qui peut-étre n’aura jamais lieu.
C’est 1a ce qu'on entend préciser en posant que l'idée de l’axiome
ne doit pas étre privée par avance de toute possibilité de varier a
nouveau, qu’elle ne doit pas étre soustraite par décision anticipée a
I’éventualité de toute procédure en révision. C’est dans ce sens et non
dans celui d'une révisibilité obligatoire et fatale que 1'idée d’ouver-
ture doit étre interprétée.

Ne pourrait-on concilier la justesse et la simplicité en disant que
I'ouverture équivaut a une révisibilité en principe ? Ne serait-il pas
admissible de poser que dés aujourd’hui l'idée de I'axiome est en
principe révisable ? Rien ne nous empéche de le faire par convention
de langage, tout en sachant bien que l'interprétation juste de cette
expression, celle qui vient d’étre expliquée, ne lui était pas inhérente.

Avec cette convention, la situation de connaissance ouverte se
caractérise trés simplement : c¢’est une situation qui, dans son ensem-
ble, ne comporte que des connaissances (ou de la connaissance)
révisables en principe.

Dans une telle situation, me demandera-t-on peut-étre, le recours
aux évidences n’est-il pas interdit ? Tout dépend de la fagon dont on
congoit le role et la nature de I'évidence. Si I'on pose qu'une vraze
évidence ne saurait jamais étre remise en question (et que ce serait
tout particuliérement le cas des évidences produites par l'intuition),
il va de soi qu'une situation ouverte ne saurait en comporter aucune
qu’on aurait d’avance désignée comme telle. Ne va-t-on pas se trouver
de ce fait devant un probléme difficile, celui de distinguer dans la
pratique les situations ouvertes de celles qui ne le sont pas ? Il n’en
est rien. Dans la réalité de la recherche, le probléme ne se pose jamais



88 FERDINAND GONSETH

ainsi, et si I'on tient a toute force a le mettre en lumiére, il se pré-
sente alors de fagon en quelque sorte opposée. Il y a un instant, nous
avons fait allusion aux évidences que le progrés de la connaissance a
fait passer du statut des évidences tenues pour vraies a celui des
évidences reconnues comme apparentes. Le fait est qu’'on ne pos-
seéde aucun critére de I'évidence vraie. En I’absence d’un tel critére et
compte tenu des expériences de plus en plus drastiques qui vont
s’accumulant en la matiére, n’avons-nous pas a reconnaitre que c’est
devant le probléme de caractériser les vraies évidences que nous nous
trouvons désormais ? Une évidence vraie, dira-t-on, ne pourra jamais
étre démentie par l'expérience. N’y a-t-il pas la de quoi la faire
reconnaitre ? Cela ne suffit pas, car nous I'avons vu, ce pourrait étre
aussi le cas d’une évidence en principe révisable dont le procés en
révision serait indéfiniment différé. De deux choses 1'une :

— Ou bien l'on s’en remet au sentiment de [’évidence en posant
qu’il ne peut pas nous tromper. Il s’agit alors 1a d’une option que
I’on se propose de faire valoir avec tous les risques d’arbitraire et
d’erreur qu’elle comporte.

— QOu bien 'on renonce a désigner par avance les vraies évidences.
On les traite alors comme des évidences ouvertes, méme s’il parait trés
plausible qu’elles ne puissent jamais étre contredites. Rien ne s’oppose
alors 4 ce qu’elles soient intégrées a une situation de connaissance
ouverte. Bien entendu, il s’agit également 1a d’une option, d’une
option qui, au contraire de la précédente, cherche avant tout a éviter
les risques d’erreur qu'une décision arbitraire peut comporter.

C’est a cette seconde option que la philosophie ouverte s’arréte
et qu’elle cherche a faire valoir.

Peut-étre trouvera-t-on que ces explications préliminaires pren-
nent trop de place. Je ne pense pas qu’il y ait avantage a les écourter.
Je les tiens pour indispensables si I'on entend étre en mesure de poser
en termes actuels le probléme central de toute philosophie, celui de la
Méthode.

On éclaire la méthode qui va s’esquisser en la mettant & la fois
en paralléle et en opposition avec la méthode cartésienne. Celle-ci
procéde en trois temps :

1. Parl'artifice de la table rase, on prépare une situation de départ
de pleine certitude.

2. On installe cette situation de départ en ne retenant que ce qui
se présente avec la garantie d’une entiére évidence ; la méthode
cartésienne pose donc que nous soyons en état de distinguer
les vraies évidences sans aucun risque d’erreur.



LA PHILOSOPHIE OUVERTE 89

3. A partir de la situation d’évidence ainsi assurée, on déploie les
chaines de raisonnement qui en explicitent les conséquences.
En principe, c’est-a-dire si la situation de départ n’est pas
incomplete, il n’existe pas de vérité qui ne puisse étre ainsi
rejointe.

La nouvelle méthode s’orientera non pas vers la recherche de
la pleine certitude, mais vers celle de la meilleure idonéité. Elle com-
mence par renoncer a l'artifice de la table rase et a la fiction de la
situation d’évidence destinée a servir de situation de départ. Elle
estime tout au contraire que le progrés de la connaissance doit
pouvoir prendre pied dans une situation de connaissance ouverte
quelconque.

A-t-on le droit d’en décider ainsi ? Vous venez, me dira-t-on, de
parler d’artifice et de fiction & propos de la situation de départ que
la méthode cartésienne entend se donner. Ne faudrait-il pas en dire
autant de la situation de connaissance ouverte ? C’est précisément la
qu’'a mon avis se marque 1'un des avantages de la nouvelle méthode.
Plus on s’avance dans la pratique de la recherche, réussissant a mettre
en ceuvre des procédures de plus en plus exactes et de plus en plus
puissantes, et plus 'idéal d’une situation de pleine évidence s’éloigne
et se dérobe ; mais plus aussi s’affirme la situation réelle du chercheur
qui vient d’étre dégagée. Mais qu’on ne confonde pas les raisons que
la nouvelle méthode peut invoquer ici avec celles que la méthode
cartésienne aurait a fournir. Ce n’est pas par évidence que l'idée de
la situation ouverte parait rendre adéquatement compte de la situa-
tion du chercheur en exercice. Pour la nouvelle méthode, cette adé-
quation est affaire d’expérience. Peut-étre dira-t-on tout de méme
que l'expérience allant se répétant et 1'analyse en s’approfondissant,
l'adéquation se confirme jusqu’'a I'évidence. Mais cette derniére
évidence, I'évidence du confirmé, du longuement et diversement
éprouvé, n'a pas grand-chose a voir avec l'évidence par intuition,
I’évidence pleine dont la garantie se suffirait a elle-méme. Pour moi,
je juge préférable de ne pas engager le mot et 1'idée d’évidence dans
une interprétation aussi sujette a meéprise.

Il me paraitrait juste que, sur un point aussi décisif, on ne puisse
pas se satisfaire d’une justification aussi peu détaillée. Qu’il me soit
permis de m’en tenir a ce propos aux deux remarques que Voicl :

1. Pour tout ce qui touche a la justification par ’expérience des
idées que je développe ici, il ne me parait pas indiqué de séparer ce
que j’en ai déja dit de ce qui doit I’étre encore, et spécialement en ce
qui concerne la procédure dite des quatre phases. C'est le tout qui
doit étre engagé dans l'expérience et mis inséparablement & 1’essai.



90 FERDINAND GONSETH

2. C’est précisément pour soumettre ce tout a I’épreuve que j’en
ai fait la doctrine préalable, c’est-a-dire la doctrine a la fois inspira-
trice et anticipatrice des deux grandes études intitulées « La Géomé-
trie et le probléme de l'espace»r et « Le Probléme du temps, essai
sur la méthodologie de la recherche » 2. Ces deux études devaient étre
menées indépendamment 1'une de l'autre, afin que les résultats de
I'une puissent étre valorisés par ceux de I’autre — au cas bien entendu
ou ils convergeraient. Cette double expérience, effectuée en multi-
pliant les garanties et les précautions, me parait d’ores et déja
capable d’assurer a elle seule la justesse des vues que j'avance ici.
Dans ce contexte, sa valeur de confirmation lui vient pour une bonne
part d’avoir été imaginée et conduite comme une double expérience-
témoin. Mais il existe par ailleurs cent et cent autres cas qui pour-
raient étre aussi invoqués dans le méme sens.

La méthode -cartésienne, disions-nous (en d’autres termes),
imagine pouvoir couvrir tout le champ de la vérité par les chaines de
raisonnement susceptibles de se déployer a partir des évidences déga-
gées au préalable. Comment la nouvelle méthode imagine-t-elle pou-
voir faire avancer la connaissance a partir des situations qu’elle dit
admettre au départ, c’est-a-dire en somme a partir de toute situation
de connaissance ? J'ai eu déja plusieurs fois I'occasion d’expliquer et
de commenter la procédure dite des quatre phases qu’elle met en
ceuvre A cet effet. Aussi pourrai-je me borner a ne le faire ici que de
facon succincte 3. La procédure peut étre présentée en deux variantes
principales, celle qui s’applique a la résolution d'un probléme et celle
qui vise a la réalisation d’un projet. Il ne sera question ici que de la
premiére. Rappelons-en la présupposition sine gqua non : 1’horizon
d’application qui lui est offert est une situation de connaissance
ouverte.

a) La premiére phase de la procédure est celle de 1'émergence du
probléme. Dans un horizon de connaissance ouverte, jamais une
énonciation ne met en droit le point final & une recherche. Mais cela
ne signifie pas, il faut le souligner, que d’ores et déja cette énonciation
soit a reviser. On admet simplement que, si les circonstances chan-
geaient et venaient a 1'exiger, elle pourrait I’étre un jour. Il faut plus
que cela pour qu'un probléme émerge. Il faut qu'une question soit

1 Editions du Griffon, Neuchatel, 1953 et 1956.

z I'bid., 1964.

3 Il serait trop long d’énumérer ici tous les aspects sous lesquels elle a été
déja présentée. Elle se trouve bien entendu esquissée, justifiée et appliquée
dans les deux grandes études dont je viens de parler, mais le texte qui compléte-
rait au mieux les indications forcément abrégées qui vont suivre est I’article inti-
tulé « Comment la recherche peut-elle se donner sa méthode », le dernier des cing
articles parus dans La Suisse horlogére, en octobre, novembre et décembre 1965.



LA PHILOSOPHIE OUVERTE oI

apercue et puisse étre formulée avec une certaine précision. C’est
ainsi qu'il n’y a gueére de sens a parler du probléme du langage, tant
qu’'a propos de l'usage d'une langue on n’a pas vu se dessiner cer-
taines questions, tant qu’on n’a pas cherché a les énoncer, et tant
qu’on n’a pas pris conscience qu’il ne suffit pas de savoir parler pour
pouvoir y répondre. L’'une de ces questions pourrait étre la suivante :
comment le sens vient-il aux mots ? Elle est trés vague encore, mais il
suffit de 1'avoir posée pour qu'un probléme commence a s’esquisser.

b) La seconde phase de la procédure est celle de 1'énonciation
d'une hypothése. Pour énoncer une question relativement claire et
compréhensive, le chercheur ne peut éviter de procéder a une cer-
taine élaboration de la connaissance a laquelle il prend déja part. Il
dresse donc en face de l'horizon des faits 1’horizon de sa propre
pensée. A supposer qu’il lui vienne une réponse a l’esprit, c’est dans
ce dernier horizon qu'il la formulera : ce ne sera donc qu'une hypo-
these.

Comment entrer en possession d’une hypothése ? Elle se présente
parfois avec la soudaineté d'un éclair. Mais d’autres fois elle ne
s’esquisse qu’a travers une longue et pénible élaboration. Il arrive
qu’en la rencontrant, on ait I'impression de ’avoir déja connue. Mais,
d’autres fois, il faut avancer a tdtons et multiplier les essais pour
enfin la gagner. De toute fagon, la conception et la formulation d'une
hypotheése sont inséparables d’une certaine activité créatrice et de la
faculté d’évaluation d’'un certain ensemble de circonstances. La
seconde phase ne prend fin que lorsque 'imagination créatrice, alliée
a la faculté évaluatrice, y a dégagé une hypothése plausible. Celle-ci
n’est cependant encore qu'une anticipation. Or, I'anticipation reste
vaine si elle n’est pas faite pour se mesurer aux faits qui viendront
a sa rencontre. La seconde phase de la procédure en appelle donc
nécessairement une troisiéme, celle de cette rencontre.

¢) La troisitme phase de la procédure et celle de la mise a I'épreuve
de I’ hypothese.

Pour élaborer une hypothése plausible, il faut naturellement
chercher a tenir compte au mieux de toute l'information dont on
dispose au départ. La procédure n’est cependant pas faite pour en
rester au stade de 1'anticipation. Pour donner au probléme une réponse
valable dans I’horizon méme ot il se pose, c’est dans ce dernier que
I'hypotheése doit étre reprise pour étre jugée. Il faut y réaliser un
dispositif d’épreuve dont le fonctionnement ne dépende pas de 1'acti-
vité dont I'hypothése est le produit. Du point de vue de la méthode,
il faut insister sur 1'indépendance de I’activité par laquelle 'hypothése
s’éprouve, de celle par laquelle elle s’est élaborée. Cette indépendance
est la condition faute de laquelle il serait vain de parler d’une mise 4



92 FERDINAND GONSETH

I'épreuve par l'expérience. Dans la pratique de la recherche, elle est
en général satisfaite sans méme qu’on y prenne garde. Dans l'analyse
de la méthode, il importe de souligner que c’est 14 la circonstance qui
confére son caractére et qui donne tout son prix a l'expérimentation
systématique 1.

Peut-étre la réalisation de l’expérience a-t-elle été plus ou moins
préparée en projet au cours de I'élaboration de I'hypothése. Cette réa-
lisation n’en reste pas moins une entreprise en vue de laquelle il faut
dresser un horizon d’expérimentation en face de ce qu’il est commode
d’appeler un horizon d’énonciation ou de figuration. Dans 1’horizon de
figuration, la mise au point de I’hypothése n’a rien d’automatique ;
il en est de méme de la mise au point du dispositif expérimental dans
son horizon de réalisation. Sa mise au point exige également un effort
a la fois créateur et évaluateur, mais orienté cette fois vers I'opéra-
tionnel et 1’observationnel.

Supposons maintenant que l'expérience de la mise a I’épreuve ait
été faite. L’hypothése en sort soit valorisée, soit dévalorisée. La pro-
cédure n’a-t-elle pas ainsi atteint son terme ? Il reste au contraire a
lui faire accomplir une quatriéme phase au moins aussi importante
que les trois précédentes.

d) La quatriéme phase de la procédure est celle du refour a la
sttuation de départ.

Supposons qu’au sortir de la troisitme phase, I’hypothése se
trouve valorisée. Au cas contraire, tout serait & recommencer — ce
qui d’ailleurs ne signifie pas que l'effort aurait été fait en pure perte.
I1 convient alors de revenir a la situation de départ pour y intégrer,
cette fois avec le statut d’une information éprouvée, la contribution
a la solution du probléme que la troisiéme phase a laissé passer.
Trois cas peuvent alors se présenter :

1. L’intégration se fait sans difficulté : la cohérence d’ensemble
de la situation de départ n’est pas remise en cause.

2. L’intégration ne peut se faire sans engendrer certaines diffi-
cultés, sans faire surgir certaines incompatibilités entre I'information
nouvelle et 'ensemble de la situation de départ. Il n’est d’ailleurs
pas exclu que ces difficultés aient été prises en charge par anticipa-
tion, au moment de la formulation de I'hypothése. La situation nou-
velle ayant ¢été analysée de fagon plus approfondie, on peut, en cher-

t ]l est clair qu’en présentant ainsi le rapport qui doit exister entre 'activité
anticipatrice et l'activité confirmatrice, on fait appel a4 certaines vues dont la
juste élaboration appartient a la théorie des probabilités. On peut considérer ici
qu’elles appartiennent & une information antérieure qui, cependant, a chaque
fois que I'on applique la procédure, se trouve a nouveau remise a ’épreuve.



LA PHILOSOPHIE OUVERTE 93

chant a évaluer au mreux 1’ensemble des circonstances, étre conduit a
prendre l'une ou l'autre des deux décisions suivantes :

a) Décider de procéder a une revision de la situation de départ
pour y faire valoir la nouvelle information. Il peut arriver que ce soit
la une affaire de longue haleine et que la revision porte jusqu’aux
notions fondamentales.

b) Décider de faire, de telle ou telle situation de conflit, I'objet
d'une nouvelle procédure du méme genre.

De toute fagon, la situation dans laquelle on se retrouve, aprés
avoir parcouru le cycle complet de la procédure, est & nouveau une
situation de connaissance ouverte.

La méthode cartésienne est un idéal qui ne s’applique pas. On
retrouve la procédure des quatre phases i tous les détours de la
recherche réelle. Elle ne s’y présente cependant pas toujours rigide-
ment et complétement appliquée. Elle demeure parfois en filigrane.
Son réle directeur reste inhérent a la démarche de la recherche. On se
contente alors de savoir qu’a la rigueur elle pourrait étre explicitée.
D’autres fois, elle n’affleure que par certaines allusions. Il arrive aussi
que les diverses phases s’interpénétrent et se trouvent méme inver-
sées. Pourtant, du point de vue méthodologique, ce qui compte avant
tout, c’est que, dans certains cas litigieux, la mise en évidence entiére
et rigoureuse de la procédure représente le moyen le plus simple et le
plus str de tirer les choses au clair.

Dans le cadre de cet exposé, la mise sur pied de la procédure, si
schématique soit-elle, équivaut a une démonstration d’existence : il
existe de fait une méthode capable de conférer & I'option d’ouverture
a 1'expérience le rdle d’un principe directeur éprouvé de la recherche
efficace.

Comment I'option de pure rationalité pourrait-elle réussir a établir,
elle aussi, sa légitimité ? C’est 1a une question a I’élucidation de
laquelle la philosophie ouverte ne peut contribuer qu’en la souli-
gnant.

EsQUISSE D'UNE MISE EN FORME METHODOLOGIQUE
PLUS DETAILLEE

La procédure des quatre phases n’est qu'un exemple de la fagon
dont I'option d’ouverture a ’expérience peut revétir le role de prin-
cipe directeur de la recherche. Il faut se garder de penser que ce soit
1a la seule et unique mise en forme méthodologique qu’elle puisse
comporter. Sur la ligne que nous suivons, on peut aller plus loin dans
I’analyse des conditions a remplir pour que la procédure se déroule
normalement.



94 FERDINAND GONSETH

On aura peut-étre été frappé, peut-étre méme troublé, par I'emploi
assez fréquent de I’expression au mieux. Elle marque chaque fois une
situation dans laquelle le chercheur assume, en méme temps que sa
plus entiére liberté d’examen (d’évaluation), la responsabilité de
décider que tel ou tel choix est celui qui convient, compte tenu de
I'information intégrale. On commettrait la plus grave des erreurs en
imaginant que la recherche s’effectue au mieux en appliquant des
algorithmes tout faits ou en déroulant des procédures complétement
automatisées. Il importe au contraire de relever avec force que le
chercheur ne peut pas éviter de se trouver en position de responsabilité.
C’est a lui qu’a certains carrefours il appartient d’opter pour telle ou
telle éventualité avec tous les risques d’erreur que cela comporte.
(Et c’est d’ailleurs pourquoi il ne saurait s’enfermer dans une méthode
qui ne lui assurerait pas le droit a la révision.) On peut d’ailleurs
conférer un accent méthodologique a ce fait essentiel en 1’enrobant
dans un principe qu’'on pourrait appeler le principe de la meilleure
convenance ou le principe de I'idonéité la meilleure. C'est le second de
ces deux noms que nous adopterons. Ce principe brise la chaine des
nécessités qu'une méthode purement rationnelle devrait fatalement
introduire.

Pour que la méthode puisse se dérouler & partir d’'une situation
de connaissance donnée et revenir a celle-ci pour y faire valoir les
informations assurées par la procédure, il faut que le chercheur soit
d’emblée en situation de connaissance ouverte et qu’il le demeure de
bout en bout. On peut aussi dire, mais en gardant bien en mémoire
les précisions données a ce propos, que la connaissance dont le cher-
cheur bénéficie effectivement doit étre en toute circonstance tenue
pour revisable en principe, a la fois dans son ensemble et dans toutes
ses parties. Pour que le fait prenne tout son relief, on peut en faire aussi
I’objet d’un principe qu’on pourra nommer le principe de révisibilité.
Mais qu’'on veuille bien, dans ce cas comme dans le précédent et
comme dans les cas qui vont suivre, ne pas interpréter le mot de
principe comme il faudrait le faire dans un horizon de pure rationalité.
Il faut et il faudra comprendre qu’il s’agit 1a de principes a faire valoir,
dont l'ouverture garantit le rapport avec l’expérience. Dans son
déroulement normal, la procédure des quatre phases formule une
hypothése en seconde phase et la soumet a I'épreuve en troisiéme
phase. Pour que cette épreuve ait valeur expérimentale, il faut que
I’horizon dans lequel elle s’effectue se dresse en horizon de réalisation
en face de I'horizon ol I'hypotheése a pris forme énoncgable. Ce dernier
horizon prend alors valeur d’horizon de figuration.

La portée de la mise a 1'épreuve dépend du rapport de ces deux
horizons : ils doivent pouvoir étre le siege de deux activités indépen-
dantes 1'une de l'autre, c’est-a-dire sans lien de causalité de 'une a



LA PHILOSOPHIE OUVERTE 05

I'autre. Le lien qui s’établit entre une représentation (une figuration)
et une interprétation (une réalisation) est en effet d’'une nature tout a
fait différente.

C’est 1a le sens a donner au principe de dualité de la méthodologie
ouverte.

Le principe de dualité couvre en particulier le rapport classique
de la théorie & l'expérience, mais sa portée le dépasse :. Comment
I'idée de V'exactitude (telle qu’elle intervient par exemple dans l'ex-
pression « les sciences exactes ») peut-elle s’interpréter dans une pers-
pective ouverte ? Dans la recherche réelle, jamais une mesure n’est
faite avec une précision absolue. Les dispositifs expérimentaux, les
instruments de mesure en particulier, ne fonctionnent qu’avec une
certaine marge d’incertitude. Tout le c6té opérationnel et observa-
tionnel de la connaissance reste donc en dessous d'un certain niveau
de précision qui est en lui-méme 1'ensemble des moyens techniques
susceptibles d’étre mis en ceuvre.

La mise en valeur de ’apport technique a I’heure de la connaissance
fait 'objet du principe de technicite.

En étudiant sur les exemples concrets 2 comment il est possible
de franchir un seuil de précision, c’est-a-dire d’imaginer, de construire
et d’installer dans son usage un instrument de mesure plus précis que
tous ceux dont on dispose déja, on remarque bientét que la mesure
d’'une grandeur physique déterminée ne saurait étre durablement
isolée de celle d’autres grandeurs physiques : ¢’est pour un ensemble
de grandeurs physiques solidaires qu'un certain seuil de précision
doit étre franchi.

Cette solidarité — qu’il ne faut pas confondre avec la cohérence
qui doit régner dans un horizon de figuration — doit étre également
mise a sa juste place. Elle fait I'objet du principe de solidarité dit
aussi principe d'intégralite.

Suffit-il, pour assurer le progrés d’une recherche, de faire valoir
les principes qui viennent d’étre esquissés ? Assurément non. Les
principes dégagent et précisent un cadre méthodologique dans lequel
toute une activité doit avoir encore la faculté de s’inscrire: si le
chercheur s’y conforme, il met simplement de son c6té les meilleures
chances qui lui sont offertes de ne pas faire fausse route. Dans une
perspective ouverte a ’expérience, I'intention d’installer une métho-

1 L’article comporte une étude moins sommaire du principe de dualité. On
y peut voir qu'un méme horizon peut fort bien jouer, selon le contexte dans
lequel il est intégré, le role de I'un ou de l'autre des horizons a mettre en
place « dans l'application » du principe.

2 La chose a été faite pour les instruments a mesurer le temps, des plus
simples aux plus complexes, des plus élémentaires aux plus précis, dans l’'ou-
vrage déja mentionné.



96 FERDINAND GONSETH

dologie de caractére nécessitaire resterait d’ailleurs dans le vide. Ce
qui compte avant tout, c’est d’entrer en possession d'un savoir-faire
efficace. La méthodologie veille & ce que ce dernier ne reste pas
aveugle, mais s’éclaire en prenant conscience de ce qu’il est, a la
fois, prospectif et assuré par l'expérience.

La question qui doit donc étre posée est la suivante : la nouvelle
méthode, qui n’est elle-méme qu’une mise en forme méthodologique
de l'option d’ouverture a 1’expérience est-elle en mesure de jouer son
rble par rapport a la recherche réelle ? Je ne répondrai tout d’abord
que pour ce qui concerne la recherche scientifique : en s’y conformant,
on peut dégager une procédure de fondement (la procédure d’auto-
fondation) applicable aux diverses disciplines scientifiques et capable
a la fois d’en éclairer 1'évolution historique et d’en réserver le déve-
loppement a venir I.

La méthode ne pourrait-elle étre élargie de maniére a fournir aussi
le cadre méthodologique adéquat a une philosophie ouverte ? Clest
ce que nous allons maintenant examiner a grands traits.

LE PROBLEME DU LANGAGE

Les vues qui viennent d’étre exposées a propos de la méthode de
la recherche (et tout spécialement de la méthode de la recherche
scientifique) peuvent-elles étre portées dans la recherche philoso-
phique en général ? Le langage avec les problémes qu'il pose & celui
qui s’en sert peut servir de lieu de transition. Dans toute recherche,
le role du discours est inaliénable. Toute discipline scientifique a son
langage, bien que (en accord avec le principe de dualité), la discipline
ne soit pas foufe dans son langage. Dans la réflexion philosophique,
le role du discours est au moins en apparence prépondérant : le langage
de l'élucidation philosophique est-il donc d'une autre nature que
celui de I'élaboration de la connaissance scientifique ? Et si tel n’est
pas le cas, quelle est la théorie du langage qui en manifesterait I'unité ?
Est-il nécessaire de souligner que toute réponse a cette derniére
question revét une importance cruciale ? C'est d’elle que dépendra en
particulier le rapport qu’on estimera juste d’établir entre la science
et la philosophie.

Un paradoxe semble barrer le chemin dés le départ: aucune
recherche sur le discours ne saurait étre entreprise sans la participa-
tion active du discours. N’y a-t-il pas la un cercle vicieux auquel on
échappe en faisant appel & un discours de pure rationalité ? Mais
I’existence d’une autre éventualité, celle d’'un discours ouvert montre

1 J’ai déja dit que les deux grandes études mentionnées plus haut en appor-
tent le double témoignage.



LA PHILOSOPHIE OUVERTE q7

a nouveau qu’il s’agirait la d’une option, de 'option de rationalité
dont il a déja tant été question plus haut. Quelle est cette autre
éventualité ? C’est naturellement celle de 1'ouverture a l'expérience
sous les traits que son engagement dans le probléme spécial lui
confére. Comment faire (2 nouveau) la preuve d’existence de cette
seconde éventualité ? Il ne peut s’agir que d’une preuve par le fait.
Il suffit d’ailleurs ici aussi d’indiquer la méthode par laquelle on
entreprend de faire valoir 1'option correspondante. Tout & l'heure,
pour introduire la procédure des quatre phases, il a fallu dégager
préalablement une idée dorit tout le reste dépendait, celle de la situa-
tion de connaissance ouverte. Il s’est ensuite avéré que cette idée
rendait compte, au plus juste de nos connaissances actuelles, de la
situation qui est en réalité celle du chercheur. L’idée de situation
discursive ouverte peut rendre les mémes services: elle permet de
mettre en place une procédure de constitution et de spécification
progressives des significations susceptibles d’étre liées a la procédure
déja décrite de constitution et de spécification des connaissances. 11
se révele d’autre part que, au mieux de ce que nous pouvons juger
réellement aujourd’hui (c’est-a-dire sans faire appel a la fiction de
critéres absolus dont nous ne disposons pas), cette idée répond a la
situation de celui qui entend se servir du langage aux meilleures
conditions.

Le mieux est ici de commencer par l’examen de la situation dis-
cursive dans laquelle se trouve réellement, pour toute langue déter-
minée, celui qui entend s’en servir. Cette situation est dominée par
un certain nombre de faits indéniables :

a) Toute langue d’usage courant n’est pas langue d’un seul, mais
langue d’une certaine communauté plus ou moins nombreuse.
Ce fait entrainerait-1l que tous ceux qui font partie de cette
communauté la parlent de fagon parfaitement identique ?
Assurément pas. Pour chacun, la langue de tout autre est
affectée d'un certain coefficient d’étrangeté. Une compréhension
mutuelle plus ou moins entiére n’en reste pas moins possible.

b) L’enfant doit faire I'apprentissage de sa langue. Celle-ci s’as-
sure et se précise en lui par son intégration a un milieu lin-
guistique et social. Son imperfection n’empéche pas l'’enfant
de s’en servir avec un certain succés.

¢) Une langue est comparable a un organisme capable de s’adap-
ter : elle évolue pour répondre aux exigences changeantes ou
croissantes du milieu dont elle est la langue commune.

d) La signification d’'un mot ou d’'un fragment de texte peut
encore dépendre du contexte.

2y Efte., ete.



98 FERDINAND GONSETH

L’ensemble de ces faits suggére d’étendre 1'idée de I'ouverture a
tout ce qu'une langue comporte de moyens d’expression et de conte-
nus de signification (a tous les éléments et a toutes les visées du dis-
cours).

Tout a I'heure, on a pu voir comment la procédure des quatre
phases permet de rendre compte du progrés de la connaissance a
partir d’une situation de connaissance en somme quelconque. Faisant
valoir 'option d’ouverture a I’expérience, I'argumentation s’est pré-
sentée comme suit :

1. Elle a tout d’abord dégagé 'idée de situation de connaissance
ouverte.

2. Elle a installé la procédure des quatre phases a partir de toute
situation de ce genre.

3. Elle a mis pratiquement hors de doute que l'idée de situation
de connaissance ouverte rend compte au mieux de la situation réelle
du chercheur.

Pour ce qui concerne le progrés de la mise en ceuvre des moyens
du discours, une argumentation analogue peut étre maintenant
mise en place :

1. Le premier pas en est la mise a jour de l'idée de la situation
discursive ouverte ; on estimera, je pense, que sur ce point les indica-
tions précédentes suffisent.

2. A partir d'une telle situation, la mise en ceuvre progressive
des moyens du discours peut étre explicitée par le jeu d'une nouvelle
procédure des quatre phases.

3. Il faut enfin s’assurer qu'on ne fait pas fausse route en posant
que la situation discursive, inséparablement liée a une situation de
connaissance ouverte, est elle-méme ouverte et que c’est aussi la,
par conséquent, la situation normale du chercheur.

Sur ce troisiéme point aussi, les explications ne seront pas poussées
plus loin. Reste le second point, celui de la mise en action d’une pro-
cédure capable d’assurer 1'évolution du langage (aux fins qui sont et
seront les siennes) a partir de toute situation de fait.

La premiére phase sera celle de 1'’émergence d’une exigence nou-
velle, exigence pouvant tout aussi bien porter sur le réle du discours
que sur ses moyens et sa structure. Dans le premier cas, il pourrait
s’agir par exemple de I'adaptation du langage a la situation créée par
le franchissement d’un seuil de précision. Et dans le second cas,
I'initiative pourrait venir du grammairien entrevoyant les avantages
de tel ou tel remaniement du vocabulaire ou de la syntaxe. La seconde
phase est celle ou1 se congoit, en projet, telle ou telle fagon de répondre



LA PHILOSOPHIE OUVERTE 09

a ces exigences. La troisiéme phase passe du projet de la réponse a
faire a celui de la réponse faite a titre d’essai, de I'horizon d’anticipa-
tion a celui de I'exécution. La quatriéme phase revient enfin a la situa-
tion de départ pour y faire valoir le résultat (positif ou négatif) de
I'essai effectué en troisiéme phase.

Cette procédure est-elle véritablement opérante ? Le langage cou-
rant a sans cesse a faire face a des exigences qui ne sont pas la simple
répétition d’exigences stéréotypées. La fagon dont il y parvient ne se
presente pas analysée par avance en actes distincts. C’est surtout en
réponse a des exigences croissantes que 'on voit les articulations de
la procédure se détacher. Il arrive enfin que celles-ci ne soient qu’un
aspect de la procédure exposée au paragraphe précédent, ’aspect
discursif qui lui est fatalement attaché.

Pour mettre les choses au clair, il suffirait d’ailleurs d’examiner et
de faire voir comment, sous son aspect discursif, la procédure rend
compte des faits indiqués plus haut, des faits a la fois indéniables et
caractéristiques dont la liste devrait d’ailleurs étre complétée. Cette
mise au point lasserait probablement le lecteur sans lui apporter
d’éléments d’appréciation vraiment nouveaux, si ce n’est celui de la
répétition variée d'une confirmation. Il est vrai que dans toute
méthodologie ouverte, cet élément revét une valeur toute spéciale.
Qu’on veuille bien admettre que cette analyse pourrait étre entre-
prise et poursuivie sans trop de difficulté.

Bien entendu, cette nouvelle variante (la variante discursive) de la
procédure des quatre phases, pourrait donner lieu mutatis mutandis
aux meémes remarques et aux mémes réserves que la variante origi-
nale.

Dés ici, la mise en place de la variante discursive de la procédure
prend la valeur d'une preuve d’existence. Il est maintenant acquis
que le déploiement d'un discours a partir d'une situation discursive
donnée peut étre compris, éclairé, orienté, dirigé et méme réalisé en
conformité avec 'option d’ouverture a l'expérience. En parlant de
la conception que M. F. Brunner se fait d'un systéme philosophique
et du discours par le moyen duquel ce systéme se réalise, je disais
avoir une tout autre idée de ’'un et de ’autre. A ce moment-la, faute
des explications que je viens de donner, je n’étais pas en état de
préciser mes propres vues. Je puis maintenant commencer a le faire.
Jestime tout simplement qu’'un systéme philosophique se déploie par
le truchement d’un discours ouvert, que c’est un systéme discursif
ouvert. Je vais méme jusqu’a penser que tout systéme philosophique
ayant accédé a l'existence historique, et méme s’il entend se confor-
mer strictement a l'option de pure rationalité, ne peut manquer de
présenter tel ou tel moment caractéristique d'un systéme discursif
ouvert.



I00 FERDINAND GONSETH

Ce qui précéde suffit-il pour fixer les grands traits d’une théorie
idoine du langage, et spécialement d'une théorie susceptible de fonder
I'unité du langage dont le savant et le philosophe se servent chacun
selon ses fins et par conséquent chacun a sa maniére ? Une théorie
du langage, ce serait un ensemble lié de vues énoncées aux fins d'une
meilleure prise de conscience de tout ce que le langage est et peut étre
pour nous. Une telle théorie pourrait se baser sur 1'idée que le réle
du langage se réduit a n’étre qu'un moyen de communication, un
moyen de véhiculer une information a I'élaboration de laquelle il
n’aurait pas a prendre part. Au vu de ce qui précéde, une telle théorie
serait a rejeter. On pourrait partir aussi de l'idée que le sens d’un
texte réguliéerement formulé lui est inhérent, et qu’il ne doit pas étre
nécessaire, pour le retrouver, de revenir a la situation extérieure de
laquelle on l'aurait dégagé. Confrontée avec la variante discursive de
la procédure des quatre phases, cette théorie ne saurait étre retenue.
On pourrait prendre comme idée directrice que le sens d’'un mot ou
de tout complexe discursif s’épuise par l'’énumération de tous ses
usages effectifs. Au premier jugé, cette idée parait répondre a toutes
les exigences. Elle ne permet cependant pas de mettre justement en
valeur le passage de la seconde a la troisiéme phase de la procédure.

Comment prendre parti ? Pour une premiére approche, on peut
s’arréter aux trois conditions limites (conditions déterminantes) que
voici :

1. Expliciter les exigences (les principes) a faire valoir pour qu'un

discours puisse se déployer conformément a la variante dis-
cursive de la procédure des quatre phases.

2. Tenir compte du fait que ce déploiement doit réserver la fonc-
tion des structures de la subjectivité des structures phénoméno-
logiques, et

3. Mettre en valeur le fait en quelque sorte opposé que du coté
des significations en évolution, c’est I’engagement dans les
activités précisantes dont 1’action devient prédominante.

Dans cette perspective, le langage apparait comme un milieu
universel d’évocation et de mise en relations r.

Il ne m'est pas possible dans les limites de cet article de développer
le commentaire susceptible d’assurer et de préciser le sens de ces
derniers mots. En revanche, il est deés ici possible de revenir sur la
question de la pluralité des systémes philosophiques et d’en effacer

I Voir a ce sujet le premier livre « Le temps dans le langage » dans Le Pro-
bléme du Temps, essai sur la méthodologie de la vecherche (Le Griffon, 1964) et
I'article a paraitre dans Dialectica, 1966 : « Le langage dans la philosophie
ouverte ».



LA PHILOSOPHIE OUVERTE IOoI

le caractére paradoxal. Celui-ci ne tient pas a l'intention méme
d’établir un systéme, c’est-a-dire de développer un discours couvrant
et ordonnant en un tout, pour en avoir une plus claire conscience,
I’ensemble 4 la fois stable et fuyant des vues que nous pouvons
prendre sur le monde et sur nous en méme temps que sur notre étre
au monde. Il tient & l'option qu’on se propose de faire valoir, option
qui agit fatalement comme un principe ordinateur du systéme ;
I'option de pure rationalité est incompatible en effet avec I'existence
d'une pluralité de systémes contradictoires. Dans la perspective de
I'ouverture a l'expérience, une telle pluralité n’a rien de scandaleux.
Un systéme discursif ouvert, prenant appui sur une situation de
connaissance ouverte, ne peut qu’étre doublement en suspens : c’est
une saisie approchée dont 1'objet est encore en devenir. Il est tout
naturel que deux approches différentes ne soient pas conciliables du
premier coup. Le probléme est alors non pas de choisir entre elles,
mais de les dépasser, de les reviser 'une et I'autre jusqu’a les mettre
d’accord.

Le passage de I'option de pure rationalité a ’'option d’ouverture a
I'expérience équivaut a une véritable mutation philosophique. Cette
mutation une fois opérée, la pluralité des systémes philosophiques
ne se pose plus en probléme, elle s’explique presque d’elle-méme.

REMARQUES FINALES

On me demandera :

« Ce que vous appelez une philosophie ouverte mérite-t-il encore
le nom de philosophie ? Estimez-vous en particulier que les considé-
rations que vous présentez en ce moment méme puissent étre qualifiées
de philosophiques ? »

Dans ce qui précede, j’ai traité successivement de la nature des
systémes philosophiques, de la méthode de la recherche, du probléme
du langage, et j’ai méme ouvert la perspective (par une simple allu-
sion, il est vrai) du c6té de la phénoménologie. Est-ce que ce ne sont
pas la des problémes classiques de la philosophie ? De quel droit
rejetterait-on du domaine philosophique la tentative qui précéde de
les traiter systématiquement ? En restant dans la méme perspective,
en faisant valoir la méme option fondamentale, il me serait facile de
rejoindre la recherche sur les structures de la subjectivité et de traiter
de la méthode de cette recherche 1. Ce serait donc 1a, me dira-t-on,
une phénoménologie ouverte ? Pourquoi pas ? Une phénoménologie
ouverte n’est-elle pas seule a pouvoir s’intégrer le fait (paradoxal s’il

1 Voir I'Homo Phenomenologicus, Dialectica, 1965, n° 1, p. 40, et L’ Analogie
et les modéles mathématiques, ibid., 1963, n° 2/3, p. 119.



I02 FERDINAND GONSETH

en est) qu'une évidence géométrique soit & la fois inaliénable et
révisable ? 1 ¢« Mais ou tracerez-vous, me dira-t-on peut-étre encore, la
limite entre la science et la philosophie, entre la géométrie et la phéno-
ménologie, en particulier ? » Dans une perspective ouverte, cette
limite ne peut passer nulle part. La science et la philosophie n'y sont
pas séparables, mais l'intention philosophique se renouvelle cons-
tamment dans l'effort de maintenir vivante la conscience du tout,
la conscience en son double sens : conscience pour posséder le savoir
d'une part, et conscience pour juger de sa valeur d’autre part.

FERDINAND GONSETH.

DISCUSSION =

HeNrI REVERDIN : 1. Vous parlez de 'option d’ouverture a I'expérience par
opposition a I'option de pure rationalité. Mais peut-on jamais parler de rationa-
lité pure ? Pour ma part, j'aurais plutdt recours aux deux options a la fois.

2. Quand vous parlez d'ouverture a l'expérience, de quelle expérience
s'agit-il ? Je pense qu'il s'agit d’abord pour vous de l'expérience scientifique.

3. A propos du point 7 de votre exposé, je me suis demandé s'il était vrai-
ment nécessaire de parler d’option d’ouverture a I'expérience pour reconnaitre
a la philosophie un « droit général de libre examen ». Les vrais philosophes ont
toujours revendiqué ce droit.

FErRDINAND GONSETH : L’option de pure rationalité et 'option d’ouverture
a l'expérience s’excluent mutuellement en principe. Je suis d’accord avec
M. Reverdin pour mettre en doute 1’existence d'une pensée satisfaisant a toutes
les exigences de la pure rationalité, mais cela revient a se décider pour l'option
d’ouverture a 'expérience. Celle-ci permet en effet le développement d’une acti-
vité théorique en face d'une activité expérimentale, mais on ne saurait faire
appel a ces deux activités a la fois sans avoir aussi le souci de leur mise en
rapport. C’est précisément la, en méthodologie ouverte, 1'objet du principe de
dualité.

L’expérience dont je parle est-elle avant tout I’expérience scientifique ? Je
ne pense pas l'avoir jamais affirmé. Lorsque je parle par exemple de 1'expérience
multiforme qui conditionne l'acquisition d’un langage, ce n’est certainement
pas de l'expérience scientifique qu’il s’agit. Il n’en reste pas moins que c’est dans
la science et par la science que I'expérience revét certains de ses caractéres les

I Voir La Géomélrie et le probléme de l'espace, Le Griffon, 1953 et 1956.

2 Cette discussion renseigne le lecteur plus sur la doctrine de M. Gonseth que
sur celle de ses interlocuteurs. Les questions et les réponses avaient été d’abord
résumées pour étre publiées ici. Les interlocuteurs ont accepté ou 4 peine modifié
le résumé qui leur était soumis. M. Gonseth a préféré repenser et recomposer
largement ses réponses.



LA PHILOSOPHIE OUVERTE I03

plus précis. C'est 'une des raisons pour lesquelles le philosophe ne saurait l'ex-
clure de son champ de réflexion. En le faisant, il renoncerait simplement a savoir
ce que I'expérience peut étre.

L’intention de fixer a priori par une définition ce que I'expérience peut ou
doit étre est antinomique. Dans le contexte de la philosophie ouverte, c’est, a
partir du sens courant, ce que sa reprise méthodologique en fait.

Certes, en tant que personne, le philosophe n’a jamais fait abandon du droit
au libre examen. Mais ce droit est-il intégré a la méthode ? L’option de pure
rationalité par exemple n’en fait-elle pas 'abandon méthodologique ? La philo-
sophie ouverte est, me semble-t-il, la seule qui ait posé et résolu explicitement le
probléme de cette intégration a la méthode.

FERNAND BRUNNER : J’ai une question qui reprend celle de M. Reverdin.
Il n'y a pas que '’expérience sensible. Il y a aussi I’expérience morale, esthétique,
métaphysique. I1 est donc trés difficile de s’entendre sur ce terme d’expérience.
De plus, I'expérience ne dit jamais quelle question il convient de lui poser. I1
faut donc une réflexion préalable a 1’expérience pour savoir ce qu’il faut cher-
cher.

Sur le probléme de la pluralité des systémes, je dirai que la philosophie que
M. Gonseth nous présente est une philosophie parmi les autres. Toutes les philo-
sophies sont fermées en ce sens qu’elles posent quelque chose de nécessaire. Ainsi
il y a quelque chose qui est posé inconditionnellement dans cette philosophie :
c’est 'ouverture...

F. GonseTH : M. Brunner souligne qu’il y a plusieurs fagons d’étre ouvert a
I'expérience. Je ne suis pas d’un autre avis, je pense que nous le savons tous
deux « par expérience ». Ce qui est difficile, ce n’est pas de s'entendre & ce propos,
puisque la chose est déja faite. C'est de définir, préalablement a toute expé-
rience (par la vertu seule des mots), ce qu’est tel ou tel genre d’expérience. En
particulier, je ne vois pas comment il pourrait étre possible de définir métaphy-
siquement et sans antinomie ce qu’est une expérience métaphysique.

Quant au sens trés général a donner au mot expérience dans la philosophie
ouverte, je viens de m’en expliquer en répondant a M. Reverdin.

M. Brunner accepte que la philosophie ouverte soit une philosophie parmi
les autres. Mais une telle tolérance n’est-elle pas souvent le prétexte a un refus
d’examen ? M. Brunner en trouve-t-il le principe dans la philosophie qui lui est
propre ? Je pense que celle-ci, dans sa rigueur, ne saurait s'en accommoder.

Mais ot je pense que M. Brunner se trompe, ¢’est lorsqu’il dit qu'une philo-
sophie quelle qu’elle soit ne peut manquer de poser quelque chose de nécessaire
et que ce quelque chose, dans la philosophie ouverte, ¢’est I'option d’ouverture.
L’option est tout autre chose qu’un inconditionnel nécessaire par lui-méme. Il y
a de I'une a l'autre une différence analogue a celle qui sépare I'’hypothése a faire
valoir de I'’axiome valable par évidence.

F. BRUNNER : Mais vous dites qu’il est nécessaire d’opter, ce qui en un sens
ferme votre philosophie...

F. GonseETH : Je ne puis que dire non. Il y a des choix qui posent des bar-
riéres, mais il y en a d’autres qui les enlévent. Opter pour la liberté d’examen,
par exemple, c’est uniquement limiter l'arbitraire. Ce n’est pas la ce qu'on
appelle une cloture. Opter pour 'ouverture a I'expérience, c’est limiter le droit
au décret a 'arbitraire qui souvent se cache sous le recours a I’évidence. Je ne



104 DISCUSSION

saurais souscrire a ce qu’une telle délimitation soit appelée une fermeture. Il y a
d’ailleurs un contresens a juger la philosophie ouverte sur ses préalables. Ceux-ci
sont faits pour étre engagés dans 1'expérience et pour étre éventuellement révisés
si les circonstances venaient & I’exiger. Ce qui compte, c’est le succés ou l'insuccés
de I'expérience qu’elle prétend faire pour elle et pour les autres du déploiement
d’une méthodologie ouverte. C'est sur le front de ce déploiement que les juge-
ments de valeur peuvent étre portés. Mais comment pourraient-ils I’étre si I'on
se fermait a I'expérience ?

F. BRUNNER : Votre philosophie ressemble a celle de la Nouvelle Académie,
par exemple a celle de Carnéade.

F. GonsgeTH : Tant mieux si la philosophie ouverte a ses précurseurs. Ce qui
est pourtant nouveau, radicalement nouveau, ce sont les exigences liées a I’état
actuel de nos connaissances devant lesquelles la philosophie ouverte de ce temps
se trouve et qu’elle entreprend de surmonter.

Quant au probléme de la pluralité des systémes, je pense qu’une certaine
ligne de recherche peut étre suggérée — je 1'ai déja laissé entendre — par les
mots incomplétude du discours métaphysique et ouverture des systémes discursifs.

F. BRUNNER : Mais cette incomplétude signifie pour moi qu’il y a une ratio-
nalité supérieure qu’'on vise.

F. GoNseETH : Je crois distinguer, chez vous comme chez moi, une certaine
intention de rigueur, une certaine volonté de ne pas transiger que je tiens pour
indispensable, si I’on veut que la philosophie ne sombre pas dans la confusion.

CHARLES GAGNEBIN : M. Gonseth refuse de recourir & un fondement, parce
que celui-ci compromet I'ouverture a I'expérience. Mais, au livre IV de la Répu-
blique, Platon propose une vision de I'homme en s’appuyant sur le principe
fondamental de non-contradiction donné comme hypothése de travail plutdt
qu’a titre d’absolu. Eclairant I'expérience, ce principe permet d’en distinguer
et d’en articuler les niveaux. Loin de nuire & la recherche, un tel fondement con-
tribue donc a nous ouvrir a ’expérience.

Comment comprendre 'option d’ouverture, quand il s’agit de la communi-
cation avec autrui ? Est-ce un pari, ainsi que ’entend Pascal ? De 'usage d’un
méme mot a la vue d'un méme objet, on tire, dit Pascal, « une puissante conjec-
ture d'une conformité d’idées ; mais cela n’est pas absolument convaincant, de
la derniére conviction, quoiqu’il y ait bien & parier pour l'affirmative, puisqu’on
sait qu'on tire souvent les mémes conséquences de suppositions différentes ».
Dans l'option d’ouverture telle que vous la comprenez, y a-t-il un aspect sem-
blable & ce pari-la ?

F. GonseTH : Présenté comme M. Gagnebin vient de le faire, c’est-a-dire
comme une hypothése de travail, comme un principe a faire valoir, le tiers exclu
peut étre intégré sans autre a la philosophie ouverte. Tout au plus faudrait-il
ajouter que le principe étant posé de cette fagon, on ne pose pas en méme temps
qu’il est inconditionnellement et absolument valable, c’est-a-dire & jamais irré-
formable. Dans ce cas, l'irréformabilité du principe se fiit d’ailleurs heurtée a
I'expérience, puisqu’il s’est révélé possible d’édifier et d’appliquer des logiques
ou le principe du tiers exclu n’est pas valable. C'est dans la méme acception de
principe a faire valoir que tous les principes de la méthodologie ouverte doivent
étre aussi compris.



LA PHILOSOPHIE OUVERTE I05

I1 faut cependant prendre garde qu'un ensemble de principes ainsi congus
ne constitue pas un fondement au sens classique de ce mot. En ce dernier sens,
il n’y a fondement que si les principes de base sont posés une fois pour toutes et
tenus pour irréformables. C’est seulement ce genre de fondement-la que la philo-
sophie ouverte récuse ou plutdot dont elle n’a pas besoin. Mais au sens le plus
large, toute situation de connaissance ouverte peut servir, au moins a titre pro-
visoire, de fondement.

Pourquoi me détourné-je comme d’instinct de l'exigence d’un fondement
dégagé une fois pour toutes et qui restera dés lors immuable, irréformable ? C’est
qu’aprés en avoir posé le principe, il faut continuer en disant : Je ne commen-
cerai valablement que lorsque j'aurai dégagé le fondement inébranlable sur
lequel je pourrai m'appuyer. Or, dans les situations vécues, cela signifie prati-
quement : ¢« Je ne commencerai donc jamais. » Mais la vie ne nous accorde pas
ce délai. Elle nous oblige a commencer et & recommencer. La philosophie ouverte
ne fait que tirer les conséquences méthodologiques de la situation qui est en fait
la noétre.

On a pu croire que le mathématicien, en imaginant la méthode axiomatique,
avait résolu le probleme du fondement immuable. L’expérience du géometre
découvrant les géométries non euclidiennes a cependant montré que, la aussi, la
situation était restée et reste encore ouverte. Cette constatation est-elle désespé-
rante ? Elle s’intégre sans difficulté dans la perspective d’une science ouverte *.

Quant a l'idée du pari, elle intervient trés heureusement dans le débat.
Toute la citation de Pascal est, par avance, j’en suis frappé, dans le style d'une
philosophie ouverte du langage. Pour ce qui concerne mon exposé, I'idée du
pari intervient plus ou moins explicitement, trois fois au moins :

— l'option d’ouverture a ’expérience est comparable a un pari qui se renou-
velle et dont les chances augmentent a chaque fois qu’il est tenu ;

— l'hypothése que l'on fait a la seconde phase de la procédure des quatre
phases est un pari, mais dont la troisi®me phase doit décider s'il a été fait a tort
ou a raison ;

— toute innovation dans le domaine du langage, qu’elle soit de sens ou de
vocabulaire, est un pari que I'usage a pouvoir de trancher.

En bref, les deux citations faites par M. Charles Gagnebin me semblent
pouvoir étre interprétées comme deux intuitions profondément anticipatrices de
la philosophie ouverte bien en avant du moment ol celle-ci pourra prendre
forme de réponse A des exigences immédiates et pressantes.

Mavurice Gex : Je désire rechercher quels sont les présupposés impliqués
par une philosophie ouverte a I’expérience, et je le ferai sur deux plans : ouver-
ture & l'expérience et rationalité.

1° On peut comparer 'idonéisme de M. Gonseth a la philosophie ouverte de
Brunschvicg, qui s’oppose lui aussi a toute tentative de synthése (Hamelin par
exemple). Mais la philosophie de Brunschvicg, comme philosophie de pure inté-
riorité, n’est pas ouverte a l'expérience (toute l'interprétation du choc de
I'expérience provient en effet de l'esprit). Deux théses, je crois, soutiennent
I'ouverture & I’expérience dans la philosophie de M. Gonseth : un certain réa-
lisme d’abord, nourri par un incessant arbitrage entre ’esprit et le réel, chacun

1 Voir La Géométrie et le probléme de Uespace. Le Griffon, Neuchitel, 1953 et
1956.



106 DISCUSSION

des deux termes possédant sa structure propre, un certain décalage donc entre
I'esprit et le réel ; puis la thése que le réel posséde une trés grande complexité.

2° On pourrait craindre que l'exigence d’ouverture a 'expérience ne soit une
invite a l'arbitraire. C’est 1a qu’intervient ’aspect de rationalité dans la pensée
de M. Gonseth : c’est une exigence de cohérence qui réclame la révision des
principes (quatriéme phase).

F. GonsgeTH : Les remarques de M. Gex sont, a mon avis, aussi justes que
pénétrantes. Je suis heureux qu’elles aient été faites. Je crois y distinguer un
accord qui va tres loin avec les idées dominantes de la philosophie ouverte.

J’aimerais y ajouter une nuance en ce qui concerne la cohérence. Celle-ci
n’est pas quelque chose dont on puisse expliciter d’avance toutes les exigences.
Ces derniéres aussi se révélent de mieux en mieux au fur et a mesure que 1'évo-
lution de la connaissance se fait. C'est 1la I’'une des raisons qui rendent la qua-
trieme phase de la procédure des quatre phases si indispensable.

Danier CHRISTOFF : Les philosophes n’ont-ils pas toujours admis qu’ils sont
ouverts a 'expérience ? L’ouvert et le fermé s’impliquent pourtant plus qu’on
ne voudrait le voir dans 'expérimentation et, par exemple, dans les tests. Le
fermé est impliqué dans 'ouvert : I'ouverture elle-méme se pose dans des défini-
tions et repose sur elles. L’option suppose des fondements bien établis. L’expé-
rience suppose le concept.

De méme, I'existence de dictionnaires non empiriques montre que 1'idée de
sens propre d’'un mot permet I'idée de concept. Votre critique du sens propre
remet donc en question I'idée de concept. Si un mot n’est pas isolable (et nous
sommes tous d’accord qu’il ne I'est pas), alors pourquoi I'isole-t-on ?

Ce qui permet ’'ouverture, ce sont donc bien des définitions. Pour éclairer le
rapport entre I'ouvert et le fermé, on peut avoir recours a la morale provisoire
de Descartes ; n’est-ce pas une image qui permet de fixer le climat dans lequel
vous développez votre pensée ?

F. GonseTH : L'intervention de M. Christoff est trés riche en remarques qui
pourraient étre presque sans autres portées au compte de la philosophie ouverte.
Celle-ci, en effet, pratique une dialectique et dialectise une pratique de I'ouver-
ture et de la fermeture. Dans cette perspective, la fermeture peut revétir son
idonéité sans cesser pour cela de préparer en principe une éventuelle et nouvelle
ouverture. C’est ce qui explique par exemple qu’on puisse isoler un concept,
bien qu’on sache et qu’'on admette, comme M. Christoff le dit, qu’il n’est pas
isolable complétement et absolument.

L’allusion a la morale provisoire de Descartes me semble étre aussi trés a
sa place. Il faut cependant faire observer que chez Descartes le provisoire n'est
la qu’en lieu et place des évidences et de leurs conséquences qui devront venir
un jour, tandis que dans la philosophie ouverte, le provisoire prend fonction de
fondement provisoire et de situation de départ pour le progrés et I’évolution
ultérieurs. Dans la philosophie ouverte, le provisoire reste en suspens pour étre
éventuellement révisé. C’est ce que signifie d’ailleurs 1'ouverture de principe.
Chez Descartes, le provisoire prépare son effacement au profit des certitudes
pleines et entiéres. Le proverbe dit: « Il n'y a que le provisoire qui dure », la
philosophie ouverte ajoute : « & la condition d’étre adéquatement adapté et cer-
taines fois remplacé ».



LA PHILOSOPHIE OUVERTE 107

En regardant a la fois vers la fermeture et vers l'ouverture, M. Christoff me
parait avoir désigné I'un des aspects sous lesquels toutes les philosophies devien-
nent comparables. La philosophie ouverte ne fait que mettre cet aspect en par-
ticuliére évidence *.

ANDRE VOELKE : 1. Vous avez fait allusion & la théorie traditionnelle de
l'induction, qui n’entre pas dans le schéma des quatre phases. Faut-il renoncer
a cette idée d’induction ou peut-on lui apporter quelques modifications ?

2. Au point 9, votre exposé montre la nécessité de l'engagement pour la
science. Mais quel sens a la notion d’ouverture quand il s’agit d’engagement
politique, moral, en un mot existentiel ?

F. GonseETH : 1. Il y a bien une procédure d’induction, mais elle n’est pas
séparable d’une procédure plus complexe. Je ne rejette pas I'induction, mais le
schéma du raisonnement inductif, pour le remplacer par la procédure des quatre
phases.

2. C’est I'expérience scientifique qui a été le plus étudiée et qui offre le plus
«de possibilités de contrdle. Mais il faut distinguer la procédure engagée dans
I'objectivité, qui est procédure de ’hypothése et de I'épreuve (avec les quatre
phases), et la procédure valable pour la subjectivité, procédure de I'épreuve et
du témoignage. L’intention pourtant reste commune : progresser dans la con-
naissance du sujet et de 1'objet.

JEAN RUDHARDT: I. Y a-t-il vraiment une philosophie rationnelle d’ou
I'expérience soit absente ? Dans toute philosophie il y a une assise profonde sur
une ou plusieurs expériences privilégiées.

2. Toutes les expériences sont-elles réductibles au processus des quatre
phases ? Et la vérification philosophique est-elle comparable a la vérification
expérimentale ? Dans le probléme moral par exemple, quelle expérimentation
peut dire : ceci est bon, cela est mauvais ?

F. GonNsETH : Je ne contesterai naturellement pas que dans toute philoso-
phie il doive y avoir une assise profonde sur une ou plusieurs expériences privi-
légiées. Mais je contesterai qu'il soit légitime d’établir un privilége par décision
préalable au profit de tel ou tel aspect de notre expérience en négligeant systé-
matiquement les autres ; il ne saurait y avoir de privilége exclusif par exemple
pour l'expérience scientifique, mais il ne saurait y en avoir aucun non plus pour
V'expérience morale. Ce qui n’empéche pas que, méme dans une visée globale,
tel aspect puisse nous servir plus sirement que tel autre.

Qu’est-ce qu’'une vérification philosophique ? Le probléme de la méthode
(méme s’il ne s’agit que de la méthode de la recherche scientifique) est un pro-
bléme philosophique. On ne sort pas de la philosophie en en proposant une solu-
tion, méme a titre hypothétique, mais pour qu’il y ait un sens a parler de vérifi-
cation, il faut avoir un champ de garantie, ¢’est-a-dire un champ ol cette solu-
tion puisse étre mise a ’épreuve. Ce champ de garantie existe, c’est la recherche
réelle, la recherche en action ; il n'exclut pas la recherche philosophique, a la
condition qu’on sache distinguer ce qu’elle vise et juger si elle I'atteint ou ne

I A ce propos, il conviendrait de citer ’article de M. F. Fiala, sur I'ouverture
et la fermeture, dans Dialectica, 1947, n° 2.



108 DISCUSSION

I'atteint pas. La méthodologie ouverte est un chapitre de la philosophie. S’ap-
plique-t-elle ? Si oui, il n’y a pas d’autre vérification a exiger d’elle.

Certes, il y a des expériences spécifiques. Celles de la couleur vécue, par exem-
ple. Mais leur spécificité est elle-méme affaire d’expérience. Tant qu'une observa-
tion a la fois vaste et objective n’aura pas fait apparaitre comment les catégories
morales s’appliquent de fagon parfois si contradictoire, toute intention de véri-
fication ne pourra rencontrer que le vide.

Le Pére CoTTIER : I. Vous avez écarté un peu rapidement le systéme. Dans
toute recherche rationnelle, il y a les notions d’ordre et de totalité, comme buts
visés en tout cas. Et cela justifie I'existence des systémes. En réduisant la notion
de systéme a la notion de systéme déductif, vous avez limité le domaine du
rationnel.

2. Faut-il parler d’option ? Il vaudrait mieux dire, je crois, postulat. Il y a
une raison a notre option.

F. GoNsETH : Je n’ai pas écarté I'idée de systéme philosophique, mais seule-
ment celle de systéme purement rationnel. Je ’ai méme remplacée par l'idée
d’un systéme discursif ouvert. Surtout, je n’ai pas réduit I'idée de systéme a celle
de systéme déductif. J’ai fait, me semble-t-il, justement le contraire. Je ne suis
surtout pas d'accord pour remplacer le terme d’option par celui de postulat.
Par I'idée de postulat, on rejoint l'idée d’un fondement posé en raison, et c’est
précisément cela que, pour les raisons que j’ai dites, la philosophie ouverte met
en doute.

RENE ScHAERER : Vous parlez de perte de vitesse de la philosophie. Je ne
crois pas. Crise, oui ; mais c’est signe de vie. Et cette crise est peut-étre due a la
fermeture des philosophies sur elles-mémes. Les philosophes ne doivent pas se
couper des savants : ce qui enrichit notre vision du monde, ce sont en effet les
découvertes des savants.

Ce que vous avez dit de la démarche des quatre phases concerne seulement
la démarche scientifique, non la démarche philosophique. Si je m’occupe du
probléme du mal par exemple, j’irai interroger le médecin sur la souffrance, puis
je consulterai les poétes et les philosophes. Je me formerai une idée de la souf-
france que je pourrai corriger sur de nouvelles données. Le progres philosophi-
que est donc de l'ordre de I'élucidation : il vise une conception lucide, claire,
rationnelle et universelle. Ou sont la les quatre phases dont vous parliez ?

F. GonseTH : Elles y sont, je les ai toutes remarquées. Vous parliez d'un
aboutissement qui n’est pas définitif. Pour établir votre théorie de la souffrance,
vous avez procédé de cette maniére : vous avez préparé les idées par une enquéte
aussi compléte que possible, afin d’avoir une idée claire du probléme. Ensuite,
vous ordonnez les idées : c’est I'’hypothése qui se forme, et qui se contrdlera par
le recours aux nouvelles expériences qui peuvent se présenter.

J’ai déja dit et ne puis que répéter que la procédure des quatre phases ne
concerne pas seulement la démarche scientifique. Elle est applicable par exemple
a la démarche méme par laquelle la méthodologie ouverte se constitue. Or, cela
n’est pas une démarche scientifique, c'est — je l'ai déja dit — une démarche
traditionnellement philosophique.

Je ne me lasse pas de protester contre la tentative de tracer une ligne de
séparation nette entre le scientifique et le philosophique. Dans la perspective de



LA PHILOSOPHIE OUVERTE I09

la philosophie ouverte, cette ligne ne peut étre tracée nulle part. Et je crains que
cette fagon de faire, par laquelle certains philosophes cherchent a se mettre a
I’abri des conséquences de 1’évolution de la connaissance scientifique, ne finisse
par se retourner contre la philosophie elle-méme.

Vous me dites, par exemple, que dans le probléme du mal, et plus précisé-
ment dans le cours de I’élucidation possible que vous imaginez, la procédure des
quatre phases ne saurait étre nulle part apercue. Eh bien ! au fur et & mesure que
vous dérouliez les stades de votre élucidation, moi j'apercevais la progression des
phases de la procédure. Je pourrais tout d’abord insister sur le fait que vous
parliez d’un enrichissement qui n’est pas définitif : en fin d’analyse, votre situa-
tion reste donc ouverte. Pour établir votre théorie de la souffrance, vous aviez
préparé une prise de position par une enquéte aussi entiére que possible. Le
résultat de cette enquéte vous permettra de prendre une premiére fois position.
Mais le probléeme méme ayant €té posé en premiere phase, ne venons-nous pas
de décrire comment en seconde phase on peut étre conduit a émettre une hypo-
thése plausible ? Vous avez ensuite posé qu’il serait juste de confronter votre
prise de position avec la réalité : mais c’est 1a la troisiéme phase de la procédure.
Vous avez méme envisagé de revenir au probléme avec un potentiel de jugement
accru et enrichi. Sincérement, j’'y reconnais la quatrieme phase de la procédure,
celle du choc en retour sur la situation de départ. Ai-je tort en disant que vous
venez de montrer trés clairement que la procédure des quatre phases s’applique
bien au-dela des limites de la recherche scientifique ?

DENIs ZAasLAWSKY : Pour qu’il y ait probléme, il faut que le probléme
émerge et qu'on en prenne conscience comme d’u#n probléme qui se pose réelle-
ment. Votre méthode repose sur I'existence préalable de « problémes ». Or, il n’y
a peut-étre pas «le » probléme du langage.

F. GoNsETH : A propos du langage, on peut se poser diverses questions qui
font, dans leur ensemble et dans leur interdépendance, ce qu'’il est assez naturel
d’appeler le probléme du langage. Mais a dire vrai, je ne saisis pas si et com-
ment M. Zaslawski entend remettre en cause tout ou partie de ce que je viens
de dire.



	Société romande de philosophie : la philosophie ouverte

