
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1966)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Archie J. Bahn : The World's Living Religions. New York, Dell
Publishing Co., 1964, 349 p.

L'auteur, qui se targue d'une attitude universaliste, passe en revue toutes
les religions vivantes du globe, y compris l'humanisme moderne, désireux d'initier

ses lecteurs à ce qui unit tous les hommes. Comme critère d'appréciation,
il choisit la façon qu'a chaque religion de « dire OUI », c'est-à-dire d'accepter les
choses telles qu'elles sont. On comprend qu'il éprouve quelque peine à appliquer
ce critère équitablement à toutes les religions, et que finalement il y renonce
sans expliquer pourquoi. Son livre nous laisse perplexe. Faut-il admirer la
verve de l'auteur, son style captivant, à la portée de « l'homme de la rue », la
présentation aérée assortie d'anecdotes personnelles dont une ou deux sont
assez touchantes Faut-il se laisser entraîner par son optimisme Ou faut-il
avouer qu'au contraire l'auteur ne laisse pas d'agacer son lecteur Par exemple,
lorsqu'il affirme sans sourciller que le mot sémitique « El » (« dieu ») se retrouve
dans nombre de noms propres et de noms communs, ainsi dans le nom du peuple
d'Elam et de la ville de Jérus-al-em, sans oublier l'article arabe « el » et le mot
anglais « oil » (« huile ») Ou encore lorsqu'il nous apprend que la première
syllabe du mot grec « the-os » est identique à l'article anglais « the » et au
substantif « thing » (« chose ») On reste pantois, se demandant quelle nouvelle
vague de linguistique structurale aurait bien pu présider à de pareilles élucubra-
tions. Le traitement infligé à plusieurs religions, l'Ancien Testament par exemple,
est très cavalier, et de manière générale on constate une certaine partialité qui
se manifeste jusque dans le nombre de pages réservées aux différentes religions :

saint Augustin à lui seul occupe onze pages, l'Islam tout entier en reçoit
exactement deux de plus, tandis que le Zen s'étale sur seize pages. On voit bien de

quel côté le vent souffle aux Etats-Unis. Carl A Keller

Histoire
des
religions

P. Buis et J. Leclercq : Le Deutéronome. Paris, Gabalda, 1963, 215 p.
Collection « Sources bibliques ».

Un excellent commentaire du Deutéronome. Par l'arrangement du texte
commenté et du commentaire, il rappelle la collection allemande « Handbuch
zum Alten Testament », éditée par O. Eissfeldt ; la traduction, accompagnée
d'un apparat critique élémentaire, se trouve à gauche, en haut de la page ; les
commentaires des diverses péricopes à gauche en bas, et à droite. La méthode
adoptée par les auteurs paraît judicieuse. Les deux exégètes s'inspirent des
résultats les plus récents de la critique historique et littéraire : ils tiennent
compte des traités de vassalité qui servent à expliquer la forme du livre ; ils
examinent le rôle joué par les sanctuaires et par l'enseignement des prêtres ; ils
évoquent, à la suite de G. von Rad, les «prédications d'alliance » qui sont à l'origine

de telle tournure, de tel détail ; ils acceptent l'hypothèse selon laquelle le
Deutéronome « vient du royaume du Nord » (p. n). Ils supposent que le
Deutéronome primitif était l'œuvre d'un seul auteur, mais que sa découverte sous
Josias a déclenché une importante activité littéraire qui est responsable d'un
certain nombre d'additions. Selon les auteurs, plusieurs chapitres sont plus

Sciences
bibliques



3i6 bibliographie

anciens que le gros de l'ouvrage, par exemple le chapitre 32 qui est un « réquisitoire

prophétique » rédigé en deux étapes avant le VIe siècle, et le chapitre 33,
l'œuvre d'un lévite des tribus centrales rédigée au XIe siècle. Quant au
Décalogue, les auteurs remarquent que « c'est de toute la sagesse orientale et
spécialement égyptienne, que dépend le Décalogue, en même temps que des traditions
nomades » (p. 65). — A l'occasion, cela va sans dire, le lecteur hésite à adopter
sans autre telle affirmation. Ainsi, quand il constate que le Deutéronome est
traité de « loi » (p. 5) et la partie centrale de « Code », bien qu'on insiste à juste
titre sur le fait « que les lois deutéronomiques sont très riches sur le plan théologique,

alors qu'elles sont d'une imprécision remarquable au point de vue
juridique » (p. 98) : peut-on, dans ces conditions, encore parler de « Code » Ou
encore, quand on veut rattacher certaines « lois » à des « alliances » historiques
précises : celle de Moab, de Sichern, de Gilgal (p. 13, 99) — hypothèse intéressante

mais par trop audacieuse. Enfin, le lecteur dissimule mal son ahurissement
face à la déclaration qu'il lit à la page 11, comme quoi l'hébreu est « une langue
pourtant assez pauvre ». Carl a^ Keller_

Otto Eissfeldt : Kleine Schriften. Dritter Band. Herausgegeben von
Rudolf Sellheim und Fritz Maass. Tübingen, J. C. B. Mohr, 1966,
529 p., 12 planches.

Grâce à la diligence des éditeurs, le troisième tome des « Kleine Schriften »

du célèbre spécialiste de l'Ancien Testament de Halle vient de paraître. Il
contient ses publications des années 1945-1960. Un quatrième volume doit
encore paraître, ce qui n'était pas prévu à l'origine, tant est grande l'activité
scientifique du professeur O. Eissfeldt, à qui est revenu l'honneur de prononcer
le discours d'ouverture au Ve Congrès international de l'Ancien Testament, à
Genève, en été 1965 ; cet ultime ouvrage comprendra les études écrites depuis
1961, un registre et la bibliographie complète de l'auteur. — En dehors de
quelques travaux consacrés aux antiquités proche-orientales, comme l'œuvre
historique de Philon de Biblos (1956) ; Rites et mythes de l'Ancien Orient
(1951) ; Cosmogonies phénicienne et grecque (1958) ; Les peintures de la
synagogue de Dura-Europos (1957) ou quelques notices biographiques sur les savants
qui s'illustrèrent dans la science vétérotestamentaire, tels Ernst Sellin, Otto
Procksch, Albrecht Alt, René Dussaud, le thème principal des recherches
publiées dans ce troisième tome est l'Ancien Testament. — La première étude,
préparée en 1945, aux derniers jours de la guerre, évoque les morts tombés
sur le champ de bataille, d'après Ezéchiel ; divers comptes rendus ont pour
objet la tradition historique d'Israël et il est intéressant de noter le jugement
d'Otto Eissfeldt sur les travaux de H. H. Rowley (Von Joseph zu Josua, 1951),
de M. Noth (Israël und seine Geschichte, 1951), de C. H. Gordon (Recht und
Grenze archäologischer Betrachtung des Alten Testaments, 1954), de Y.
Kaufmann, de Jérusalem (Die Eroberung Palästinas durch Altisrael, 1955). De
nombreuses pages sont consacrées à des psaumes (Psaumes 80, 76, 104, 132,
121) ou à l'étude de problèmes relatifs au Dieu de l'Ancien Testament, ainsi :

«Mein Gott » im A.T. (1945) ; Jahwe Zebaoth (1950), une importante mise au
point sur cette expression caractéristique de l'A.T. ; Gott und das Meer in der
Bibel (1953) ; Non dimittam te, nisi benedixeris mihi (à propos de la lutte de
Jacob avec l'ange, d'après Gen. 32) (1957). — Signalons, pour clore cette sèche
enumeration, l'important exposé sur « Silo und Jerusalem » prononcé au congrès



BIBLIOGRAPHIE 317

de Strasbourg (1956) ; l'article capital sur «El und Jahwe», paru en anglais
dans le Journal of Semitic Studies (1956) et « Biblos Geneseos » (à propos de
Gen. 2 : 4a ; 5:1; 6:9, etc.) (1958). Ce nouveau volume rend un éclatant
témoignage à la vaste culture du professeur de Halle et aux services éminents
qu'il a rendus à la science de l'Ancien Testament.

Robert Martin-Achard.

John Bowman : The Gospel of Mark. The New Christian Jewish
Passover Haggadah. Leiden, E. J. Brill, 1965, xiv + 393 p.
Studia Post-Biblica, Vili.
La critique moderne a cherché à définir le « Sitz im Leben » de la tradition

évangélique, et de chacune des péricopes prises individuellement. Mais l'apparition

des évangiles en tant que tels est demeuré un phénomène mal expliqué.
L'auteur reprend donc le problème à la base, conscient toutefois de ce qu'il
doit à ses prédécesseurs et à ses contemporains. Selon le professeur Bowman,
le premier (en date) des évangiles canoniques est le commentaire cultuel
(haggâdâ) de l'Exode. Il a son « Sitz im Leben » dans la célébration annuelle de
la Pâque, dans l'Eglise judéo-chrétienne d'expression grecque, à Rome : Jésus-
Christ, envoyé par Dieu pour conduire son peuple, dans un nouvel Exode,
vers la terre promise, est le nouveau Moïse, mais aussi le Premier-Né mort pour
permettre la délivrance du peuple élu. La première partie de l'étude établit la
possibilité d'une telle hypothèse. La seconde partie est un commentaire destiné
à fonder la thèse dans le détail, et à l'illustrer. Par son information très riche,
particulièrement dans le domaine du substrat sémitique des évangiles, par ses
dix excursus et ses dix index, ce livre est un ouvrage que consulteront aisément
et avec profit même ceux qui ne pourront en accepter la thèse centrale.

Daniel von Allmen.

J. Comblin : Le Christ dans VApocalypse. Paris-Tournai, Desclée
& Co., 1965, xn + 208 p. Bibliothèque de théologie. Théologie
biblique, Série III, Vol. 6.

L'Apocalypse tient sa forme de l'apocalyptique juive, mais elle est aussi
un retour aux sources plus profondes de la foi d'Israël : l'Ancien Testament.
D'autre part, elle est profondément nourrie de la foi de l'Eglise primitive :

Jésus était, est et sera la réalisation de toutes les formes d'espérance juive.
Conscient dès l'abord du fait que l'Apocalypse dépend de ces deux sources,
l'auteur de la présente étude s'attache à démontrer plutôt l'originalité et l'unité
de l'Apocalypse, dans sa christologie. Il décèle, au sein de la christologie de
l'Apocalypse, deux mouvements, exprimés par deux séries de textes christologiques.

La première série est centrée sur la figure céleste du Fils de l'Homme,
et exprime le mouvement de Jésus du ciel sur la terre. La seconde série gravite
autour du titre, éminemment terrestre, de Christ, et sert à décrire le mouvement
de Jésus vers le Royaume. L'originalité de l'Apocalypse tient dans ce renversement.

Un troisième titre christologique parcourt toute l'Apocalypse et en fait
Tunité : c'est le titre d'Agneau, qui réunit en lui les caractéristiques respectives
de l'agneau pascal et du Serviteur de Dieu. Daniel von Allmen.



3i8 BIBLIOGRAPHIE

Histoire
de l'Eglise

et de la
pensée

chrétiennes

Der Glaube der Reformatoren. Luther - Zwingli - Calvin. Edité par
Franz Lau. Bremen, Carl Schünemann Verlag, 1964, xv -f- 482 p.
(Klassiker des Protestantismus II, Sammlung Dieterich 267).

Publier un choix de textes sur la foi et la piété des trois réformateurs dans
un seul volume est évidemment une entreprise hardie et critiquable. Franz Lau,
professeur d'histoire de l'Eglise à l'Université de Leipzig, en est pleinement
conscient. Il ne cache pas sa prédilection pour Luther, auquel il consacre la
moitié du recueil, et dont il édite notamment des sermons et d'autres ouvrages
de spiritualité. Quant à Zwingli, l'éditeur a extrait des parties des « 67 Schlussreden

» et du « Commentaire de la vraie et de la fausse religion ». La foi de Calvin
est représentée par des textes choisis dans 1'« Institution chrétienne ». Tous les
textes ont été nouvellement traduits en allemand par l'éditeur. A cela s'ajoute
une introduction à la vie et la pensée de chacun des réformateurs ainsi que des

notes explicatives au sujet de chaque texte. Hartmut Lucke

Gerhard Ebeling : Luther. Einführung in sein Denken. Tübingen,
J. C. B. Mohr, 1964 ; vu + 321 p.

On sait que Gerhard Ebeling n'aime guère les sentiers battus. Son «

Introduction à la pensée de Luther » n'est ni une biographie ni un exposé systématique
de la théologie du réformateur. Ebeling est à la fois plus modeste et plus

exigeant : son propos est de faire ressortir la structure dialectique qui caractérise

la pensée luthérienne. L'auteur constate que les antithèses que Luther
établit entre la philosophie et la théologie, la lettre et l'esprit, la loi et l'Evangile,
la personne et ses œuvres, la foi et Tamour, se trouvent à la fois dans une relation
d'opposition radicale et de synthèse. Cette tension n'est pas le produit d'une
pensée spéculative, mais l'expression même de la tension qui traverse notre
existence. L'homme existe toujours « coram Deo, coram hominibus, coram mundo »,

et la pensée théologique de Luther ne fait jamais abstraction de cette « coram-
Relation », comme l'appelle Ebeling. — Ce livre ne s'adresse pas avant tout à

des spécialistes, ni même à des théologiens. Mais le lecteur aura avantage à

connaître soi-même la pensée de Luther, afin de pouvoir distinguer celle-ci de

l'interprétation d'Ebeling. Hartmut Lucke.

Ernst Bizer : Frühorthodoxie und Rationalismus. Theologische Stu¬
dien, Heft 71. Zürich, EVZ-Verlag, 1963, 77 p.

Cette étude d'histoire de la théologie apporte une contribution fort intéressante

au dialogue entre raison et révélation. On a émis, déclare M. Bizer en
commençant, déjà bien des théories sur l'origine du rationalisme dans la pensée
européenne, mais jamais on n'est remonté assez haut. En fait, on trouve des

germes de ce rationalisme déjà dans la première orthodoxie protestante. Ces

germes, M. Bizer nous les montre dans quatre œuvres théologiques du XVIe siècle

: Bèze (Summa totius Christianismi), Ursinus (Corpus doctrinae orthodoxae),
Daneau (Physice Christiana) et Zanchi (De operibus Dei intra sex dies creatis).
L'étude poussée qu'il fait de ces quatre œuvres lui permet d'arriver aux conclusions

suivantes : 1) pour ces théologiens, il n'y a pas d'opposition fondamentale
entre raison et révélation ; les mystères de la foi peuvent être expliqués et



BIBLIOGRAPHIE 3I9

justifiés à partir d'un certain concept de Dieu ; 2) si Dieu, à leurs yeux, est
cause première, la nature est conçue comme cause seconde ; elle reçoit, par là,
un commencement d'autonomie. Georges Besse.

Beschreibung des Abendmahlsstreites von Johann Stumpf. Edité par
Fritz Büsser. Zürich, Verlag Berichthaus, i960, 235 p.
Pionnier de la réforme zwinglienne, Johann Stumpf fut à la fois pasteur et

historiographe. Nous lui devons la première description en allemand, de la
controverse qui opposait alors zwingliens et luthériens au sujet de la Cène.

L'ouvrage de Stumpf — écrit en 1538 et achevé en 1562 — est le témoignage
d'un homme qui a profondément souffert de la séparation des Eglises issues de
la Réforme et de l'impossibilité de ses chefs de parvenir à une entente sur la
présence réelle du Christ dans la Cène. Ce chroniqueur possède l'art de commenter
les documents cités avec un maximum de sobriété et d'impartialité. Malgré son
admiration pour Luther et Bucer, Stumpf voit dans l'esprit autoritaire du
premier et le manque de clairvoyance du second les causes principales de l'échec de
la concorde de Wittenberg de 1536. — Redécouvert en 1931 par Leo Weisz, le
manuscrit vient d'être édité par Fritz Büsser. L'éditeur y a ajouté un appareil
critique (p. 163-235) qui fournit toutes explications linguistiques et historiques
nécessaires. Hartmut Lucke.

Karl Gastgeber : Gotteswort durch Menschenwort. J. M. Sailer als
Erneuerer der Wortverkündigung. Wien, Herder, 1964, 317 p.
Wiener Beiträge zur Theologie VII.
Johann Michael Sailer (1751-1832), professeur de théologie pastorale et

d'homilétique et évêque de Ratisbonne, a été le rénovateur d'une théologie
kérygmatique au sein de l'Eglise catholique romaine. Il était convaincu que le
rationalisme et moralisme du siècle des lumières ne pouvait être éliminé de

l'Eglise que par un retour à la prédication apostolique et kérygmatique.
L'annonce de l'Evangile est le devoir principal de l'Eglise et l'Ecriture est le fondement

essentiel de la prédication. « Dieu en Christ le salut du monde », tel est le
centre des sermons de Sailer. Rien d'étonnant qu'on lui reprochait de négliger
la doctrine des sacrements et de l'Eglise et de s'être par trop rapproché de
certains théologiens protestants contemporains, notamment de Lavater. On lui
interdisait même de prêcher. — Karl Gastgeber analyse successivement l'état de
la prédication au XVIIIe siècle, l'évolution de la pensée théologique de Sailer,
sa théologie pastorale et son homilétique, ses prédications et le développement
de l'homilétique catholique jusqu'à nos jours. Cette dernière partie révèle
l'effort, mais aussi les difficultés éprouvées par la théologie catholique contemporaine

pour réconcilier l'efficacité de la Parole de Dieu annoncée avec l'effet de
la grâce sacramentelle. Hartmut Lucke.

H. A. Salmony: Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie.
I. Band : Einführung in die metakritische Philosophie J. G.
Hamanns. Zollikon, Evangelischer Verlag AG.; 1958, 338 p.

Dans cette « introduction » admirablement documentée et écrite avec un
soin minutieux, l'exposé de la doctrine philosophique de Hamann est réduit
à une esquisse de 80 pages. Le reste est consacré à la biographie, à l'étude des



320 BIBLIOGRAPHIE

sources et de l'état des questions, ainsi qu'à des notes abondantes. L'auteur
évite de mettre Hamann en système et réfute ainsi les erreurs de nombreux
interprètes : le « mage du Nord » n'est pas un saint, mais un pécheur témoin
du Christ ; il n'est ni irrationaliste ni existentialiste, mais philosophe du langage
(où sont unis entendement et sensibilité) et de la totalité (non systématique,
mais paradoxale) de l'existence humaine devant Dieu.

Jean Villard.

Friedrich von Hügel : Lettres à sa nièce. Préfacées par Mgr M.
Nédoncelle, traduites par Agnès Joly. Paris, Aubier, 1964, 301 p.

Quelle fut la cause de l'influence considérable de von Hügel sur des hommes
aussi différents que Tyrell, Bremond, Loisy, Blondel ou Laberthonnière Ces

lettres adressées à sa nièce Gwendolen Plunket Greene laissent entrevoir, par le
détour d'une correspondance familière, une réponse toute provisoire : une soif
communicative de Dieu et du Christ, une recherche de l'absolu à travers la
diversité des œuvres humaines, une volonté de réformer l'esprit, l'intelligence
et le cœur des croyants avant les institutions ecclésiastiques, bref, un souci et
une passion « pédagogique » proches de ceux des Pères grecs et des réformateurs
de tous les siècles et sensibles au rôle que jouent la culture littéraire et artistique,
l'histoire et les sciences dans l'approche de Dieu. Ici le baron poursuit l'éducation

d'une de ses nièces selon un programme judicieusement mis au point, qui
se réalise sans contrainte et conduit, sans que Hügel l'ait voulu, à la conversion
de celle-ci au catholicisme. C'est pour cette raison que ces lettres pleines de
charme et de la prévenance de cet esprit cosmopolite que fut Hügel sont plus
qu'un document. Gabriel Widmer.

Théologie
contempo¬

raine

Theology in Reconstruction. London, SCMThomas F. Torrance
Press, 1965, 288 p.
Ce recueil de quinze articles rassemble les dernières recherches du professeur

d'Edimbourg. Un thème commun les parcourt : la reconstruction de la pensée
théologique conformément à la nature et à la « logique » — pour reprendre
l'expression de l'auteur — de l'acte condescendant de Dieu en Jésus-Christ.
La théologie a toujours été tentée d'imposer des catégories ou des systèmes
inadéquats à celui dont elle voulait témoigner ; sa tâche première est donc de

se soumettre à « l'objectivité » fondamentale de la réalité divine, soumission
possible seulement parce qu'elle se conforme et obéit à la réconciliation opérée
par Dieu en Jésus-Christ et actualisée par le Saint-Esprit. Comme Jésus-Christ
est à la fois la Parole de Dieu devenue homme et la parole de l'homme qui
répond, c'est en lui que s'enracine le discours théologique, dans l'obéissance
en paroles et en actes. — Les critères de ce discours sont constitués par sa
conformité à la logique des témoignages bibliques, que l'auteur appelle «

analogique », pour indiquer qu'ils dérivent au premier chef de la Parole de Dieu
et qu'ils y renvoient constamment, et par sa cohérence interne, qui doit elle
aussi exprimer la structure fondamentale de l'acte de Dieu en Christ. Le
discours théologique est donc, par essence, dynamique, ou « cinétique », puisqu'il
s'insère dans le mouvement de la grâce (cf. les deux articles centraux :

Questioning in Christ et The Place of Christology in Biblical and Dogmatic Theology).
— C'est sur ce schéma que l'auteur travaille, chacune de ses études le reprenant

et l'approfondissant d'un autre point de vue. On appréciera surtout Téqui-



BIBLIOGRAPHIE 321

libre de la pensée, qui, à notre sens, évite aussi bien les écueils du rationalisme
(identification de l'objet avec l'appréhension de celui-ci par la pensée), du
scepticisme (impossibilité d'établir une quelconque relation de connaissance avec
l'objet) et d'une application imprudente de l'analogia entis à l'epistemologie
(il n'y a pas de relation inhérente entre « the form-structure of reason and
the form-structure of being», p. 64). — L'auteur dégage, dans l'histoire de
la pensée chrétienne, les positions théologiques déficientes qui n'ont pas observé
les critères indiqués. Trois époques ont été marquées par un bouleversement
de la cosmologie et de l'epistemologie : les IIIe et IVe siècles, les XVIe et XVIIe,
et notre XXe. Le lecteur est entraîné dans de passionnants voyages à travers
les siècles, où il peut chaque fois assister à la lutte de la saine théologie contre
ses perfides et nombreux adversaires, jusqu'à aujourd'hui, où les erreurs du
« subjectivisme néo-protestant » et de T« objectivisme romain » sont clairement
dénoncées. Citons, pour la première époque, The Logic and Analogie of Biblical
and Theological Statements in the Greek Fathers et Spiritus Creator : A Consideration

of the Teaching of St. Athanasius and St. Basil ; pour la seconde, Knowledge
of God and Speech about Him according to John Calvin ainsi que l'essai sur
la nature at la place de la justification dans la doctrine et la vie réformées.
Enfin, pour l'actualité, nous n'indiquerons que la réponse à la New Reformation
de l'évêque de Woolwich. — Un lecteur du continent sera particulièrement
intéressé par la manière que l'auteur a de soumettre l'activité théologique à
l'examen d'une méthode scientifique rigoureuse. C'est dans le contexte de la
philosophie des sciences, et surtout de la logique mathématique, que le sens
et l'importance donnés par l'auteur à T« objectivité » doivent être compris. A
ce propos, l'étude consacrée à l'influence de la théologie réformée sur le
développement de la méthode scientifique éclairera certainement le débat entre
théologiens et hommes de science. — La problématique de l'auteur débouche
naturellement sur la connaissance de Dieu dans la communion de l'Eglise et
c'est sur les conditions de cette appréhension ecclésiale de la vérité que le

professeur Torrance revient souvent. S'engager dans cette direction, c'est aborder

l'étude du rôle du Saint-Esprit, et on se réjouit que ce chapitre ne soit
pas, comme c'est l'habitude, salué au passage, mais traité de manière aussi
approfondie que les autres. Etienne Visinand.

Emil Brunner : La doctrine chrétienne de la création et de la rédemp¬
tion. Dogmatique, tome IL Traduction française de Frédéric
Jaccard. Genève, Labor et Fides, 1965, 430 p.

On ne résume pas en vingt lignes un des trois forts volumes de cette
Dogmatique. Ce serait impertinent tant à l'égard de l'auteur qu'à celui des sujets
développés. Aussi bien notre intention est-elle tout autre. Notre désir est de

signaler cette traduction élégante, mais fidèle, à tous ceux qui, peu familiers
avec la langue allemande, ont reculé jusqu'ici devant la lecture de ce texte.
Ils y trouveront des richesses. Tout autant que dans le tome I, voire même
davantage encore. En effet ce livre clair et bien ordonné couvre un champ
très vaste : il part de la foi au Dieu créateur et des nombreuses questions qu'elle
pose ; aborde ensuite le problème de l'homme en tant que créateur, et souligne
d'heureuse façon l'importance capitale de l'anthropologie ; examine attentivement

la notion de « chute », ainsi que les conséquences du péché ; après quoi
l'auteur s'arrête au rapport que Dieu entretient avec le monde (providence,



322 BIBLIOGRAPHIE

conservation et gouvernement de l'univers) ; il termine — fidèle à son titre —
par un exposé succinct mais très dense relatif à l'œuvre et à la personne du
Christ-Jésus. — On se tromperait fort si, à cause de ce déroulement plutôt
traditionnel, on s'imaginait ne rien trouver de neuf dans ces quatre cents pages.
Très pédagogue, le professeur de Zurich avait opté pour le plan habituel de la
dogmatique chrétienne, parce qu'il est le plus clair, le plus logique. Mais le
lecteur aura la joie de découvrir la marque originale, personnelle de l'œuvre
dans le détail de chacun des chapitres, comme aussi dans les nombreux appendices

qui leur font suite : La foi en la création et la doctrine scientifique de

l'évolution ; Au sujet de la doctrine de Vu analogia entis » ; Au sujet de l'histoire de

la doctrine de V« imago Dei»; L'interprétation typologique de l'A.T.;
L'interprétation de Jésus dans « l'eschatologie conséquente », etc. — Mais — on ne le
dira jamais assez — l'élément personnel de cette Dogmatique réside surtout
dans le caractère nettement missionnaire de cette théologie. Aux yeux d'Emil
Brunner, toute prédication qui se veut efficace doit se préoccuper des idées
du non-croyant auquel elle s'adresse. Faute de quoi elle ne peut pas 1'« accrocher

». Or il faut à tout prix que celui qui apporte le message de Dieu écarte
les nombreux obstacles qui se dressent entre l'Evangile et le « païen moderne ».

Nous en sommes convaincu, une dogmatique écrite dans cet esprit peut aider
beaucoup les chrétiens d'aujourd'hui — pasteurs ou laïcs — dans l'effort de
« reconquête » qui s'impose à chacun d'eux. Edmond Grin

Emil Brunner : Der Mensch im Widerspruch. Die christliche Lehre
vom wahren und vom wirklichen Menschen. Vierte, unveränderte
Auflage. Zürich und Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1965, 539 p.

On ne peut que se réjouir de la réimpression de cet important ouvrage,
Publié pour la première fois en mars 1937, il a connu deux nouvelles éditions,
inchangées, au cours d'un quart de siècle. Depuis un certain nombre d'années,
il était, très fâcheusement, devenu introuvable. Convaincu que cet exposé
d'anthropologie, qui met si nettement l'accent sur la responsabilité de l'homme,
n'a rien perdu de son actualité, l'auteur n'a pas hésité devant une quatrième
édition. Son seul regret est que des raisons de santé l'aient empêché de
compléter cette étude en utilisant et en signalant les nouvelles publications théologiques.

— Si le texte primitif n'a pas varié, le volume comporte pourtant une
adjonction des plus intéressantes : un « Geleitwort » de quatre pages, dû à la
plume du professeur Helmut Thielicke, de Hambourg. L'auteur de cette
nouvelle préface se défend — par délicatesse envers son aîné — de « recommander »

un livre qui a marqué dans l'histoire de la théologie dialectique. En revanche,
avec beaucoup d'à-propos, il rappelle la double et permanente valeur de cette
riche étude : Valeur historique d'abord, parce qu'elle se situe en tête d'une
longue série de traités d'anthropologie : « L'homme, cet inconnu », d'Alexis
Carrel ; les remarquables travaux d'Arnold Gehlen (« Urmensch und
Spätkultur »), de Paul Christian (« Personverständnis im modernen medizinischen
Denken »), de Teilhard de Chardin et de Portmann. — Valeur théologique
aussi : cet ouvrage peut rendre des services signalés au prédicateur. La
prédication contemporaine est souvent stérile parce que sans lien avec ce monde-ci ;

elle oublie que tout être humain vit au sein de données très concrètes, qui le
mettent aux prises avec des conflits de devoirs, des soucis lancinants, des
détresses... Sans s'en rendre compte, le prédicateur tombe dans une sorte de



BIBLIOGRAPHIE 323

« docétisme anthropologique » : il passe directement du texte biblique au message

qu'il entend délivrer, sans scruter suffisamment la réalité quotidienne
dans laquelle son paroissien vit. Or, aux yeux de Thielicke, cette étude de
Brunner est particulièrement propre à « vacciner » le pasteur contre ce
docétisme d'un genre nouveau, parce que le théologien zuricois ne parle jamais
d'un homme abstrait, mais toujours d'un homme enraciné dans sa réalité. —
De plus, l'auteur parle des valeurs durables, éternelles, avec une grande
simplicité ; c'est là une qualité si rare chez les théologiens, selon Thielicke, qu'elle
mérite d'être signalée... et «pratiquée» par quiconque a charge d'âmes.

Edmond Grin.

Gabriel-Ph. Widmer : L'homme moderne et la théologie. Strasbourg,
Oberlin, 82 p. Préface de Roger Mehl.

Dans un style précis et lyrique, parfois redoutable (cf. p. 75, sur les
réunions œcuméniques « où, par un métabolisme satanique, le sang évangélique
se tourne en eau » l'auteur préconise une méthode théologique inspirée par
le Nouveau Testament et l'expérience du XVIe siècle. Il appelle de ses vœux
« quelque chose d'analogue à ce que Ton vit au XVIe siècle, une refonte des

institutions ecclésiastiques avec comme corollaire une transformation du statut
politique, économique et social de la société européenne» (p. 29). Conditions
de cette refonte : la théologie doit retrouver ses racines dans le Nouveau Testament,

grâce aux sciences exégétiques, et dans l'homme moderne, grâce à ces
« sciences auxiliaires » que sont la psychologie, la sociologie, la philosophie
religieuse, l'économie, etc. Alors, répudiant l'esprit de système et de domination,

retrouvant en Jésus le sens de toute existence, de tout travail humain,
rejetant les platitudes de l'éclectisme, elle optera pour un « pluralisme conscient

de la pauvreté de toute théologie fragmentaire et provisoire » (p. 77). —
On souhaite voir l'auteur revenir sur nombre de questions abordées ici de front :

l'humanité de Jésus (mais laquelle comme donneuse de sens (p. 45, 50 ss,

72 ss), la participation des laïcs à l'œuvre théologique (p. 65 ss), les frontières
respectives de l'Evangile et de la théologie. Mais cette dernière n'a-t-elle qu'à
appréhender objectivement, non à interpréter, la prédication chrétienne originelle

Si la théologie est une « recherche sur la signification de la révélation
pour ce temps » (p. 81), est-ce à dire qu'elle n'ait pas à rechercher d'abord la
signification originelle de cette révélation Et quel est le rapport de ces deux
recherches — Veuillent les pasteurs et les étudiants en théologie ne pas
manquer de lire et de méditer l'appel pressant du professeur Widmer.

Pierre Bonnard.

Joseph de Tonquédec, S.J. : La critique de la connaissance. — La
philosophie de la nature. Première partie : La nature en général,
prolégomènes, la substance et l'accident, la matière et la forme,
le mouvement, l'espace et le temps, les catégories de l'accident
cosmique. Deuxième partie : la nature vivante et connaissante.
Paris, B. Lethielleux, 1961, 1956 à 1962, 5 vol. de xxx-565,
105, 279, 186 et 124 p.

Les Principes de la Philosophie thomiste du P. de Tonquédec décédé récemment

à un âge fort avancé, sont un classique dans l'enseignement de nombreux



324 BIBLIOGRAPHIE

séminaires. Leur auteur est l'un des représentants les plus distingués de
l'interprétation la plus traditionnelle du thomisme. On se souvient de ses démêlés avec
Blondel, de sa sévérité à l'égard de Jaspers. La troisième édition de sa Critique
de la connaissance est semblable à la deuxième. On en admirera la clarté d'exposition,

qu'il s'agisse du Maître ou des objections des adversaires du réalisme.
Le plan demeure des plus classiques : connaissance sensible, intellectuelle (idées
et jugement), la définition de la vérité, l'induction et la déduction, le syllogisme
et la critique. — Le P. de Tonquédec a, par contre, résumé et remanié sa
Philosophie de la nature en vue de cette réédition, pour tenir compte des travaux
récents et de ceux surtout relatifs au délicat problème des rapports entre l'essence
et l'existence au niveau de l'être cosmique (cf. la théorie évolutionniste et
l'intellectualisme de saint Thomas) et des travaux scientifiques contemporains. Les
philosophies de la nature ne sont plus de mode, mais la philosophie d'Aristote
connaît aujourd'hui un regain de faveur. Le P. de Tonquédec lui accorde la
meilleure part de son exposé. On lira avec intérêt les réflexions de l'auteur à

propos de la conception de l'histoire de M. Marrou, ses observations sur Blondel,
Bergson, Bachelard au sujet de la notion de substance, de sa pluralité et de sa

composition. L'examen du mouvement (les catégories spatio-temporelles) et de
l'accident (qualité-quantité, relation...) n'apporte rien de très nouveau. Par
contre, l'étude de la nature vivante et consciente donne l'occasion d'une mise
au point avec M. Gilson qui ne manque point d'intérêt.

Gabriel Widmer.

Jacques Ellul : Le vouloir et le faire. Recherches éthiques pour les
chrétiens. Genève, Labor et Fides, 1964, 219 p.

Voici un livre important pour tout chrétien soucieux de réfléchir sur son
action et de remettre en question le problème toujours actuel du rapport de la
foi et de la morale. Le vouloir et le faire se présente comme une introduction ; le

propos y est pourtant ample et la matière des quelque deux cents pages fort
dense. L'auteur prend pour critère de sa pensée la révélation biblique. La Bible
affirme que l'éthique est le fruit de la rupture avec Dieu : voilà l'idée centrale de
l'ouvrage qui apparaît dans la première partie déjà ; l'auteur s'y interroge sur
les origines de la morale. Celle-ci est de l'ordre de la chute et du péché : « Le
péché n'est donc pas la désobéissance à une morale, c'est la volonté même de
fixer cette morale indépendamment de Dieu... » (p. 16). Mais dans la condition
de la chute, il faut une morale ; l'homme ne peut y échapper. La morale est de
Tordre de la nécessité. Nous devons donc examiner le rapport du chrétien à la
morale. — M. Ellul a élaboré dans la première partie la perspective d'une double
morale, naturelle et chrétienne. Il s'oriente dans une deuxième partie à travers
certaines morales existant dans le monde. Il nous décrit d'abord les morales
théoriques dont il nous donne comme exemples les essais éthiques de l'existentialisme

et les valeurs. Puis il analyse les morales vécues et, dans un chapitre
très remarquable, la morale technicienne qui admet la Technique pour le Bien,
qui remplace le Moral par le Normal et qui instaure le primat de la Réussite. —
L'auteur peut ensuite se pencher, dans une troisième partie, sur le problème
d'une morale chrétienne, à la fois impossible et pourtant nécessaire. Impossible,
car, comme le dit saint Paul, « c'est Dieu qui produit en nous le vouloir et le
faire selon son bon plaisir ». Impossible, car, selon la volonté de Dieu, « il ne
s'agit pas... de faire le bien, mais d'incarner la foi » (p. 180). Nécessaire pourtant,
car l'Eglise est aussi une société humaine, car le chrétien doit parfois agir sans



BIBLIOGRAPHIE 325

encore clairement connaître les ordres du Saint-Esprit. Mais l'éthique visée
appartiendra toujours au monde, se situera entre la chute et le retour de Jésus-
Christ, et ne devra pas se promouvoir en une éthique chrétienne. « Tout ce que
nous pouvons tenter sera de décrire une éthique pour les chrétiens, qui restera...
dans son rôle de servante, sous la croix et dans l'espérance de son pardon »

(p. 216-217). Michel Cornu.

Louis Janssens : Liberté de conscience et liberté religieuse. Paris,
Desclée De Brouwer, 1964, 207 p.

Ce livre, qui s'inscrit dans la tradition du personnalisme catholique, s'efforce
de cerner la notion de liberté de conscience et de liberté religieuse, qui n'en est

qu'un cas particulier. Il s'ouvre sur une étude historique nous présentant le
problème tel qu'il a été posé par les principaux théologiens du Moyen Age. Sur
ce fond, l'auteur dégage, essentielle à la liberté de conscience, la valeur irremplaçable

de la personne inviolable. Cette personne est à la fois un sujet moral qui
doit pouvoir agir en conformité avec son jugement de conscience, et un sujet
social dont autrui limite la même liberté de conscience. L'amour, qui est valorisation

et volonté de promotion de l'autre, fonde le rapport entre les hommes.
L'autorité, les exigences de la collaboration, la justice distributive compléteront
cette œuvre d'amour et interviendront pour freiner la liberté individuelle, si cela
s'avère nécessaire pour préserver les droits d'autrui. — Ce que l'auteur a admis
pour la liberté de conscience, il l'applique à la liberté religieuse et étudie quelques
domaines pratiques de la vie catholique : catholicisme et coexistence, catholicisme

et collaboration, coparticipation, par exemple. — On regrettera que ce

livre, qui témoigne d'une volonté de compréhension certaine, ne mentionne pas
l'apport protestant au problème. Michel Cornu.

Oekumenischer Rat der Kirchen. Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung : Schrift und Tradition. Untersuchung einer
theologischen Kommission. Hg. von Kristen E. Skydsgaard und
Lukas Vischer. Zürich, EVZ-Verlag, 1963, 185 p.

Il s'agit d'un recueil de travaux préparatoires, ayant trait au problème
Ecriture et Tradition, destinés à compléter le rapport de la section européenne
de la commission théologique chargée d'étudier le thème « La Tradition et les
traditions » pour la quatrième conférence mondiale de Foi et Constitution à
Montréal en 1963. Le lecteur français trouvera les rapports finals des sections
nord-américaine et européenne dans le numéro 68 (1963) de Verbum Caro,

p. 369 ss. L'essai systématique de J.-L. Leuba au début du volume sur La
Tradition et les traditions résume, aux dires des éditeurs, la pensée des membres

de la section européenne ; c'est en dire l'importance (cf. cet article en
français dans le numéro 70, 1964, de la même revue, p. 75 ss). L'article de
E. Molland (Norvège) sur La signification de la recherche historique pour le

dialogue interconfessionnel sur Ecriture et Tradition est un modèle de compendium

doctrinal succinct et clair, malgré la complexité du sujet. Dans son
travail sur « Sola scriptura » et le problème de la tradition, G. Ebeling démontre
que l'exclamation défaitiste, répandue dans certains milieux protestants trop
pressés de « dialoguer », « Sola scriptura has become obsolete », demeure
superficielle et qu'un approfondissement ainsi qu'une réinterprétation du sens de la



326 BIBLIOGRAPHIE

formule célèbre s'imposent aujourd'hui, ce à quoi l'auteur s'attelle avec patience.
Une idée importante est à relever dans Tradition et Parole de Dieu de K. E.
Skydsgaard : le principe herméneutique de Möhler et de Newman selon lequel
le illic et tune doit être interprété d'après le hic et nunc (la Bible par la
tradition, etc.) ne peut être battu en brèche que par un recours décisif à l'eschatologie

; le Dernier, ho Eschatos, est le Seigneur du hic et nunc, car la Bible,
bien qu'étant le livre de l'Eglise, témoigne toujours en tant que tel du Royaume
qui vient — ce que toute tradition est sans cesse tentée d'oublier (p. 154 ss).
Une bibliographie sur le sujet (1930-1962) termine l'ouvrage (G. Pedersen). —
De nombreuses fautes d'impression sont à signaler, dont voici les plus
malheureuses : page 9 : last but not least, et non pas last not least ; page 170,
note 4 : cupeenç et non pas « Lipides »(?!); les notes se rapportant au premier
article doivent être décalées, car il y a eu télescopage entre la note 1 de celui-ci
en page 24 et la note 1 de Tavant-propos en page 170 ; page 31 : De Prae-
scriptione Haereticorum, et non pas De Praescriptionibus Haereticorum ;

page 183, note 109 : Gai. 1 : 14 et non pas Gai. 1:4; on n'en finirait pas...
Henry Mottu.

Jean Bose : La foi chrétienne. Accords et divergences des Eglises.
Paris, Presses Universitaires de France, 1965, 137 p.

Ne peut-il pas paraître impossible de vouloir présenter en quelque cent
pages la foi chrétienne Et pourtant ce petit livre fort clair donne une fidèle
représentation de la foi telle qu'elle est vécue par les différentes Eglises
représentées au Conseil œcuménique des Eglises et par l'Eglise catholique romaine.
La volonté de dialogue propre au mouvement œcuménique y est sans cesse
présente. L'auteur commence par une analyse de la foi commune à tous les
chrétiens : celle en un même Dieu, en un même Seigneur. Puis il nous présente
les différents climats spirituels et les principales divergences doctrinales :

Ecriture et Tradition, doctrines de la Grâce et de l'Eglise, des sacrements, en
montrant toujours les positions réciproques des Eglises protestantes, de l'Eglise
catholique romaine, de l'Eglise anglicane et de l'Eglise orthodoxe ; il s'efforce
de comprendre les diverses positions, les intentions de chaque confession. Son
désir de découvrir les ouvertures possibles ne lui cache nullement les difficultés
multiples qui se dressent sur le chemin de la compréhension mutuelle et il les
examine avec lucidité et honnêteté : «... la recherche d'une authentique unité...
implique une tension permanente entre la vérité et la charité » (p. 130). — En
nous faisant mieux comprendre les positions d'autrui, ce livre nous éclaire sur
nos positions propres et concourt par là même à l'avancement d'un véritable
œcuménisme. Michel Cornu.

Eberhard Jüngel : Gottes Sein ist im Werden. Tübingen, J. C. B.
Mohr, 1965, 120 p.

Jüngel tente de se frayer une voie dans le débat de la théologie protestante
actuelle : en 1963, Helmut Gollwitzer publiait Die Existenz Gottes im Bekenntnis
des Glaubens, où, dans la perspective de K. Barth, il exprimait la crainte que
la théologie de Bultmann, notamment chez son disciple H. Braun, ne conduise
à identifier l'être de Dieu avec l'événement de la rencontre entre Dieu et
l'homme ; pour Gollwitzer, Dieu est en soi et pour soi, bien qu'il soit par ailleurs



BIBLIOGRAPHIE 327

à la manière d'un sujet historique. Jüngel, qui est disciple d'E. Fuchs, se
demande pourquoi Gollwitzer n'a pas précisé le concept de l'être de Dieu à la
lumière du dogme de la Trinité ; il entreprend pour sa part une interprétation
paraphrastique de la dogmatique de K. Barth : l'événement de la Révélation,
Têtre-pour-nous de Dieu, est le fondement de notre connaissance de l'être de
Dieu ; en elle. Dieu, dans son être, interprète pour nous son être. « L'être-pour-
nous de Dieu, est en tant qu'être relationnel, la répétition de la relation à soi
de Dieu en son être en tant que Père, Fils et Saint-Esprit» (p. 117). En ce
sens, le devenir doit être « conçu comme le lieu ontologique de l'être de Dieu »

(p. 118). Le lecteur pourra se demander si la dogmatique de Barth est un point
de départ suffisamment radical pour de telles considérations, si elle se prête
à une paraphrase en termes ontologiques, si, enfin, la signification des termes
utilisés est si claire qu'elle enlève sa séduction à l'œuvre de Bultmann ou de
Braun- Pierre-André Stucki.

Herbert Meschkowski : Das Christentum im Jahrhundert der
Naturwissenschaften. Basel, Ernst Reinhardt Verlag, 210 p.

Bernard Morel : Dialectiques du Mystère. Paris, La Colombe, 1962.
vu + 135 p. Préface de S. Lupasco.

Vivant dans « une société techniciste » (G. Friedmann), le théologien a
besoin d'ouvrages comme celui du mathématicien Meschkowski pour
comprendre la problématique de ceux qui l'incarnent : les scientifiques. Avec une
clarté remarquable, l'auteur présente l'univers de la science moderne et les
mutations qu'elle a subies. C'est avec profit qu'on étudiera les règles de
l'extrapolation, de l'induction, et de la généralisation, ainsi que les rapports entre
le signe et l'objet signifié, l'image et l'objet imagé. L'ouvrage met en lumière
le fossé qui existe entre le mathématicien qui craint de trop affirmer, et le
dogmaticien qui en rajoute par crainte de perdre quelque élément du « dépôt
de la foi ». Mais l'auteur pose la question : une addition à la Révélation n'est-
elle pas aussi contestable qu'une soustraction (cf. p. 114) Le dernier chapitre
« Der Weisheit Anfang » témoigne de la modestie du savant moderne qui,
loin d'être un apprenti sorcier, est plus conscient que tout autre des limites
de la connaissance humaine et qui ressent comme une profanation les grands
systèmes de la théologie. — Nicolas de Cues était d'avis que les mathématiques
offraient à la réflexion théologique des images particulièrement adéquates.
Le théologien genevois Bernard Morel s'inscrit résolument dans cette tradition.
Il aspire à rompre avec la logique aristotélicienne et ses principes d'identité,
de contradiction et du tiers exclu qui n'apparaissent plus aujourd'hui que
comme les cas-limites, intemporels et statiques d'une logique dynamique.
M. Morel emprunte à S. Lupasco sa « logique du contradictoire ». Pour ce
dernier, il existe trois dialectiques matérialisantes. La première est homogénéisante

et permet de rencontrer la matière physico-organique ; la seconde est
hétérogénéisante et aboutit à la matière vivante. La dernière est médiane,
les forces contraires y sont en équilibre contradictoire. Le critique se demande
ici si cette dernière dialectique a quelque existence. En termes probabilistes,
toute dialectique tend vers l'un ou l'autre extrême. La situation de contradiction

absolue est-elle autre chose qu'un cas-limite, au même titre que l'identité

aristotélicienne — L'intérêt de la recherche de B. Morel est dans sa
tentative d'exprimer l'essentiel du mystère chrétien — la création, la chute, le



328 BIBLIOGRAPHIE

Verbe, le dogme christologique et le dogme trinitaire — au moyen des catégories

de cette logique. La Révélation divine étant toujours véhiculée par le
langage humain, on se félicite que des théologiens renoncent à la logique d'hier
pour affronter celle d'aujourd'hui. A notre sens, il s'agit là d'une apologétique
bien comprise. Christian Lalive d'Epinay.

H. Cornélis, O.P., J. Guillet, S.J., etc. : La résurrection de la chair.
Paris, Editions du Cerf, 1962, 363 p. Collection « Foi vivante ».

Série Catéchèse.

Ce volume s'ouvre sur une enquête relative à la foi en la résurrection avec des

réponses de P. Claudel, de G. Marcel entre autres. La contribution la plus originale

et la plus dense est celle du P. Cornélis, un spécialiste de l'eschatologie
origénienne. Elle présente une étude comparative des diverses croyances sur
l'au-delà (Proche-Orient, Orient, Grèce, etc.), les transformations que le
monothéisme transcendantaliste hébreu a fait subir à certaines d'entre elles : « la
résurrection des morts, selon le judaïsme, est fondée, en dernière instance, sur la
seule toute-puissance de Dieu, et l'acte du bon plaisir divin qui la réalisera est
de ce fait parallèle à l'acte souverain et inexplicable de la création » (p. 131). Le
P. Guillet esquisse une théologie biblique de la résurrection, qui trouve ses
prolongements chez les Pères grecs (Clément, Origene...) et latins (Tertullien,
Ambroise, Augustin...) en opposition avec l'anthropologie gnostique et philosophique

(exposés des PP. Cornélis, Camelot). Le P. M.-A. Genevois, O.P., affirme,
dans la conclusion dogmatique de l'ouvrage, l'immortalité de l'âme et le corps
spirituel, selon une problématique toute traditionnelle qui ne recouvre pas
nécessairement les travaux historiques précédents. Il insiste à juste titre sur la
relation entre la résurrection du Christ et celle des chrétiens, tout en faisant une
large place à Marie. On peut se demander si saint Paul reconnaîtrait sa pensée
dans une interprétation de ce genre : « Saint Paul oppose le corps spirituel au
corps psychique, c'est-à-dire animé par une âme occupée de lui : le corps spirituel

sera tel, parce qu'animé par une âme intégralement possédée par le Saint-
Esprit » (p. 328). Pourtant, l'auteur constate les déviations que peut occasionner

la physique antique dans l'interprétation médiévale de l'eschatologie
biblique ; il redresse la doctrine de la déification, si souvent confondue avec une
théorie de l'extase, par l'affirmation de la pleine humanité du corps glorieux.
Louable effort pour discerner le caractère christocentrique de l'eschatologie
chrétienne, mais l'importance du Saint-Esprit semble un peu sous-estimée.

Gabriel Widmer.

La maternité spirituelle de Marie. Bulletin de la Société française
d'Etudes mariales. Paris, Lethielleux, 1959, 157 p.

Ce recueil de cinq études constitue un dossier important que devraient
consulter tous ceux qui s'intéressent à la théologie mariale. Il ne s'agit pas ici
du problème posé par « Marie Mère de Dieu » (Theotokos) mais du problème
religieux de Marie en tant que mère des chrétiens. Dom Frénaud commence

par résumer les déclarations des papes relatives à cette maternité ; on arrive
à un sommet avec Pie XII qui ne s'est pas contenté de définir l'Assomption
mais a institué une fête de la Maternité de Marie et une fête de sa Royauté,
associant étroitement la Mère à l'œuvre rédemptrice du Fils. Le R. P. de Goedt



BIBLIOGRAPHIE 329

étudie ensuite les bases bibliques de cette maternité spirituelle ; il les trouve
dans deux textes de saint Jean : les noces de Cana (2 : i-ii) et les paroles
du Crucifié à sa mère et à Jean (19 : 25-27). Mgr Jouassard recherche les premières
amorces de cette doctrine dans la tradition ancienne et concède que ces amorces
sont fort rares et hésitantes chez les Pères de l'Eglise. Le R.P. Barré explore
toute la littérature médiévale et fait un immense bouquet de quelque 80
témoignages résumés dans ces deux formules : Mater Dei est mater nostra, Mater
misericordiae est Mater gratiae. Le R. P. Koehler revient au texte capital de
Jean 19 pour en donner les principales interprétations reçues dans l'Eglise
pendant les douze premiers siècles et constate que ces interprétations sont
restées longtemps plus morales et psychologiques que théologiques. La doctrine
de la maternité universelle de Marie ne s'épanouit qu'au XIIe siècle. — Ces

travaux érudits qui analysent scrupuleusement d'anciens et pieux textes latins
font saisir sur le vif comment la théologie mariale, élaborée très lentement au
moyen âge, s'impose peu à peu aux textes bibliques et finit par leur donner
une interprétation dont ne s'étaient pas avisés les premiers théologiens et
dont ne s'aviseraient pas aujourd'hui les simples lecteurs de la Bible.

Victor Baroni.

Paul Christophe : Les devoirs moraux des riches. L'usage du droit
de propriété dans l'Ecriture et la Tradition patristique. Paris,
Lethielleux, 1964, 264 p.

C'est le sous-titre qui définit, mieux que le titre, l'intention de cet ouvrage :

définir sur un point précis les fondements scripturaires et surtout patristiques
de l'enseignement social de l'Eglise. Cela nous vaut un florilège de textes savoureux

d'ordinaire peu accessibles aux non-spécialistes, d'où se dégagent les grandes
lignes de l'enseignement de l'Eglise en matière de richesse et de propriété : la
richesse en soi n'est pas condamnable, mais elle est bien dangereuse pour qui
n'y reconnaît pas l'appel à un devoir plus grand et plus exigeant de charité.
La propriété privée est licite, mais elle est limitée par le devoir de justice et
d'amour. Elle est intendance au nom de Dieu en vue de soulager les pauvres.
« Inutile d'ajouter qu'à une époque où chacun peut être, s'il le veut, au courant
de toutes les détresses de l'humanité, l'on ne devrait jamais avoir fini de s'interroger.

Loin d'être une justification de toute propriété, la notion patristique
d'intendance s'avère receler des exigences toujours nouvelles » (p. 214). Ce

livre, une fois de plus, permet de constater la richesse de la tradition morale
chrétienne au sujet de ce que Ricoeur appelle les « relations courtes », et son
silence devant les « relations longues ». De sorte que le bon usage de ce livre sera
moins d'y chercher des solutions — songeons aux structures du monde des

Pères des quatre premiers siècles — que de retrouver cette passion de la
justice et de la réalité qui animait un Clément d'Alexandrie, un Basile, un Jean
Chrysostome ou un Augustin. D'ailleurs aurions-nous le courage de prêcher
aujourd'hui dans nos Eglises occidentales avec la même vigueur A tous ceux
qui pensent que l'Eglise ne doit faire ni politique ni économie et qui pour se

justifier recourent volontiers à la tradition et au passé, je recommande
vivement ce livre. Aux autres aussi d'ailleurs, même s'ils trouvent à juste titre ce

retour aux Pères insuffisant à fonder une réflexion moderne sur la légitimité
chrétienne du droit de propriété. Eric Fuchs



330 BIBLIOGRAPHIE

Zur Geschichte und Ordnung der Konfirmation in den lutherischen
Kirchen. (Aus den Verhandlungen des internationalen Seminars
des lutheranischen Weltbundes in Loccum 1961 über Fragen der
Konfirmation.) Herausgegeben von Kurt Fror. München, Claudius

Verlag, 1962, 206 p.

Il faut être reconnaissant à la Fédération luthérienne mondiale d'avoir
abordé, au cours d'un de ses séminaires d'études, le problème si difficile et si
controversé de la confirmation. L'ouvrage dont nous parlons contient les sept
travaux qui ont été présentés à Loccum en 1961, un résumé des débats (p. 143-
167) et une étude complémentaire sur la méthode et la pédagogie de l'enseignement

des catéchumènes (p. 168-206). — Les sept travaux portent d'abord sur
l'histoire de la confirmation (Nouveau Testament et Eglise ancienne : G. Kretsch-
mar, Hambourg ; théologie des réformateurs : C. G. Andren, Lund ;

ordonnances ecclésiastiques luthériennes du XVIe siècle : B. Hareide, Oslo ; piétisme
et temps modernes : E. Kansanaho, Helsinki) ; suivent une « théologie » de la
confirmation (H. Nyman, Âbo), un inventaire critique de la pratique de vingt-
six Eglises luthériennes d'aujourd'hui, dont plusieurs Eglises missionnaires
(H. Fehn, Kampâ-Romerike, Norvège) et une étude de synthèse de théologie
pratique (K. Fror, Erlangen). — Après tant d'autres, cet ouvrage montre la
difficulté du problème et la quasi-impossibilité de le résoudre d'une manière qui
ne sanctionne ou ne provoque pas un malaise. Le malaise provient surtout de
difficultés théologiques et de difficultés sociologiques et pastorales. Les
difficultés théologiques portent essentiellement sur le fondement biblique de la
confirmation telle qu'on la comprend d'ordinaire (le fondement est nié dans
l'ensemble), sur les rapports entre la confirmation et les sacrements du baptême
et de la cène, sur le sujet de la confirmation (est-ce l'Eglise qui confirme un
être devenu conscient dans l'alliance d'un baptême qu'il a subi dans l'inconscience,

est-ce l'Esprit saint qui confirme et fortifie un baptisé pour son témoignage

quotidien dans le monde, est-ce un baptisé qui confirme devant Dieu
et l'Eglise Yabrenuntiatio diaboli et la confessio fidei qui ont jadis été dites à

sa place — mais alors, qu'en est-il de son baptême s'il ne le confirme pas
Les difficultés sociologiques et pastorales portent sur la généralisation du
pédobaptisme (qui n'est pas mis en cause), sur les difficultés à maintenir la thèse
pietiste sur la confirmation (le catéchumène assume à ce moment-là les vœux
de son baptême) quand la confirmation est elle aussi généralisée et l'est dans
une ambiance de déchristianisation, et sur les dangers à sentir se perpétuer
la thèse de l'Aufklärung qui voit dans la confirmation un rite de puberté
donnant prétendument accès à tous les droits d'un membre « adulte » dans l'Eglise,
mais donnant en fait accès aux droits d'un adulte aufgeklärt, c'est-à-dire au
droit de renoncer à l'Eglise plutôt qu'au monde. — L'ouvrage luthérien pose
bien ces questions. Il est porté par un grand souci de prendre au sérieux la
confirmation comme « aide en vue du recours aux moyens de grâce et de la
vie dans l'Eglise », pour reprendre la formule de K. Fror (p. 127) qui donne
le ton à l'ensemble. Il ne triche pas sur les difficultés exégétiques, historiques,
théologiques ; en particulier il ne cherche jamais à faire croire qu'on peut, de
manière directe, fonder bibliquement les deux grandes traditions occidentales
de la confirmation : celle du Moyen Age catholique-romain et celle du
protestantisme (surtout à partir de la fin du XVIIe siècle). En ce sens, cet ouvrage
prendra une place en vue dans toute bibliographie sur le sujet. Mais il n'arrive
pas à surmonter le malaise que la confirmation laisse dès qu'on la soumet à



BIBLIOGRAPHIE 33I

une critique théologique exigeante. Ce qui aiderait à surmonter ce malaise,
ce serait peut-être, sur le plan historique, l'examen approfondi des raisons pour
lesquelles, en Occident, la confirmation était réservée à l'évêque, et, sur le
plan sociologique et pastoral, le courage de se demander si le pédobaptisme
généralisé, légitime en état de chrétienté incontestée, peut encore se justifier
quand dans la plupart des cas il est « livré à l'incroyance » — pour parler avec
un récent numéro de la belle revue Parole et Mission.

Jean-Jacques von Allmen.

Roger Mehl : Décolonisation et missions protestantes. Paris, Société
des Missions évangéliques, 1964, 135 p.

L'accession des jeunes Eglises issues des Missions à l'indépendance, dans le
contexte général de la décolonisation, pose à ces Eglises de nombreux
problèmes. Il n'en est pas de plus important et de plus intéressant que celui de la
« desoccidentalisation » du christianisme. Si l'Occident ne manifestait son
empreinte sur ces nouvelles Eglises que sous la forme de types ecclésiologiques,
de rites cultuels ou de concepts théologiques, il serait relativement facile d'entreprendre

et de réussir Tindigénisation du christianisme. Mais le phénomène
est bien plus complexe : l'Occident est aussi, qu'on le veuille ou non, lié
profondément, pour une large part de lui-même, non seulement au christianisme
mais aussi au langage biblique, qui a contribué à le façonner. Renoncer à
l'Occident sans renoncer cependant au langage biblique, où la révélation nous
est dite, tel est le problème. A certains égards, lire l'Ecriture, c'est devenir
occidental : les jeunes Eglises ne doivent pas se faire d'illusion sur ce point.
Cette difficulté devient manifeste au niveau de la traduction de la Bible :

« Est-ce qu'elle implique une sorte d'occidentalisation de la langue indigène »

se demande R. Mehl. « Non, car alors la traduction ne serait pas comprise »

(p. 75). Ce « non » nous paraît un peu rapide, s'il est vrai, comme le dit lui-même
R. Mehl, que « toute traduction de la Bible implique une sorte de conversion
intellectuelle de la langue elle-même» (id.). Pour comprendre l'Ecriture, il
faut au moins se faire un peu sémite et grec... Ce n'est peut-être pas rendre
service aux jeunes Eglises de leur faire croire qu'elles pourront éviter ce dur
combat. — Mais il va sans dire que ce combat est aussi celui des « vieilles »

Eglises pour se dégager de leur propre « indigénisation », c'est-à-dire de leur
auguste tradition théologique Décoloniser l'Eglise ne concerne pas seulement
les jeunes Eglises d'Afrique ou d'Asie ; mais je ne pense pas que le but en
soit de s'indigéniser. — C'est dire ainsi mes réticences à l'égard du livre de
R. Mehl : ceci n'enlève rien d'ailleurs à sa valeur, qui est de s'être risqué
au-devant de ces questions périlleuses, en n'en cachant ni le danger ni l'urgence.
Mais à quand un livre sur ce sujet par un théologien africain ou asiatique

Eric Fuchs.

Hébert Roux : Le Concile et le dialogue œcuménique. Paris, Editions
du Seuil, 1964, 174 p.

Le pasteur Hébert Roux a vraiment pris au sérieux son ministère d'observateur

au Concile Vatican IL II a commencé par représenter l'Alliance
presbytérienne mondiale et, dès que celle-ci a renoncé à ses services, il a par bonheur
été invité par le Secrétariat pour l'unité des chrétiens à poursuivre sa charge.



332 BIBLIOGRAPHIE

Les responsables du Secrétariat ont bien mesuré l'importance qu'il y avait à
avoir H. Roux à Rome aussi lors des troisième et quatrième sessions du Concile,

pour approfondir « un dialogue loyal et positif » (p. 50) entre catholiques romains
et réformés. — L'ouvrage que nous présentons ici, et dans lequel l'auteur rend
compte de sa tâche, rassemble plusieurs articles (dont celui qui a paru en 1964
dans cette Revue) et communications (à l'Assemblée générale du protestantisme
français de 1964, au Synode de l'Eglise réformée de France de 1964, à la réunion
hebdomadaire de l'épiscopat français de fin novembre 1963 à Rome, etc.). —
Je voudrais relever avant tout trois points. Tout d'abord — je pense en particulier

aux chapitres intitulés « Exigences d'un dialogue » (p. 61-78) et « Le
dialogue avec le catholicisme et la vocation actuelle des Eglises de la Réforme »

(p. 79-90) — H. Roux rappelle aux Eglises réformées que même si pour diverses
raisons le dialogue avec Rome s'est transformé pendant des générations de part
et d'autre en accusations seulement, ou en insinuations malveillantes ou même
en silence, il appartient de façon contraignante à leur vocation originelle
d'interpeller Rome, de dialoguer avec elle. Puisque Rome n'est pas morte de la
Réforme, ce dialogue doit reprendre — au risque de mettre sérieusement en
question l'antiromanisme qui nous caractérise si souvent de manière presque
exhaustive. En ce sens, l'ouvrage de H. Roux nous appelle à une obéissance
qui paraît bien être la chance et la garantie de notre avenir historique. —
Ensuite je voudrais attirer l'attention sur ce qui, théologiquement, est la
contribution la plus sérieuse, la plus pesante de ce livre : l'étude sur « La question

mariale et le dialogue œcuménique » (p. 105-141). Après avoir remarqué
qu'en fait la dogmatisation de l'assomption de la Vierge, en 1950, n'a pas
creusé le fossé infranchissable que Ton craignait, l'auteur examine, à propos
de Marie, le problème de l'utilisation de l'Ecriture dans l'Eglise, et, en
profondeur, le problème de l'herméneutique (voir aussi p. 101 ss). Il ne saurait
être question de résumer ici ce travail. Disons seulement qu'il pourrait fournir
une excellente base pour un débat interconfessionnel sur la mariologie. Pour
ma part, je serais curieux de savoir sur quel point les romains « attaqueraient ».

Peut-être serait-ce en mettant en cause l'anthropologie sous-jacente — elle ne
tient peut-être pas assez compte des répercussions de la glorification de Jésus-
Christ, dans son humanité aussi, pour les hommes qui, par le baptême et la
foi, sont implantés dans son corps ressuscité — qu'ils auraient les meilleures
chances de nous obliger à avancer dans nos investigations sur ce thème ardu,
souvent si inquiétant, mais que l'œcuménisme, qu'on le veuille ou non, nous
impose. — Enfin il faut souligner que cet ouvrage est un exemple édifiant (dans
le meilleur sens du terme) de ce que l'œcuménisme peut être pour l'Eglise et
sa vie quand il est compris non pas comme une convoitise, une corvée ou un
calcul, mais comme une obéissance. Jean-Jacques von Allmen.

Hendrik Berkhof : Die Katholizität der Kirche. Zürich, EVZ-Verlag,
1964, 112 p.

Cette œuvre du dogmaticien hollandais, dont la traduction allemande doit
être saluée avec joie, comporte quatre parties. — La première expose rapidement

l'histoire du terme : dans l'Eglise ancienne (à mon avis, il insiste trop
sur une acception avant tout géographique de la catholicité, peut-être parce
qu'il ne tient pas compte de la mention du terme dans le Martyre de Polycarpe) ;

dans l'Eglise romaine actuelle (renouvellement de la problématique par le Père



BIBLIOGRAPHIE 333

Congar) ; dans les Eglises de la Réforme (mouvements Haute-Eglise et K. Barth);
dans l'anglicanisme (exposé des débats inaugurés par The Gospel and the
catholic Church de A.-M. Ramsay (1936) et par la réponse du congrégationaliste
D. Jenkins, The nature of Catholicity (1951), débats auxquels participèrent des
Anglo-catholiques : G. Dix, Eliot, Hebert, etc., Catholicity (1947), des anglicans
« évangéliques » : Greenslade, Lampe, Neill, The Fulness of Christ (1950) et des
non-conformistes : R. E. Davies, T. W. Manson, R. Newton-Flew, The Catholicity

of Protestantism (1950). — Puis (deuxième partie) l'auteur fait une étude
exégétique et doctrinale sur la plénitude comme don et comme but, et
(troisième partie) sur le contenu de la catholicité et sur la catholicité comme fondement

et achèvement de l'Eglise. Enfin il passe à l'examen pratique de la catholicité

(quelle Eglise est catholique quels sont les obstacles fondamentaux ou
confessionnels à une démonstration valable de la catholicité — La thèse de
Berkhof, c'est d'une part que la catholicité de l'Eglise est liée organiquement
et obligatoirement à la confession de la glorification et de la seigneurie du
Christ (d'où la nécessaire présence d'un souci missionnaire pour qualifier cette
catholicité) ; c'est d'autre part que cette catholicité ne peut s'exprimer, sinon
dans une structure ecclésiale qui comprendra nécessairement non seulement
la foi et les sacrements, mais aussi le ministère. Ce petit livre montre combien
positif peut être sur ce thème souvent délaissé chez nous (pourquoi délaissé

parce que « Die Katholizität... ist ein Predikat der sichtbaren Kirche. Wenn
das Interesse für die letztere stirbt, muss auch das Interesse für die erstere
erblassen », p. 20) un apport fidèle à ce que la Réforme réformée a voulu.

Jean-Jacques von Allmen.

Philippe Delhaye : La conscience morale du chrétien. Tournai,
Desclée, 1964, 250 p.

Le postulat de ce moderne traité de la conscience est que la conscience est
la voix de Dieu en l'homme, un reflet de la sagesse divine. — Après une
Introduction, où l'auteur définit les notions (suneidèsis, sunoida, conscience actuelle,
conscience habituelle... (p. 7 ss)), le premier chapitre est consacré à l'étude de la
notion chez Paul : la conscience juge et norme de soi et d'autrui, identifiée à la
personne, la conscience comme obligation d'obéir au jugement de conscience,
ou comme critère de charité... L'auteur note l'importance du thème chez
l'apôtre (« La théorie de la conscience morale n'a plus fait depuis saint Paul de
progrès majeur», p. 31) et son originalité (Delhaye conteste tout emprunt au
stoïcisme). — Le deuxième chapitre étudie les notions bibliques voisines:
cœur, sagesse, prudence). — A ce propos il faut dire que l'exégèse des textes
est vraiment très courte, par refus d'envisager sérieusement le contexte
historique. — Les « jalons patristiques » (chapitre 3) autorisent l'auteur à souligner
l'optimisme des Pères (mais saint Augustin Suit l'exposé doctrinal, marqué
par la pensée de saint Thomas. Il s'agit de définir d'abord la nature de la
conscience morale habituelle, norme a priori. On répondra : la syndérèse est l'habitus
des premiers principes de l'ordre pratique. Elle fournit à la raison pratique les

principes indiscutables (Somme lap. qu. 79 a. 12). Elle ne peut ni se tromper
ni faillir (p. 97). Mais que devient cette conscience habituelle dans la pratique
C'est ce qu'examine l'auteur dans un chapitre de pastorale et de casuistique.
Les différents types de conscience sont tour à tour examinées, mais d'une
manière tellement formelle que rien dans ce chapitre ne reflète les questions de



334 BIBLIOGRAPHIE

l'homme d'aujourd'hui. A cet égard les larges emprunts faits aux travaux de

caractérologie de Le Senne accusent encore ce côté formel et de simple classement.

— Après quoi on en revient à la conscience actuelle certaine (le jugement
de conscience, jugement de licéité et prudentiel) et à la conscience actuelle
douteuse (le jugement de licéité en cas de doute et le jugement d'opportunité
prudentielle). — Un tel livre ressemble à un herbier : tout est classé, étiqueté,
nommé, mais rien ne vit. Une fois pour toutes la conscience morale a été définie,
telle qu'éternelle elle est. Un livre précritique, qui ne soupçonne pas que la
conscience puisse être mystifiée, masquée, aliénée. Freud est écarté d'un mot
et Marx est ignoré. Il reste un excellent manuel à l'usage des séminaires ou des
scolasticats. Eric Fvcus

Otto Semmelroth, S.J. : Le Monde création de Dieu. Paris, Editions
Saint-Paul, 1964, 127 p. Collection « In domo Domini ».

Cet essai est le fruit de conférences données à Bonn en 1961 à la Semaine
de l'Association des universitaires catholiques, sur le thème « doctrine de la
création et sciences naturelles ». Son intérêt ne saurait échapper à quiconque
est familiarisé avec les problèmes que soulève toute théologie de la création,
et pourtant le lecteur refermera ce livre avec une certaine déception. C'est que,
malgré son effort pour différencier le regard de la science (qui veut faire dire
à l'objet ce qu'il est, et risque ainsi de s'aliéner en une connaissance technique
anonyme) du regard de la foi (qui arrache le monde à l'anonymat pour lui
donner signification de don et de parole adressée à l'homme), malgré l'habileté
qu'il met à repenser les problèmes du néant, de l'évolution, de la souffrance,
et du cosmos comme prolongement du corps humain, l'auteur n'a pu se dégager
de la structure dogmatique thomiste : création-incarnation-rédemption. Si bien
que là où l'on attend une perspective relationnelle, appartenant à l'histoire de

l'alliance, relevant d'une compréhension christologique et trinitaire de la création,

on nous parle de monogénisme, de conditions édéniques, de dons
préternaturels et de degrés d'être. Marc Faessler.

Jourdain Bonduelle, O.P. : La révision de vie. Situation actuelle.
Paris, Les Editions du Cerf, 1964, 264 p.

La révision de vie, on le sait, est devenue peu à peu le signe distinctif d'un
certain type de spiritualité au sein du catholicisme moderne. Née dans les
mouvements d'Action catholique soucieux d'évangélisation, cette spiritualité
a le mérite d'avoir tenté de répondre aux questions de l'engagement des laïcs
dans le monde. Là où la spiritualité classique, de type monastique, ne convient
plus, où l'examen de conscience se révèle trop individualiste, la révision de vie
apparaît comme une réponse bien adaptée aux besoins d'une action qui ne veut
mépriser ni l'Evangile ni le monde. Comme Ta dit le P. Hitz, la révision de
vie, « c'est une vue de foi sur les hommes et les événements de notre histoire
pour y reconnaître cette présence prévenante du Seigneur, acceptée ou refusée

par les hommes » (cité p. 228). Il s'agit donc d'apprendre ce regard neuf sur le
monde et de l'apprendre en groupe. Le livre du P. Bonduelle s'efforce de faire
le point dans le vaste domaine des tentatives d'utilisation de cette nouvelle
méthode d'exercices spirituels. Il importe de distinguer la révision de vie de



BIBLIOGRAPHIE 335

Texamen de conscience et de la coulpe des moines. Voici les conditions nécessaires

: elle s'effectue en équipe, elle prend pour base des faits de vie, elle est en
référence constante avec l'Evangile (et tout particulièrement les évangiles),
elle suppose un esprit de prière permanent. Si dans révision il y a « revoir » et
« réviser », c'est le « revoir » qui importe d'abord et qui importe enfin : le « réviser

» vient du et conduit au « revoir ». — Il est impressionnant de lire l'effort
fait ici pour ne pas séparer l'Ecriture de la vie ou la vie de l'Ecriture. Derrière
ce qui peut apparaître à l'observateur hâtif comme une certaine naïveté dans
la pratique de la révision de vie, comment ne pas voir le souci si urgent de définir
une authentique spiritualité évangélique pour des chrétiens vivant la
sécularisation du monde moderne. Je recommande à l'attention des pasteurs ce
livre significatif du renouveau catholique, lui-même fruit de la prise au sérieux
du ministère du laïcat. Eric Fuchs

Henry Bars : Introduction à la foi. Paris, Beauchêne, 1963, 197 p.

C'est sous la forme d'un entretien entre cinq personnages fictifs que l'auteur
nous présente un exposé vivant et non dépourvu de profondeur de la foi
chrétienne, et plus particulièrement du dogme catholique, envisagé surtout
dans ses aspects difficiles, auxquels s'achoppe l'incrédulité contemporaine.
Qu'il s'agisse de la nature de la foi, de la portée des énoncés dogmatiques ou
de la vie de l'Eglise, ce petit livre abonde en aperçus intéressants et profonds,
en idées nuancées et pleinement ouvertes au courant de renouveau actuel,
sans rien d'un intégrisme massif et rebutant. L'accent est mis sur le mystère
divin, qu'aucune conceptualisation humaine ne peut véritablement cerner, sans
entorse à l'orthodoxie catholique. L'auteur n'esquive pas la confrontation
avec le marxisme, et il effleure en passant le teilhardisme. Tout cela très
succinctement, bien sûr, comme l'implique la collection dont fait partie l'ouvrage.
« Augustinien de tempérament, thomiste par réflexion, goût extrême de l'expérience

spirituelle, mais aussi de la rigueur intellectuelle » ainsi nous est présenté,
sur la couverture du livre, Henry Bars, déjà auteur de plusieurs écrits : le
contenu de ces pages ne dément pas cette présentation. On peut reprocher
seulement aux personnages en scène et à l'agencement de leur conversation
quelque chose d'un peu artificiel. Richard Paquier.

Augustin Cardinal Bea: Pour l'unité des chrétiens. Paris, Les
Editions du Cerf, 1963, 278 pages.

Augustin Kardinal Bea : Die Einheit der Christen. Herder-Bücherei,
1963, 159 pages.

Ce livre, dont l'édition originale est en italien, et qui est maintenant à
la disposition des lecteurs de langue française et allemande, est un recueil de
discours, allocutions et interviews du président du Secrétariat pour l'unité
des chrétiens institué par Jean XXIII en référence au Concile du Vatican.
Le caractère de ce recueil implique inévitablement de nombreuses répétitions,
qui deviennent parfois fatigantes. Quant à l'esprit de ces multiples déclarations,
on peut le qualifier de paternaliste : beaucoup de charité, de compréhension et
d'ouverture envers les « frères séparés », mais dans la perspective de leur



336 BIBLIOGRAPHIE

« retour » à l'Eglise romaine, dont il n'est jamais dit qu'elle ait quelque chose
de valable à recevoir d'eux, ni qu'elle ait à changer elle-même, sinon dans quelques

infimes détails. Le mot célèbre de Jean XXIII : aggiornamento, n'est
même jamais prononcé, non plus que la formule de prière de l'abbé Couturier.
Y a-t-il un lapsus à la page 92, où nous lisons que « ce mouvement (œcuménique)
est né de l'Eglise catholique » La meilleure partie du livre est sa conclusion :

la marche de l'Eglise selon saint Paul. Mais l'ensemble du recueil fournit
quantité de renseignements pour les œcuménistes.

Richard Paquier.

Histoire
de la

Philosophie

Parole de Dieu et sacerdoce. Etudes présentées à S. Exe. Mgr Weber,
archevêque-évêque de Strasbourg pour le cinquantenaire de son
ordination sacerdotale. Tournai, Desclée et Cle, 1962, 306 p.

Précédée d'une brève introduction biographique sur le jubilaire, cette
Festgabe comporte dix-huit contributions, au bas desquelles on lit entre autres
les noms du P. Congar, d'Urs von Balthasar, de Dom Hilaire Duesberg, de
M. Nédoncelle, et d'autres moins connus, dont plusieurs professeurs de
Strasbourg. Mgr Weber étant un bibliste notoire, auquel on doit des commentaires
des livres sapientiaux et des psaumes, l'ouvrage s'ouvre par quelques
contributions d'exégèse, dont la plus marquante est celle du P. Congar, longue de

trente-sept pages, sur l'interprétation du pain de vie au chapitre 6 du quatrième
Evangile : l'auteur montre comment les Pères n'ont pas même imaginé
l'antinomie que l'esprit moderne postule entre le pain de la Parole et le pain
sacramentel ; pour eux, ce sont les deux faces d'une même réalité, qui est le Logos
incarné. On note également une remarquable étude de H. Cazelle sur le
psaume 8, et une autre de J. Schmitt sur les récits de la résurrection. Dans le
domaine de la théologie pratique, deux études, signées respectivement J. Wagner
et H. Oster, montrent avec force comment la prédication de la Parole s'inscrit
obligatoirement dans le cadre de la célébration liturgique et est elle-même liturgie

: liturgie de la Parole et liturgie sacramentelle ne font qu'un et actualisent
complémentairement et ensemble la présence du Seigneur : « Aujourd'hui
s'accomplit ce passage de l'Ecriture que vous venez d'entendre », tel est le titre
significatif d'une de ces deux contributions. Deux bibliothécaires-archivistes
nous livrent, en conclusion, les intéressants résultats de leurs recherches sur
l'état du clergé paroissial en Alsace au XVe siècle et sur celui de l'Eglise à

Strasbourg au XVIIIe siècle. Richard Paquier.

W. K. C. Guthrie : A history of greek philosophy. Vol. II. The pre-
socratic tradition from Parmenides to Democritus. Cambridge,
University Press, 1965, 554 p.

Ce second volume (voir notre notice dans cette Revue, 1964, III, p. 179-
180) nous conduit de Parmenide à Démocrite. Dès la préface, l'auteur confesse

qu'il s'intéresse « aux hommes plus qu'aux théories, aux philosophes plus qu'aux
philosophies » (p. xm). C'est dire qu'ici encore les problèmes seront centrés
sur les personnes et que des allusions aux grands courants de la pensée médiévale

ou moderne n'apparaîtront que rarement : la documentation l'emporte
sur la spéculation. — Dans le premier volume, l'auteur nous avait présenté



BIBLIOGRAPHIE 337

d'avance Parmenide comme le plus original et le plus profond de tous les
penseurs présocratiques (vol. I, p. 172). On s'étonne donc un peu de la relative
brièveté du chapitre qui lui est maintenant consacré ; toutefois le maître de
l'école éléate ne cesse d'intervenir ensuite comme référence fondamentale, et
l'équilibre est ainsi rétabli. Selon Guthrie, qui rejoint ici Jaeger, c'est sur une
expérience mystique que ce philosophe aurait fondé son intuition rationnelle ;

et celle-ci se résume en une tautologie : « Ce qui est est ». Cet être étant objet
de la seule raison, les choses sensibles ne sont pas : elles relèvent de l'hallucination

ou du rêve (p. 75). Entre la voie de la vérité et celle de l'opinion, il
n'y a donc aucun intermédiaire. Parmenide aurait, de ce fait, « changé la face
entière de la philosophie» (p. 76). Mais il aurait payé cher cette exigence de

pureté rationnelle en demeurant incapable de relier entre elles les vérités de
raison et leurs contrefaçons sensibles. Ce sera l'effort de Platon que de rétablir
ce lien en substituant à la dichotomie de son maître une trichotomie (vérité -

opinion - ignorance). — L'étude de Zenon et de ses fameux arguments permet
à l'auteur de discuter certaines interprétations d'Aristote ou des historiens
modernes, sans toutefois s'arrêter aux difficultés que soulève cette polémique
déroutante et géniale. — C'est à Empedocle qu'est consacré le plus long et le
plus remarquable chapitre. Rompant avec Tunité parménidienne (car on ne
saurait déduire le multiple de l'Un), ce philosophe pose à l'origine du tout
quatre « racines », dont les attractions et répulsions s'expliquent elles-mêmes

par l'intervention de l'Amour et de la Haine. Il y a donc au total six facteurs,
dont quatre sont passifs et deux actifs (p. 159). Ainsi apparaît pour la première
fois l'idée d'une force opérant sur la matière. Cette action n'obéit à aucune
finalité, et c'est sur ce point que réagiront fortement Platon et Aristote. Empedocle

est un voyant-philosophe, et le moderne a quelque peine à entrer dans
cette doctrine fondée à la fois sur l'expérience la plus directe, la plus commune,
et sur une révélation divine (p. 248). — Avec Anaxagore, la séparation de la
cause motrice et de la matière mue devient radicale et l'on voit apparaître
nettement l'idée d'infini (dans les deux dimensions de grandeur et de petitesse)
(p. 289). La thèse des « homéoméries » présente des difficultés qui font l'objet
d'un sérieux examen critique. Au total, Anaxagore a retenu la plupart des
idées ioniennes, mais il les a modifiées selon la critique éléate en attribuant le
mouvement éternel, non à la matière elle-même, mais à une Cause distincte
conçue comme apeiron (p. 276). — Si Démocrite a supplanté en réputation son
maître Leucippe, il le doit sans doute à son œuvre écrite, que nous avons
perdue, hélas, et qui aurait fait de lui, peut-être, un autre Aristote. Comment
ce penseur puissant et fécond est-il parvenu à édifier une logique, une
mathématique, une théorie du langage, une poétique, une morale, une politique,
une théologie sur une base matérialiste, qui n'admet d'autre réalité que les
atomes et le vide, nous devons nous résigner à l'ignorer. Ce qui est certain,
c'est qu'il rejoint sur certains points les hypothèses les plus audacieuses de la
science d'aujourd'hui. Ainsi, rompant avec la conception cyclique de l'histoire
cosmique, il admet l'idée d'un temps infini qui ne cesse de créer et de recréer
des univers infiniment variés selon l'infinie variété des atomes et de leurs
assemblages. Démocrite ne reconnaissait d'autre loi que la nécessité, mais, en une
fort intéressante parenthèse, Guthrie précise le sens de ce mot : pour un Grec
de l'époque, le nécessaire n'est pas ce qui relie deux événements par une relation
constante, mais ce qui détermine une chose à obéir intérieurement à ses propres
lois. La nécessité, c'est la cause immanente. En raison de la complexité des

phénomènes, cette cause échappe souvent à notre connaissance ; elle prend



338 BIBLIOGRAPHIE

alors le nom de chance ou hasard (tuchè) (p. 414-419). — Quant à la prétendue
coupure qui séparerait le « naturalisme » présocratique de T« humanisme » des

philosophes postérieurs, l'auteur fait les plus expresses réserves. Dès le début,
les philosophes se sont intéressés à l'homme aussi bien qu'à l'univers. Ce qui
apparaît comme nouveau, dès la seconde moitié du Ve siècle, c'est une curiosité
croissante pour tout ce qui relève de la phusis proprement humaine, et c'est
aussi une conception relativiste de la diversité des coutumes (nomoi) (p. 346-
354). — Ce second volume est digne du précédent par la richesse de sa
documentation et la clarté de son exposé, et ce n'est pas diminuer son mérite que
de signaler, en terminant, une bévue : ce n'est pas à Euripide qu'Aristote
reproche d'être physicien plus que poète (Poét. 1447 b 19) — il le jugeait, au
contraire, « tragique au plus haut point » (ibid., 1453 a 29) — mais à Empedocle

(p. 349). Rene Schaerer.

J. E. Raven : Plato's thought in the making. Cambridge, University
Press, 1965, 256 p.

Cet exposé, plein de vie et d'agrément, s'adresse à l'étudiant et à l'amateur
cultivé. Il abonde en citations et, de l'aveu de l'auteur, il constitue une sorte
d'anthologie platonicienne (p. vu). Mais il développe aussi une thèse personnelle,
c'est que la théorie des Idées, loin d'avoir été soutenue par Socrate lui-même
(ainsi que l'affirmaient Burnet et Taylor), s'est progressivement élaborée dans

l'esprit de Platon à partir de présupposés héraclitéens et parménidiens et, plus
particulièrement, sous l'influence des milieux pythagoriciens que le philosophe
avait fréquentés durant son premier voyage en Sicile. — L'ouvrage se limite
aux principaux dialogues de la maturité (sont exclus, les petits dialogues dits
socratiques, le Théétète, le Politique, le Philèbe et les Lois). Les analyses sont
rapides et se bornent à retracer, en ses grands traits, l'évolution de Platon,
sans entrer dans un examen spéculatif des problèmes eux-mêmes. Le principal
mérite de ce livre est d'inviter à en savoir davantage, à lire Platon et à l'aimer
toujours plus. rené Schaerer.

G. E. R. Lloyd : Polarity and analogy. Two types of argumentation
in early Greek thought. Cambridge, University Press, 1966, 503 p.

L'apparition du raisonnement philosophique en Grèce, au VIIe siècle, pose
un problème. Comment expliquer qu'un Anaximandre, un Heraclite, un
Parmenide aient été capables d'engager la pensée humaine dans cette voie royale,
si l'on songe qu'aucune logique n'était encore constituée et que ces premiers
philosophes recouraient eux-mêmes à des modes d'argumentation qui nous
semblent aujourd'hui singulièrement archaïques Parmi ces modes, il en est
deux qui jouent un rôle important, la polarité et l'analogie. — I. La polarité
(qu'il conviendrait, à notre sens, d'appeler plutôt bipolarité) implique une
référence à des couples de termes antithétiques tels que chaud-froid, sec-
humide, pair-impair, droit-gauche, mortel-immortel, mâle-femelle, etc. La
pensée présocratique est dominée par de pareilles oppositions. Platon recueillera
l'héritage et c'est sur cette base qu'il construira sa dialectique, particulièrement
sous la forme dichotomique qu'elle revêt dans les derniers dialogues. Aristote
l'utilisera pour les besoins de ses classifications. Sous tous ces aspects, la polarité
intervient comme un principe de mise en ordre du réel, de simplification du



BIBLIOGRAPHIE 339

complexe. Elle obéit donc à une première exigence de rationalité, qui la
distingue du mythe. Toutefois, de Thaïes à Aristote une évolution s'est produite :

les présocratiques utilisent le procédé de façon sommaire, sans distinguer
encore entre les propositions contraires et contradictoires. Platon cherche à

préciser dans quelle mesure il est possible d'attribuer à un même sujet des

prédicats opposés. Enfin Aristote a le mérite d'analyser de façon critique les

types d'opposition et d'exclusion, et de porter l'accent sur le principe du tiers
exclu. — Un fait important se dégage de cette progression : l'esprit grec cherche
moins à écarter les modes illégitimes de raisonnement qu'à les situer sur un
plan inférieur, celui de la rhétorique. C'est ainsi qu'Aristote, dans les Topiques,
admet le recours à la contradiction en lui reconnaissant une valeur, non de
démonstration, mais de persuasion. — IL L'analogie, qui se fonde, au contraire,
sur la ressemblance de deux termes associés, a pour but d'éclairer le mystérieux
par le familier, de saisir l'inconnu à partir du connu. C'est ainsi que l'univers
cosmique est interprété selon trois images : celle de l'Etat, celle de l'organisme
vivant et celle de l'œuvre d'art. Ces représentations réagissent, elles aussi,
contre la figuration mythique ; elles tendent à substituer l'anthropocentrisme
rationnel à l'anthropomorphisme religieux en faisant appel à de véritables
principes universels. Là encore une évolution s'est produite : ce n'est qu'à
partir de Platon qu'apparaît une distinction nette entre l'image et la démonstration

; et Aristote sera le premier à rejeter la métaphore comme facteur
d'argumentation. — Après avoir développé ces vues générales, l'auteur passe
en revue un certain nombre de cas concrets, en des pages d'un grand intérêt,
puis il montre qu'avec les Grecs un nouvel esprit se manifeste dans une prise
de conscience croissante des exigences de la pensée rationnelle en face des
séductions de l'image. Toutefois les modes anciens persisteront jusqu'à la fin
(ex. le vitalisme stoïcien comme interprétation du cosmos). Ce qui a manqué
aux Grecs, ce n'est pas le sens de l'abstraction, c'est une vue critique du
problème posé par l'articulation du théorique et de l'empirique. — Cet ouvrage
témoigne d'un grand effort de documentation et de réflexion. On regrette que
l'auteur n'ait pas suivi un ordre plus simplement chronologique ; la disposition
par matières ou par thèmes, qu'il a adoptée, l'oblige en effet à revenir constamment

sur les penseurs déjà traités. Les conclusions paraissent un peu minces
en regard de l'effort d'analyse. Enfin il eût été intéressant — et à mon avis
presque indispensable — d'élargir le problème en étudiant les principes de

polarité et d'analogie dans leur application au mouvement de la pensée, c'est-
à-dire en faisant intervenir, au-delà des oppositions ou des rapprochements
statiques de terme à terme, la notion fondamentale de choix, fondée elle-même
sur la référence à une norme. Les idées d'alternative et d'option commandent
la morale grecque, et la tragédie ne peut guère se comprendre sans elles. Il eût
été important de le dire. — Mais, tel qu'il est, cet ouvrage apporte une contribution

fort intéressante à notre connaissance des démarches de la pensée antique.
René Schaerer.

Angel Gonzalez de la Fuente, O.P. : Acciôn y contemplaciôn segûn
Platon. Concejo Superior de Investigaciones Cientificas. Madrid,
Instituto « Luis Vives » de Filosofia, 1965, 210 p.

L'auteur s'efforce d'abord d'établir ce qu'il appelle « Structure et
dynamisme du monde idéal », c'est-à-dire d'une part la théorie de la connaissance
et d'autre part l'architecture dynamique du monde des « idées ». Puis, sous le



340 BIBLIOGRAPHIE

thème de « Contemplation et action : mariage ou divorce », M. Gonzalez de
la Fuente cherche à démontrer que la théorie et la pratique ne sauraient se

séparer Tune de l'autre, mais que le système de Platon (son système, qui englobe
sa personne et sa vie) repose sur la tension qui les unit l'une à l'autre. Et c'est
précisément cette tension qui est à la base du dynamisme platonicien.

Jean-Paul Borel.

Jean Vanier : Le bonheur, principe et fin de la morale aristotélicienne.
Paris-Bruges, Desclée De Brouwer, 1965 Textes et Etudes
philosophiques, 504 p.

L'auteur justifie son travail en évoquant l'influence d'Aristote au travers
des âges et les qualités de la pensée aristotélicienne : la modération et le goût
pour l'analyse de la réalité humaine. Le Stagirite propose une morale de la
raison, une morale philosophique, qui garde encore sa valeur. Une valeur limitée
cependant, car l'auteur de cette thèse de l'Institut catholique de Paris sait que
l'homme ne vit pas dans un ordre purement naturel et que le christianisme
apporte à l'aristotélisme un complément décisif. Le point de vue de l'auteur est
moins celui du philologue que celui du philosophe : il situe son étude sur le plan
propre de la philosophie et interprète l'aristotélisme à la lumière d'autres
doctrines. En fait, ces doctrines sont surtout celles de Platon et de saint Thomas
et Ton regrette que la discussion avec le kantisme ou avec des morales plus
modernes occupe si peu de place. Kant ne figure pas dans l'index des noms, ni
le mot « liberté » dans l'index des matières (Il s'agit pourtant de Kant à la
page 275.) L'auteur commence par l'étude de deux questions importantes : le
rôle de l'opinion et de l'expérience dans la morale d'Aristote, et l'évolution de
la pensée du Stagirite. Sur le premier point, il montre les limites de la certitude
morale chez Aristote, et, sur le second, il réfute la thèse évolutionniste radicale.
Dans le corps de l'ouvrage, l'auteur a le mérite de souligner la complexité de
l'aristotélisme : il distingue la part de l'intelligence et celle de l'affectivité, le
souci de l'individu et celui de la collectivité, la morale des hommes d'élite et
celle des autres. Il observe un tiraillement entre l'ordre politique et l'ordre
spéculatif et une certaine pauvreté de la contemplation aristotélicienne. La morale
d'Aristote n'en reste pas moins, selon l'auteur, un humanisme ouvert, orienté
vers la recherche de la vérité et la pratique de la justice et capable de nous
préparer à recevoir le message évangélique. Fernand Brunner.

K. Ziegler : Plutarco. Edizione italiana a cura di Bruno Zucchelli.
Traduzione di Maria Rosa Zancan Rinaldini. Brescia, Paideia,
1965, 415 p.

Le magistral article Plutarchos von Chaironeia de la Realencyclopädie (Pauly-
Wissowa), dû à l'impressionnante érudition de K. Ziegler, actuel directeur de
l'entreprise, est désormais accessible en tant que monographie séparée. Les
avantages que nous offrent ainsi les savants italiens qui se sont consacrés à ce
labeur sont multiples : tout d'abord, pour le lecteur latin, le plaisir de n'avoir
plus à recourir au texte allemand, cela va de soi, mais aussi la possibilité d'avoir
constamment à portée de la main, dans un format plus lisible que les irritantes
colonnes de la RE, ce texte essentiel pour qui s'aventure dans un sujet aussi



BIBLIOGRAPHIE 34I

proteiforme que l'étude de Plutarque ; les éditeurs italiens ont même poussé
jusqu'à renvoyer dans des notes en bas de pages le matériel érudit qui vient si
souvent interrompre le flux de la pensée dans les articles de la RE. Pourtant, cet
ouvrage est mieux qu'une photographie plus accessible de l'original allemand ;

les collaborateurs de l'édition italienne en ont fait un instrument scientifique
indispensable : il contient en effet, grâce au patient travail du professeur Zuc-
chelli, les compléments bibliographiques sur le sujet, comportant toutes les

publications ayant vu le jour jusqu'au premier trimestre de 1965. Ainsi, la
consultation de ce Plutarco devient une nécessité même pour les érudits germaniques

Dans leur curiosité ardente qui les pousse à traduire tous les ouvrages de
valeur, les savants italiens ont du reste connu des cas plus caractérisés encore ¦.
On ne saurait donc trop louer le besoin de communication, accompagné d'une
volonté de faire progresser nos connaissances, auquel nous devons ce livre.
Quand donc un éditeur français se lancera-t-il dans cette voie Pour ce même
domaine, les étudiants de langue française auraient un urgent besoin de la
Geschichte der griechischen Literatur de Lesky... que leurs collègues italiens
lisent dans leur langue maternelle André Hurst

Arturo Rivera Damas : Pensamiento politico de Hostiensis. Zürich,
Pas-Verlag, 1964, 254 p.

Cet ouvrage s'adresse aux spécialistes, qu'il remplira certainement d'aise

par sa clarté, sa précision, sa grande documentation. Deux parties : la première
traite des « relations de dépendance vues à la lumière de la pratique », tandis
que la seconde les voit « à travers la théorie ». D'ailleurs, bien des faits relevés

par l'auteur dépassent le cadre restreint de cette étude et éclairent d'une
lumière fort intéressante le XIIIe siècle dans son ensemble.

Jean-Paul Borel.

Guy Fourquin : Les campagnes de la région parisienne à la fin du
Moyen Age. Du milieu du XIIIe siècle au début du XVIe siècle.
Paris, Presses Universitaires de France, 1964, 585 p., graphiques,
cartes h.-t. Publications de la Faculté des lettres et sciences
humaines de Paris, série « Recherches », vol. X.

Il n'est point habituel de présenter aux lecteurs de la Revue de théologie et

de philosophie un ouvrage d'histoire économique ; non point un essai de
synthèse, mais une thèse erudite, limitée dans Tordre des problèmes qu'elle aborde,
comme dans l'espace géographique et chronologique que lui assigne son titre.
Les raisons ne manquent pas, pourtant, qui justifient l'exception née des

hasards d'un service de presse. Le livre de M. Fourquin a des mérites scientifiques

et une qualité d'écriture qui suffisent à attirer sur lui l'attention même
de non-spécialistes. Surtout, il a une valeur exemplaire. Produit parmi les plus
récents de l'école historique française, il intègre à un apport documentaire de

première main, puisé aux sources manuscrites, l'enseignement des grands médiévistes

tels que le regretté Marc Bloch, génial inspirateur d'un vaste courant de

1 Que l'on songe au Plautinisches in Plautus, d'EDOUARD Frankel : les
érudits recourent actuellement non plus à l'original, mais à la traduction
italienne de F. Munari : Elementi plautini in Plauto, dont les pp. 399-443
contiennent des addenda de l'auteur.



342 BIBLIOGRAPHIE

recherches, et ses continuateurs : Robert Boutruche, Edouard Perroy, Georges
Duby. De sorte que si la problématique de M. Fourquin n'est pas nouvelle, son
ouvrage pose et, dans le cadre donné, résout la plupart des questions soulevées

par ses devanciers. — L'historiographie actuelle a fait éclater, pour son plus
grand profit, les traditionnelles cloisons à l'intérieur desquelles elle s'était trop
longtemps complue. Les histoires du droit, de l'économie, des événements
politiques, de la vie religieuse, de la pensée ou de l'art ne sont plus ces chasses
gardées sur lesquelles il était interdit au voisin d'empiéter. Certes, techniquement,

les spécialités restent nécessaires. Mais la vision de l'histoire a changé,
elle est devenue un essai d'explication globale du passé, dans ses structures
complexes mais unitaires. Il n'y a qu'une histoire, celle des hommes, dans les

multiples aspects, jamais distincts parfaitement, de leur activité. De cette
orientation nouvelle de la science historique, M. Fourquin offre un séduisant
exemple. Tour à tour économiste, juriste, sociologue, mais toujours fidèle et,
je dirai, collé à la réalité historique concrète, l'auteur a su dépasser chacune de
ces attitudes particulières. Il a assumé le mouvement même de l'histoire, son
dynamisme. — Le sujet, il faut le dire, s'y prêtait particulièrement bien. La fin
du moyen âge, du XIIIe au début du XVIe siècle, est une période — on l'oublie
trop souvent — de profonds bouleversements. Une période de crise, dirions-
nous, si le caractère momentané d'une telle expression ne s'appliquait mal à un
temps si long. Une période de crises — au pluriel — successives, par quoi toutes
les structures de la vie humaine sont durement affectées. Est-il besoin de
rappeler la grande famine de 1315-1317 Ou la redoutable peste noire de 1348,
qui a réduit d'un quart, ou peut-être plus, la population de l'Europe Ou encore
les épisodes de l'interminable guerre de Cent Ans La Renaissance, la Réforme
ne font qu'exprimer, au-delà, le retour à une vie normale, à un équilibre de

l'esprit et à une phase de croissance de la vie matérielle. D'autre part, la région
parisienne, c'est à la fois la grande capitale d'un pays qui peu à peu affirme son
unité politique et administrative, cité active mais qui consomme énormément ;

et une campagne riche en blés et en vins, sur quoi l'emprise de la ville s'affirme
davantage d'année en année, modifiant insensiblement, mais sûrement les
vieilles structures féodales. Ce problème de relations complexes, difficiles, entre
la ville et la campagne, problème clef de l'histoire, est au cœur du livre de
M. Fourquin ; la contribution de celui-ci à leur analyse dépasse largement, par
sa portée, le champ relativement étroit de cette étude. L'histoire de demain
sera peut-être l'histoire des mentalités collectives. M. Fourquin apporte à ce
dossier, à peine ouvert encore, des pièces suggestives et fondamentales.

Jean-François Bergier.

Le soleil à la Renaissance. Sciences et mythes. Travaux de l'Institut
pour l'étude de la Renaissance et de l'humanisme. Colloque
international d'avril 1963. Paris - Bruxelles, Presses Universitaires,
1965. 585 P-

Cet ouvrage défie les possibilités d'une recension. Nous nous contentons de
citer quelques contributions, en particulier celles de M. Ronchi sur l'histoire des
lunettes et le très remarquable texte de M. Otto Fleckenstein qui présente un
raccourci saisissant sur la science de la Renaissance à l'ère baroque. L'ouvrage
dans son ensemble, comprenant à la fois les textes des communications et le



BIBLIOGRAPHIE 343

Stenogramme des discussions, témoigne à l'évidence de ce fait, que science et
philosophie se rencontrent dans une perspective historique, pour le plus grand
profit de la culture. J.-Claude Piguet.

Jean Mesnard : Pascal et les Roannez. Paris, Desclée De Brouwer,
2 vol., 1117 p.

Ouvrage monumental consacré à une biographie partielle de Pascal, vaste
édifice construit « avec des grains de sable » (p. 15), amassés un à un par une
longue patience d'érudit. En effet, puisant une connaissance précise dans des
milliers de minutes de notaires, de manuscrits et de factums divers, l'auteur
retrace l'histoire d'une amitié qui commença par les jeux du jeune Biaise avec
le petit Artus, futur duc de Roannez, et sa sœur Charlotte, auprès de l'église de
Saint-Merri — amitié qui ne cessa de croître, en dépit de séparations et d'épreuves,

avec ses multiples incidences religieuses, intellectuelles, littéraires, sociales,
économiques même. Ainsi Pascal donna une pleine mesure à son intelligence
pratique en suscitant, avec le concours de son ami, deux entreprises d'intérêt
public : l'assèchement de marais au Poitou et l'établissement des premiers transports

publics à Paris, les fameux « carrosses à cinq sols ». D'autre part le duc,
converti peu après l'illumination de Pascal, encouragea l'élaboration d'une
apologie chrétienne. Quant à Mlle de Roannez, qui vécut une vocation religieuse à
Port-Royal dans le déchirement provoqué par une opposition massive, elle fit
naître les précieuses Lettres de Pascal que Ton possède encore. Après avoir fait
un sort à des légendes pittoresques sans fondements, comme les imaginaires
amours avec MUe de Roannez, Mesnard évoque avec précision le milieu de
l'hôtel ducal et anime une multitude de personnages avec lesquels Pascal eut
un commerce suivi. Aussi l'auteur fait-il pâlir l'image tendancieuse d'un penseur
solitaire, fuyant les vains bruits du monde, pour camper un homme qui, tout
mystique qu'il était, resta tourné vers les réalités pratiques jusque sur son lit de
mort- André Contesse.

Jean-Jacques Rousseau : Œuvres complètes. Edition publiée sous
la direction de Bernard Gagnebin et Marcel Raymond. III. Du
Contrat social — Ecrits politiques. Textes établis et annotés par
François Bouchardy, Jean Starobinski, Robert Derathé, Sven
Stelling-Michaud, Jean-Daniel Candaux, Jean Fabre. Notices
bibliographiques par Bernard Gagnebin. Paris, NRF, 1964,
Bibliothèque de la Pléiade, cclv et 1964 p.

Y aurait-il deux Jean-Jacques D'une part l'enfant sensible des Char-
mettes, le botaniste rêveur de l'île de Saint-Pierre, le persécuté solitaire évoqué
dans les Dialogues ; et, d'autre part, le législateur nourri de Platon, de Machiavel,

de Hobbes et de Montesquieu, le théoricien du droit naturel, l'inspirateur
de tous ceux qui, de Robespierre à Fidel Castro, chercheront dans un
collectivisme plus ou moins étatisé la voie d'une émancipation pour l'homme. Jean-
Jacques est-il « l'apôtre de toutes les libertés morales » ou « le père de toutes
les servitudes politiques » Cette question, M. Gagnebin la pose dans l'excellente

Introduction générale qu'il a mise en tête de ce troisième volume (pour
les deux premiers volumes, voir nos comptes rendus dans cette Revue, 1959,



344 BIBLIOGRAPHIE

III, p. 249-253, et 1962, II, p. 149-151). Il y répond aussitôt en montrant que
cette œuvre ambivalente suit un progrès dialectique : « elle a l'idée de liberté
individuelle comme point de départ, et celle de volonté générale comme point
d'arrivée » (p. xxiv et xxv). Un lien de continuité relie donc étroitement entre
eux les deux Discours, les Confessions, la Nouvelle Héloïse, l'Emile et le Contrat
social. Le Rousseau législateur qui nous est présenté maintenant, c'est encore
et toujours notre Jean-Jacques. — En introduisant le Discours sur les sciences
et les arts, M. François Bouchardy dégage avec raison deux données
complémentaires auxquelles sa rédaction se trouva liée : un ébranlement affectif qui
orienta soudain les puissances du jeune écrivain dans le sens d'une crise
religieuse, et les « peines incroyables » que celui-ci, consciencieux à l'extrême,
éprouva dans la mise en forme littéraire de cette aveuglante illumination.
Chose incroyable : le Discours fut considéré par certains, à l'époque, comme
un jeu d'esprit ne tirant pas à conséquence. En 1751, le chroniqueur de
l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres exprima le vœu que l'auteur défendît,
en un second discours, la thèse qu'il avait « si bien attaquée par le premier ».

Ainsi commençait le long malentendu qui devait accompagner Rousseau toute
sa vie. Il s'épuisait, comme Cassandre, à crier des « vérités » que personne ne
voulait entendre. — Analyste pénétrant de l'âme humaine, M. Jean Starobinski
nous montre dans le Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité une
tentative pour remonter en deçà de l'histoire et voir naître l'histoire. Mais cet
en deçà, c'est dans son propre cœur que Rousseau le trouve. Le second
Discours est ainsi une « œuvre-source », une sorte de Genèse philosophique,
rejoignant, par-delà l'homme de l'histoire, l'homme de la nature en son jardin
d'Eden. Hélas, cet homme naturel ne tardera pas à faire mauvais usage d'une
liberté qu'il possédait virtuellement et d'une raison qu'il n'avait pas encore
eu l'occasion d'exercer. Il prendra conscience de l'opposition du bien et du
mal ; il choisira « le malheur de l'existence séparée » ; il deviendra du même

coup historique et méchant, sans que Dieu soit pour rien dans cette chute
(en ce sens, le Discours est une théodicée). — Des vues moins spéculatives et
plus documentaires forment l'essentiel des textes rédigés par MM. Derathé,
Stelling-Michaud, Candaux et Fabre pour introduire le Discours sur l'économie
politique, les deux versions du Contrat social, les Ecrits sur l'abbé de Saint-
Pierre, les Lettres écrites de la montagne, le Projet de Constitution pour la Corse,
les Considérations sur le gouvernement de Pologne et les Dépêches de Venise
(recueil de lettres diplomatiques qui, pour la première fois, figurent dans une
édition des œuvres de Rousseau). Le lecteur voit se préciser, se nuancer, au
fil de ces pages, la pensée politique et morale du philosophe : rejet de la
propriété comme fondement de la société civile ; distinction de la « souveraineté »

et du « gouvernement » ; retour à l'Antiquité — celle de Plutarque — conçue
comme un modèle idéal (Derathé) ; intuition d'un contrat international prolongeant

le contrat social et conduisant à une sorte d'universalisme institutionnel
inspiré lui-même par un vif sentiment de la réalité européenne ; refus catégorique

opposé à la thèse de Hobbes, qui conçoit la guerre comme une exigence
naturelle, au profit d'une vision pacifique et alpestre empruntée à l'exemple
des cantons suisses (Stelling-Michaud) ; reconnaissance du libre examen, voire
du droit à l'hérésie, corrigé par un attachement grandissant à un traditionnalisme

légal qui fait craindre toujours plus à Rousseau les variations auxquelles
la loi peut être sujette en tant qu'expression de la volonté générale (Candaux) ;

souci constant d'aller droit aux vérités générales en commençant par « écarter
les faits », ce réalisme de l'essentiel élevant Rousseau bien au-dessus des esprits



BIBLIOGRAPHIE 345

positifs tels que Grimm, auxquels on l'oppose, et des utopistes avec lesquels
on le confond (Fabre). — Il faudrait pouvoir, maintenant, reprendre les textes
eux-mêmes, signaler par des exemples la permanence des thèmes à travers
l'œuvre entière. Je me contenterai d'un seul rapprochement. Dans cette Volonté
générale qui se dresse comme une image allégorique au sein de la communauté
politique pour affranchir les hommes de leurs servitudes égoïstes, pour éclairer
leur raison de « nouvelles lumières », pour échauffer leurs cœurs de « nouveaux
sentiments », pour apprendre à chacun d'eux « à multiplier son être et sa félicité
en les partageant avec ses semblables » (III, p. 288), ne retrouvons-nous pas
une autre figure, celle de T« amie incomparable » qui régnait en souveraine sur
son petit univers rustique de Clarens Hélas, la réalité ne va pas aussi loin
que la fiction. La Nouvelle Héloïse nous conduit à travers des orages dans
l'enchantement d'un second paradis, dans cet asile de fraîcheur et de paix
que Julie avait su former à l'image de son propre cœur, dans cet « Elisée »

où les eaux murmurent, où les fleurs embaument, où les oiseaux chantent
(II, 470-478). Les écrits politiques, le Contrat social ne nous réservent pas un
semblable refuge. Ils nous engagent dans une histoire irréversible où nous
connaîtrons, sans doute, des instants de bonheur, mais nulle félicité durable.
Il faut en prendre son parti : les pauvres créatures que nous sommes ne seront
jamais admises ici-bas dans le « verger de Julie ». René Schaerer

Gottfried Martin : Science moderne et ontologie traditionnelle chez
Kant. Traduit de l'allemand par Jean-Claude Piguet. Paris,
Presses Universitaires de France, 1963, 239 p.

Il faut être reconnaissant à Jean-Claude Piguet d'avoir traduit — et si
bien traduit — cet ouvrage original, foisonnant d'idées et de faits. L'originalité
réside ici dans le mouvement d'une pensée qui, non contente de soumettre
l'œuvre de Kant à une analyse lucide et souvent révélatrice, s'attache à définir
cette œuvre dans les relations qu'elle noue avec les grandes intuitions du passé
et de l'avenir. Kant nous est constamment présenté comme héritier et comme
testateur, et cette double mise en situation est effectuée avec une liberté d'esprit,

une faculté d'accueil auxquelles la littérature kantienne ne nous a pas
toujours habitués. — 7re partie : Relation et unité. Des quatre solutions proposées

par la tradition concernant la nature de l'espace (substance - accident -
relation objective - relation subjective), Kant retient la dernière avec Leibniz.
Mais il dépasse Leibniz en attribuant à la pensée mathématique une spontanéité

productrice qui annonce les vues de l'axiomatique contemporaine. On
lui reproche d'être resté prisonnier d'Euclide. Erreur Certes, il affirme que,
seule, la géométrie euclidienne peut être réellement construite à la faveur d'une
intuition, mais il admet aussi que d'autres geometries sont logiquement
possibles, et en cela encore il devance son époque. Concernant l'apriorité de l'espace
et du temps, il reprend les vues de Platon, d'Aristote et de Leibniz, mais c'est
dans l'esprit de l'homme, et non dans celui de Dieu, qu'il prétend fonder la
validité de la géométrie et la réalité empirique des déterminations temporelles.
— Sur la nature du monde et la connaissance que l'homme peut en prendre,
Platon, Aristote, saint Augustin, Leibniz ont développé des vues théologiques.
Kant leur oppose un refus formel, fondé sur la théorie des antinomies. Là
encore, il répond au théocentrisme de ses devanciers par un humanisme radical.



346 BIBLIOGRAPHIE

Les concepts antinomiques sont les modèles selon lesquels nous nous
représentons les choses, et la réussite de Newton permet d'affirmer que cette
représentation n'est pas illusoire. Mais rien ne prouve que ces modèles s'ajustent à

la réalité de l'en-soi. — La nature se réduit donc à l'ensemble des relations
posées par l'esprit humain, elle est «la légalité en tant que telle» (p. 102).
Du monde en sa totalité, nous ne pouvons rien dire, car il est la créature de
Dieu. En revanche, nous connaissons les phénomènes, car c'est nous qui les
créons en vertu du pouvoir dynamique de notre pensée. — Quelle est alors
Tunité suprême vers laquelle tout cela converge Ici encore, Kant recueille
un héritage, celui de Platon, d'Aristote, de saint Thomas, de Leibniz. Mais,
en affirmant le caractère transcendantal et phénoménal de cette unité (unité
des relations produites par la pensée), il développe une thèse nouvelle, qui est
à la fois « un hymne à la puissance créatrice de la raison et une élégie à ses

limites » (p. 139). — IIe partie : L'Etre. On sait que les trois thèmes majeurs
de la métaphysique de Kant sont Dieu, la liberté et l'immortalité. Les
difficultés soulevées par cette théorie ont suscité des commentaires aussi nombreux
que divergents. Sous les variations de la lettre, l'opinion de Kant est pourtant
nette, et, entre les deux premières critiques, il n'y a à cet égard « aucune
différence » (p. 160) : nous pouvons nous représenter l'absolu, dit Kant, mais par
voie d'analogie seulement. Dieu, qui est spontanéité pure (p. 182), créateur
ex nihilo, nous demeure fondamentalement inconnaissable, car nous ne disposons

que d'une spontanéité seconde, et ne créons que dans Tordre dérivé des

phénomènes. Et pourtant nous pouvons appliquer à l'absolu certaines
déterminations (unité, causalité, entendement, volonté, etc.), soit par une
application vide des catégories, soit par la via analogiae (p. 186). En ce sens, nous
avons une certaine prise phénoménale sur l'en-soi. Inversement, nous pouvons,
avec Aristote (lequel continue Platon) attribuer une certaine valeur d'être aux
phénomènes. En résumé, la totalité se distribue pour nous selon trois niveaux
ontologiques : l'être de Dieu est pure spontanéité ; l'être des individus et des
choses en soi est un mixte de spontanéité et de réceptivité ; l'être des phénomènes

est pure réceptivité (p. 225). — Ce résumé ne donne qu'une idée
sommaire de la richesse d'un ouvrage qui satisfait à deux exigences trop souvent
dissociées : la restitution d'une pensée individuelle dans ce qu'elle a de spécifique,

d'irréductible, d'intimement vécu ; et l'examen objectif de certains
problèmes tels qu'ils se renouvellent pour eux-mêmes dans leur évolution histo-
ri(lue- René Schaerer.

Paul Müller : Untersuchungen zum Problem der Freimaurerei bei
Lessing, Herder und Fichte. Bern, Verlag Paul Haupt, 1965, 90 p.
« Sprache und Dichtung », 12.

La rencontre que firent Lessing, Herder et Fichte avec l'idéal et avec la
pensée de la franc-maçonnerie anglaise du XVIIIe siècle fournit à l'auteur
d'abord l'occasion d'esquisser un rapide historique de cette association. Mais
c'est surtout l'influence que cette pensée exerça sur ces écrivains que tente
d'analyser P. Müller, et du même coup le retentissement qui en résulta dans
les lettres et la pensée philosophique de l'époque. « Le problème de la franc-
maçonnerie » chez nos auteurs « se présente comme un combat pour une
nouvelle conception de l'homme. » Il faut envisager celui-ci, dorénavant, dans une
perspective dynamique et non plus statique. Il est le produit d'une évolution



BIBLIOGRAPHIE 347

en constant progrès. Mais cette évolution, selon Lessing, se situe dans une
trajectoire allant de la matière à l'esprit, alors que pour Herder elle se fait
par T« humanisation » de la nature, ce que l'homme réalise lui-même en
dirigeant ce progrès par référence constante à sa propre image. Quant à Fichte,
c'est en l'homme lui-même qu'il faut chercher le point de départ tout autant
que l'aboutissement de cette évolution. Cette progression se caractérise par
une autonomie grandissante de l'homme, autonomie qui s'achève chez Fichte
en une rupture entre la pensée et la réalité objective. C'est bien l'image de
l'homme que nous retrouverons dans la littérature et dans les œuvres
philosophiques allemandes du XIXe siècle. Il y aurait là matière, sans doute, à des
études beaucoup plus approfondies dont ce cahier trace déj à les grandes avenues.

Georges Cuénot.

José Marîa Sanchez Ruiz : Razón, mito y tragedia. Ensayo sobre
la filosofia de don Miguel de Unamuno. Zürich, Pas-Verlag, 1964,
xvi + 322 pages.

L'exacte signification de l'œuvre d'Unamuno est un de ces problèmes qui
font couler beaucoup d'encre, sans que du noir de l'encre surgisse une bien
grande clarté. Qu'on nous pardonne la plaisanterie : elle plairait certainement
à Unamuno, et elle explique ou illustre la difficulté qu'ont rencontrée tous
les commentateurs : la pensée de don Miguel est d'abord jeu de mots, paradoxe,
construction volontairement et artificiellement contrastée, se détruisant elle-
même à chaque page sinon à chaque phrase. De cet aspect-là, il n'y a rien
à dire : il faut chercher ailleurs, au-delà, et c'est très délicat. La méthode
utilisée par M. Sanchez Ruiz est empruntée à la philosophie thomiste, et elle
se fonde sur une remarquable érudition. Elle éclaire bien des points, apporte
des suggestions intéressantes, mais laisse l'énigme entière.

Jean-Paul Borel.

Karl Schlechta : Nietzsches-Index zu den Werken in drei Bänden.
München, Carl Hanser Verlag, 1965, 517 p.

Cet index est le bienvenu. Il avait été annoncé pour 1959 par l'éditeur,
mais on sait qu'en pareille matière les promesses sont difficiles à tenir. Il forme
un complément indispensable aux trois volumes dont nous avons parlé ici
même (1959, I, p. 77-81) et qui avaient suscité d'assez vives polémiques. Il
contient : 1) un répertoire des noms propres et des notions ; 2) une liste des
aphorismes groupés par ordre alphabétique ; 3) deux tables de concordances entre
les fragments de la Volonté de puissance et les mêmes fragments regroupés par
Schlechta sous ce titre : Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre. Notons, à ce

sujet, combien il est fâcheux pour le lecteur français que la traduction de la
Volonté de puissance par Geneviève Bianquis (Gallimard, 1947) ne soit pas
pourvue, elle aussi, d'un index analogue en plus des renvois figurant en cours
d'ouvrage. Cette traduction contient 2400 aphorismes, c'est-à-dire 1333 de

plus que l'édition Schlechta (les aphorismes supplémentaires étant empruntés,
semble-t-il, aux volumes IX-XIV de l'édition Kröner). Le lecteur aimerait
savoir la raison d'une pareille différence de contenu et, surtout, pouvoir passer
sans peine de Schlechta à Bianquis et vice versa. — Concernant le répertoire
des noms et notions dans l'édition Schlechta, un rapide contrôle nous a révélé



348 BIBLIOGRAPHIE

une lacune qui fera peine aux Genevois : Amiel, que Nietzsche mentionne
(III, p. 591), n'y figure pas. On regrette également que Amor fati figure sous
Amor, non sous Fatum. De même Moral-Idiosynkrasie figure à sa place
alphabétique, mais n'est pas mentionné sous Idiosynkrasie (où l'on trouve en revanche
une mention de Tidiosyncrasie dite « intellectuelle »). Mais on aurait mauvaise
grâce à chicaner sur ces points de détail un savant courageux auquel nous
devons, outre des informations nouvelles et des vues originales sur Nietzsche,
une édition claire, élégante et maniable. René Schaerer

Francisco Goyenechea : Lo individual y lo social en la filosofia de
Ortega y Gasset. Zürich, Pas-Verlag, 1963, 273 p.
Ce livre présente les avantages et les inconvénients de presque tous les

ouvrages écrits par des ecclésiastiques : documentation très sérieuse, méthode
d'investigation précise, mais en revanche idée préconçue de ce qui est vrai
et de ce qui est faux, qui empêche souvent l'auteur de comprendre par le dedans
la pensée d'autrui. Et c'est bien ce qui se passe ici, malgré une attitude plutôt
bienveillante à l'égard d'Ortega, souvent démoli en quelques lignes par les

champions du catholicisme espagnol officiel. Cette réserve faite, il faut souligner
les mérites de l'ouvrage de M. Goyenechea. Tout d'abord, grande clarté d'exposition

; la première partie, qui présente en une centaine de pages l'essentiel
de la pensée d'Ortega en la situant dans son époque, est un modèle du genre.
Ensuite, un sens aigu de l'évolution de cette pensée — à l'intérieur d'une
orientation constante qui est peut-être moins mise en relief, parce que beaucoup
plus difficile à saisir, il faut bien le reconnaître. Enfin, précision de l'analyse,
abondance des citations, explication très subtile de quelques « articulations »

particulièrement délicates des conceptions ortéguiennes. (Ajoutons : remarquable

bibliographie.) — Le lecteur apprendra beaucoup de choses sur Ortega,
comprendra probablement certains aspects de sa pensée jusqu'ici mal mis en
lumière ; peut-être qu'il ne connaîtra pas vraiment Ortega. — Signalons un
autre ouvrage sur le même thème : José MarIa HernAndez-Rubio : Sociologia
y politica en Ortega y Gasset, Barcelona, Bosch, 1956. Ortega est ici mieux vu
et compris « du dedans » — comme lui-même aimait à dire.

Jean-Paul Borel.

Russian philosophy, edited by James M. Edie, James P. Scanlan,
Mary-Barbara Zeldin, with the collaboration of George L.
Kline. Quadrangle books, 1965, 3 vol., 436 p. 314 p. et 522 p.

Il ne s'agit pas d'une histoire de la philosophie russe, mais d'une anthologie
contenant des textes de vingt-sept philosophes russes. Cependant le choix et
la disposition des textes, les introductions qui présentent chaque période et
chaque auteur, les bibliographies et les index font de ces trois volumes un
instrument utile à quiconque s'intéresse à l'histoire de la philosophie russe.
Les étapes principales de ce voyage organisé à travers les textes sont la
doctrine de Grégoire Skovoroda au XVIIIe siècle, celle des Slavophiles et des
occidentalisants de la première moitié du XIXe siècle (vol. I), des nihilistes, des

populistes, des critiques de la religion et de la culture dans la seconde moitié
du XIXe siècle (vol. II), des philosophes et théologiens qui au début du
XXe siècle, en Russie ou en exil, ont fait revivre le courant religieux, ou, au
contraire, ont continué la pensée marxiste (vol. III). Les éditeurs de cette



BIBLIOGRAPHIE 349

anthologie vous guident avec sûreté dans cette Russie qui est européenne sans
l'être tout à fait, qui n'a connu le christianisme qu'au Xe siècle, qui n'a vécu
sa Renaissance qu'à la fin du XVIIe siècle et au début du XVIIIe siècle et
qui n'a pas connu de culture séculière, indépendante de l'Eglise, avant le
XIXe siècle. Il est attachant de suivre les efforts d'une pensée qui tente d'unir
l'influence occidentale et l'héritage byzantin et qui tour à tour se révolte contre
la culture occidentale ou s'en inspire exclusivement. Les Slavophiles ne gagneront

pas la partie, puisque le nihilisme et le populisme peuvent être considérés
comme des suites de la pensée française, allemande et anglaise. Il y aura encore
sans doute la réaction anti-occidentale des Tolstoï, Dostoievsky, Leontyev et
Rozanov. Il y aura aussi Fyodorov et Solovyov, dont l'œuvre sera continuée
en exil par plusieurs penseurs distingués chez lesquels se retrouvera quelque
chose de la veine byzantine. Mais la Révolution de 1917 fera de la philosophie
russe un commentaire constamment repris du matérialisme dialectique.

Fernand Brunner.

L.-B. Geiger, O.P. : Philosophie et spiritualité, Préface d'Etienne
Gilson. Paris, Editions du Cerf, 1963, 2 vol. de 238 et 375 p.

Le P. Geiger est l'un des meilleurs interprètes de saint Thomas de ce temps ;

il le considère comme le représentant eminent d'une philosophie de l'Etre comme
acte d'exister et principe de Tunité et de la diversité des êtres. On retrouvera
dans ce recueil d'articles, les thèmes de ses deux ouvrages capitaux, La Participation

dans la philosophie de saint Thomas et Le Problème de l'amour chez saint
Thomas, soit dans les études consacrées à la confrontation des philosophies de
l'essence et de l'existence, soit dans celles sur l'ascétisme ou le problème du mal.
L'intelligence a la capacité de connaître l'Etre dans son dynamisme et ses virtualités

infinies à condition de ne pas confondre l'acte d'être et l'acte comme
opération, ni l'Etre premier, l'Unique, l'Exemplaire avec les étants, êtres par
participation. Nier la dépendance des êtres par rapport à l'Etre, affirmer leur totale
autonomie et leur pouvoir absolu de créer les valeurs comme le fait l'existentialisme,

c'est rendre le choix absurde, car il n'y a de jugement préférentiel que
là où un ordre intelligible est reconnu comme objectif. Vouloir que le mieux soit,
suppose, comme l'avait démontré saint Thomas, une volonté constituée par le
bien qui exerce sur elle un attrait et lui confère une énergie dirigée. Le P. Geiger
ne se contente pas d'une critique négative de l'existentialisme, il élabore une
philosophie fondée sur les exigences d'une conversion de la liberté au service
de Dieu et d'autrui. Une telle philosophie méfiante à l'égard de toute idéologie
est en prise sur l'histoire ; elle s'efforce de résoudre pratiquement le non-sens du
mal par les requêtes de l'amour et de l'ascèse, c'est-à-dire d'un retour de l'homme
à Dieu. Elle n'a rien d'un système fermé sur lui-même, mais s'efforce d'être une
philosophie pour ce temps, sans rien sacrifier de la technicité philosophique et
de l'aspiration religieuse. Les éléments de cette pensée si riche et si rigoureuse
étaient dispersés dans plusieurs revues. On saura gré aux amis du P. Geiger de
les avoir recueillis et de les avoir groupés sous quatre rubriques conformes aux
thèmes abordés par l'auteur : l'être et la connaissance (philosophies de l'essence
et philosophies de l'existence, crise de la philosophie, parmi les sujets qui y sont
abordés et surtout la remarquable étude sur « Abstraction et séparation chez
saint Thomas»), l'existence et la liberté (le cas Sartre, analyse de la liberté), le
problème du mal, questions de théologie spirituelle (ascèse et oraison).

Gabriel Widmer.



350 BIBLIOGRAPHIE

John Macquarrie : Twentieth-Century Religious Thought, The
Frontiers of Philosophy and Theology, içoo-ig6o. London, SCM
Press Ltd., 1963, 391 p.

Qu'offre au lecteur un ouvrage comme celui-ci Il se présente comme un
panorama, un survol succinct des options théologiques et philosophiques,
scientifiques ayant trait à la religion, des débuts du siècle à aujourd'hui. Les noms
de Royce, Harnack, Tylor, Freud, Weber, Maritain, Barth, Bonhoeffer voisinent
à côté de quantité d'autres. Finalement, le lecteur parvenu à la fin de l'ouvrage
ne va-t-il pas avoir l'impression, comme le relève J. Macquarrie, qui ne fait que
citer un théologien du commencement de ce siècle, que l'on est submergé par
une multitude de points de vue très différents, sans cohésion et incompatibles
les uns avec les autres, et dont aucun ne peut être reconnu comme représentant
typique de son temps Un tel survol de la pensée contemporaine présente un
intérêt certain. Comme ouvrage de référence auquel on aura souvent recours,
Ton se remettra rapidement en mémoire les éléments essentiels de la pensée des
auteurs dont il est question. L'articulation, les liens et les oppositions entre les
différents courants, leur interdépendance apparaissent plus clairement qu'on
ne pourrait le penser. Chacun des vingt-trois chapitres de l'ouvrage, conclusion
en plus, traite d'un courant ou d'un problème, ou d'un certain nombre de
personnalités que Ton peut rapprocher pour différentes raisons. Nous pouvons par
exemple prendre le chapitre XV parlant de la physique moderne et de la théologie,

où voisinent les noms de Planck, Einstein, etc. Certes, l'exposé des
positions reste sommaire. Pour donner un ordre de grandeur, sept pages sont
consacrées à la théologie de Barth, Brunner et Cullmann (Theology of the World
in Switzerland). Mais en fait, les références à l'un ou l'autre de ces théologiens
sont nombreuses à travers bon nombre d'autres chapitres de l'ensemble de

l'ouvrage. En outre, ce sont des personnalités contemporaines de la pensée
catholique, protestante, et de la théologie et philosophie d'expression anglaise,
de la philosophie d'expression française, etc., dont il est question, sans aucune
exclusive plus ou moins arbitraire. Le volume n'est pas surdimensionné. Il reste
facilement maniable, ce qui est, à notre avis, une qualité précieuse. Naturellement,

si l'on veut en savoir plus sur tel auteur donné, une lecture directe des
sources s'impose. Mais dans le format réduit de l'ouvrage ce qui est essentiel
est dit. Herald Châtelain.

Raymond J. Nogar : Science de l'Evolution. Paris, Casterman, 1965,
352 p. Cahiers de l'actualité rehgieuse, 20.

La théorie de l'évolution déborde le cadre de la simple étude des espèces

pour rejaillir en implications multiples dans le domaine de la réflexion, qu'elle
soit philosophique ou théologique. C'est un fait qui s'impose à la conscience
humaine et religieuse et non plus seulement à l'étude scientifique. Or il n'a
pas encore été établi de synthèse satisfaisante entre ces diverses disciplines.
L'intention de l'auteur est précisément de fournir les bases d'une telle entreprise.

Quant aux données méthodologiques, elles seront apportées par le
thomisme. L'ouvrage présente une information intéressante pour celui qui n'est
pas un spécialiste de l'évolution. Peut-être que dans la forme il aurait gagné
à être plus aéré, moins compact. Mais surtout, l'auteur repousse au rang
d'« idéologies » d'autres essais du même ordre qui auraient cependant mérité
plus de considération, tels ceux de Bergson, de Le Roy ou même de Teilhard



BIBLIOGRAPHIE 351

de Chardin, qui ne sont qu'à peine cités. Il n'en reste pas moins que cet ouvrage
pose à sa manière les termes d'un dialogue entre les sciences, la philosophie
et la théologie, dialogue qui se révèle toujours plus nécessaire et toujours plus
urgent. Et de ce point de vue, Science de l'Evolution est un ouvrage à lire.

Georges Cuénot.

Rose-Marie Mossé-Bastide : La liberté, Paris, Presses Universi¬
taires de France, 1966, 122 p. (« Initiation philosophique »).

L'auteur va des doctrines qui nient la liberté à celles qui l'affirment. Parmi
ces dernières, il distingue principalement les doctrines du libre arbitre, la solution

bergsonnienne et les doctrines du choix préalable. Ce plan lui permet de
discuter un certain nombre de thèses anciennes ou modernes. Le déterminisme
de Spinoza ou de Brunschvicg est insuffisant, car on ne peut éviter l'aveu de
la liberté de choix : il y a au moins le choix d'être raisonnable. Mais l'auteur
n'accepte pas non plus la liberté d'indifférence (Jean Laporte), ni la thèse de la
volonté extérieure aux tendances (W. James), ni celle de l'imprévisibilité de la
décision (Bergson). Car la liberté d'indifférence n'est pas nécessairement morale,
la doctrine de James n'explique pas d'où vient la volonté opposée au désir, et
on ne peut se contenter de l'imprévisibilité pour définir l'acte libre, puisque
l'imprévisible peut coïncider avec le nécessaire. Il faut donc en rester à la
doctrine du choix. Mais celui-ci ne se fait pas à certains moments ; il est la décision
préalable de rechercher la vérité et la valeur. Ce choix, qui est à la racine de
notre comportement tout entier, n'a pas lieu avant le temps (Platon), ni hors du
temps (Kant), mais en tout temps (Jean Nabert). Dans toutes les expériences
négatives, notre liberté demeure comme pouvoir des contraires : ou bien nous
restons dans l'état où nous sommes tombés, ou bien nous le refusons en vertu de
notre « désir d'être ». Fernand Brunner.

Michel Henry : Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur
l'ontologie biranienne. Paris, P.U.F., 1963, 308 p.
De ce qui ne devait primitivement constituer qu'un chapitre sur le problème

de la subjectivité et de l'ego est sorti un livre important, suivant de près les
deux volumes de L'Essence de la Manifestation, publiés dans la même collection.
Important, ce livre l'est par l'analyse pénétrante et souvent nouvelle qu'il nous
propose de la pensée de Maine de Biran. Ce penseur, le premier, a aperçu le
manque de la réflexion philosophique qui ne considérait le corps que comme
objet. Biran le déterminera comme un corps subjectif (cf. p. 12). Sa réflexion sur
l'ego l'avait amené à une « analyse ontologique du concept de subjectivité »

(p. 15) dont les résultats l'ont fait reconsidérer le problème du corps sous un
angle nouveau. L'apport essentiel du biranisme sera alors celui d'un corps
subjectif qui est l'ego lui-même. Cette base permettra à Biran de reprendre, pour
le critiquer, le problème du dualisme cartésien des deux substances hétérogènes.
— La pensée biranienne, si neuve et si remarquable, a aussi son point faible. Car
dans la théorie ontologique du corps manque toute théorie de l'affectivité, de

l'imagination. Michel Henry étudie, en s'efforçant toujours de saisir la pensée de
Biran dans son intuition profonde, ce problème que pose « l'absence de toute
théorie ontologique de la passivité » (p. 220). — Cet ouvrage est aussi important
par les larges perspectives qu'il ouvre sur les problèmes du corps en général.



352 BIBLIOGRAPHIE

Retenons, de la très riche conclusion, cette exigence que pose l'auteur d'une
théorie ontologique du corps. Pour donner précision, rigueur et clarté aux théories

que Ton élabore sur le corps, un retour à l'ontologie est nécessaire. La tâche
d'une ontologie du corps est de préparer à la description des intentionnalités
partielles de la vie corporelle (cf. p. 287), mais elle n'est pas cette description.
Son objet est le corps absolu, celui d'où jaillissent toutes ces intentionnalités.

Michel Cornu.

André Grandpierre : Une éducation pour notre temps. Préface de
J. Capelle. Paris, Editions Berger-Levrault, 1963, 280 p.

A travers cet ensemble d'articles écrits en 1962, l'auteur désire donner « un
panorama des problèmes posés à la France par une éducation pour notre
temps ». Sans aucun doute l'entreprise de M. Grandpierre, grand industriel
lorrain, est-elle louable. Fervent gaulliste, il se situe résolument dans une
perspective néocapitaliste et « prospective » qui anime les IVe et Ve Plans français ;

ce qui est fort sympathique. Malheureusement son ouvrage appartient
curieusement à un genre littéraire que nous avions cru dépassé : l'hagiographie.
Ainsi, selon notre auteur, avant 1959 — entendez : avant le général de Gaulle —¦
rien, absolument rien n'a été réalisé en éducation en France. M. Grandpierre,
du même coup, réalise le double tour de force de ne même pas citer le plan
Langevin-Wallon, ni aucun pédagogue français. Par contre, le lecteur aura le
privilège de lire les commentaires des moindres lignes écrites par tous les
ministres et les chefs de service du Ministère de l'Education nationale depuis
IQ59- Quant au bilan, il est, selon M. Grandpierre, très positif. L'université
manquerait de locaux Nullement, car elle est en expansion. L'université
levrait être démocratisée Pourquoi faire, elle Test depuis longtemps Pour
ce a, il suffit de compter dans les statistiques les « petits-fils d'ouvriers ». Ainsi
touv le monde remonte au prolétaire Adam L'université dispose de crédits
insuffisants On n'en parle même pas. Admettons que ce panorama soit exact.
Quels son* cependant les mobiles de cette généreuse politique de l'éducation
et de l'emploi La diffusion de la culture Le perfectionnement technique et
professionnel Vous n'y êtes pas La grandeur, le rayonnement et le prestige
de la France, voyons C'est pourquoi M. Grandpierre néglige totalement les

progrès impressionnants d'autres pays en matière d'éducation et ne daigne
citer qu'une seule fois et avec quelle prudence, les Etats-Unis. Il n'en reste pas
moins que l'ouvrage de M. Grandpierre est fort bien écrit et que la lecture en
est bien agréable. PlERRE FuRTER.

Imprimerie ta Concorde, tausanne


	Bibliographie

