
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1966)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Histoire
de l'Eglise

et de la
PENSÉE

CHRÉTIENNES

Jean Cassien : Institutions cénobitiques. Texte latin revu, introduc¬
tion, traduction et notes par Jean-Claude Guy, S.J. Paris,
Editions du Cerf, 1965, 531 p. Collection « Sources chrétiennes », 109.

Il existait à ce jour deux traductions françaises des Institutions cénobitiques
de Jean Cassien, l'une très ancienne, l'autre difficilement accessible. Toutes
deux avaient l'inconvénient de ne pas présenter le texte latin en regard. Le
Père J.-C. Guy nous offre maintenant non seulement une nouvelle traduction,
claire et précise, des douze livres du moine de Marseille, mais encore il y joint
le texte latin de l'édition Petschenig (CSEL 17). Bien plus, les principales
leçons du Sessorianus 66, un manuscrit du IXe siècle de grande importance
que Petschenig n'avait pas pu collationner, sont signalées dans un apparat
critique limité. Ce nouveau volume des « Sources chrétiennes » n'est donc pas
sans valeur pour le texte même de Cassien. La courte introduction se limite
aux questions de date, de plan, etc., et renvoie, pour la personne et la pensée
de Cassien, à l'introduction aux Conférences de Dom Pichery dans la même
collection (SC 42, p. 7-72). Deux « indices », l'un scripturaire, l'autre analytique,
complètent utilement ce volume. — Que sont ces Institutions cénobitiques
Dans l'esprit de Cassien, qui se voudrait logique mais ne parvient pas à l'être,
cette œuvre devrait décrire, à partir des institutions monastiques, l'éthique
élémentaire du moine orientée vers la vie active, servir en somme d'introduction
aux Conférences, leçons de morale supérieure, dirigée vers la vie contemplative.
Cassien n'arrive cependant pas à maintenir ces distinctions et sa présentation
des huit vices — catalogue repris d'Evagre le Pontique — nous fait souvent
fouler les sentiers de la vie spirituelle la plus haute. L'exposé de ces vices et
de la lutte à livrer contre eux occupe les livres V à XII, tandis que les livres
I à IV traitent de l'habit du moine, de l'ordre des offices, de la formation à
la vie monastique et de la vie au monastère. — Un détail : comme l'interprétation

allégorique de l'habit du moine permet de le déduire, en particulier
celle de la petite tunique de lin (lnst. coen. I.4), ce n'est pas le «linge» qui
est signe de mortification en lnst. coen. III.3, 5, ainsi que le traduit le Père
J.-C Guy, mais ce qui est en lin. Cette interprétation symbolique du lin n'est
pas le propre de Cassien et se retrouve chez d'autres Pères de l'Eglise.

François Bovon.

Rémi Crespin : Ministère et sainteté. Pastorale du clergé et solution
de la crise donatiste dans la vie et la doctrine de saint Augustin.
Paris, Etudes Augustiniennes, 1965, 311 p.

L'étude précise et consciencieuse de M. Crespin que les Etudes A ugustiniennes
nous offrent aujourd'hui fut présentée comme thèse de doctorat à la Faculté
de théologie de Lyon en 1961. L'auteur y étudie la réaction d'Augustin et son
effort pastoral devant les scandales du clergé, particulièrement devant ceux



BIBLIOGRAPHIE 277

que provoqua la crise donatiste. M. Crespin a divisé son travail en trois grandes
parties : la première, qui me paraît la plus intéressante, examine l'effort collectif
de l'épiscopat catholique africain pour parvenir à l'unité et à la sainteté du
clergé. Puisque le concile d'Hippone de 393 marque un renouveau d'activité
de la part de l'épiscopat catholique dans sa lutte pour l'unité et contre les
scandales, l'auteur recherche en un premier chapitre quelle fut, avant cette
date, la discipline africaine réservée aux prêtres indignes et aux clercs
schismatiques rejoignant la « catholica » ; puis, dans un deuxième chapitre, il nous
met en présence des décisions conciliaires des années 393-410 et des impératifs
de la pratique : une crise de vocations, liée à un souci de conciliation, semble
avoir conduit à un assouplissement de la discipline à appliquer aux prêtres
donatistes se convertissant. Tandis que le troisième chapitre décrit minutieusement

la célèbre conférence de Carthage de 411, le quatrième présente, de façon
très instructive, le bilan de l'entreprise de l'épiscopat catholique contre les
scandales de son propre clergé. L'auteur a-t-il toutefois raison d'estimer que
les décisions conciliaires sur les banquets dans les Eglises, la chasteté des clercs,
leur usage de l'argent et la fréquence de leurs déplacements aient été prises
avant tout pour offrir au donatisme l'image d'un clergé catholique à l'abri de
tout reproche (p. 105 et 11 o) — La deuxième partie présente « Les multiples
démarches de l'évêque d'Hippone pour mettre fin à la division et remédier
aux scandales. » Mettant successivement à contribution les lettres et les sermons
d'Augustin, M. Crespin évoque, en un premier chapitre, l'action de l'évêque
d'Hippone auprès des prêtres et des laïcs donatistes, son souci de l'unité, c'est-
à-dire de retour à la « catholica », et son changement d'avis sur le recours au
bras séculier. Le second chapitre de cette partie témoigne des efforts d'Augustin
pour la sainteté du clergé catholique. — Dans la troisième partie, l'auteur décrit,
à l'aide cette fois des grands traités antidonatistes, « Les solutions théologiques
élaborées par saint Augustin concernant le ministère des indignes et des séparés.

» Cela revient à décrire la théologie augustinienne du ministère et des
sacrements. Les deux chapitres de cette dernière partie sont complets et précis,
mais ils ne me semblent pas apporter d'éléments très nouveaux par rapport au
livre de G. G. Willis : Saint Augustine and the Donatisi Controversy, Londres,
1950, par exemple, qui n'était pas lui-même révolutionnaire. De plus, nous
sentons à plusieurs reprises un désaccord entre la rédaction initiale et des
retouches de dernière heure. C'est qu'entre-deux a paru 1'« Introduction générale

» aux Traités anti-donatistes du Père Congar dans la Bibliothèque Augustinienne

(N° 28). Le Père Congar fait preuve, en cette introduction de 1963,
d'une compréhension nouvelle de la théologie baptismale donatiste qui nous
libère enfin de la perspective augustinienne forcément partiale. M. Crespin
décrit, lui aussi, la théologie donatiste du sacrement en des pages écrites sans
aucun doute lors de la première rédaction. Ensuite, il nous avertit brusquement
(p. 224-225), en des lignes composées après l'introduction du Père Congar,
que ce n'est là que l'interprétation augustinienne de la théologie donatiste
De semblables rectifications se retrouvent aux pages 228 (n. 1) et 239 (n. 8).
— Dans l'ensemble, l'auteur ne cache pas sa sympathie pour Augustin et la
cause catholique. C'est son droit. Est-il permis, en revanche, dans un travail
historique, d'affirmer qu'Augustin, à propos du rebaptême des hérétiques
convertis, invoqua la tradition de l'Eglise universelle (p. 252) L'histoire du
IIIe siècle prouve au contraire qu'il n'y avait précisément aucune tradition
universelle sur ce point. L'ouvrage se referme sur une série d'« Indices ».

François Bovon.



278 BIBLIOGRAPHIE

La Règle du Maître, I et IL Introduction, texte, traduction et notes
par Adalbert de Vogué, moine de la Pierre-qui-Vire. Paris,
Editions du Cerf, 1964, 457 et 520 p. Collection « Sources
chrétiennes », 105 et 106.

La Règle du Maître, III. Concordance verbale du texte critique con¬
forme à l'orthographe du manuscrit Par. lat. 12205 Par Jean-
Marie Clément, de l'Abbaye du Bouveret, Jean Neufville, de
l'Abbaye de la Pierre-qui-Vire, et Daniel Demeslay, de l'Abbaye
de la Pierre-qui-Vire, suivie d'un Index orthographique du manuscrit

Par. lat. 12634 par Jean Neufville. Paris, Editions du Cerf,
I9Ö5, 502 p. Collection « Sources chrétiennes », 107.

La Règle du Maître (RM), la plus longue des règles monastiques de l'Antiquité,

date sans doute du premier quart du VIe siècle et provient
vraisemblablement des environs de Rome. Tel est l'un des résultats auxquels le P. A. de
Vogué parvient au terme de sa minutieuse introduction. Parmi les autres
résultats ne figurent pas, de la volonté même de l'éditeur, les liens de parenté
entre la RM et la Règle de saint Benoît. Avant de reprendre cette question
débattue depuis une trentaine d'années, le P. A. de Vogué et ses collaborateurs
préfèrent nous offrir d'abord les instruments de travail indispensables à la
solution de ce problème. Ces instruments sont au nombre de trois : d'abord
la longue introduction mentionnée qui ne néglige rien. Les institutions, la
liturgie et la doctrine, telles qu'elles apparaissent dans la RM, l'histoire du
texte et les aspects extérieurs de l'œuvre, la situation historique en laquelle
s'inscrit la RM, une présentation enfin de l'édition qui va suivre défilent ainsi
tour à tour sous nos yeux. — L'édition proprement dite représente le deuxième
instrument de travail mis à notre disposition. Sans être tout à fait critique,
l'édition présentée, qu'accompagnent une excellente traduction et de très riches
notes, possède des qualités certaines. Même si le texte présenté suit d'ordinaire
le manuscrit Par. lat. 12205, Ie plus ancien et le plus précieux manuscrit de
la RM, l'apparat critique n'en fournit pas moins toutes les variantes des
principaux manuscrits et les leçons les plus importantes des autres témoins du texte.
La RM, qui débute par un Prologue et un Thème (le point de départ est le
baptême et le premier enseignement l'explication du «Notre Père »), embrasse
ensuite toute la vie, matérielle et spirituelle, de la communauté et du moine.
Nous y voyons traités successivement les vertus du moine, l'organisation du
monastère et les moindres détails de l'observance. — Le troisième volume nous
offre le troisième instrument de travail qui sera apprécié aussi bien de
l'historien de l'orthographe que du philologue et du théologien : une concordance
verbale complète du texte critique conforme à l'orthographe du manuscrit
Par. lat. 12205, suivie d'un index orthographique du manuscrit Par. lat. 12634.

François Bovon.

Constance de Lyon : Vie de saint Germain d'Auxerre, éditée par
René Borius. Paris, Editions du Cerf, Sources chrétiennes n° 112,
1965, 222 p.

Poursuivant son travail de publication des textes des Pères de l'Eglise, la
collection des « Sources chrétiennes » nous présente cette fois une « Vie de saint
Germain d'Auxerre » (378-448). Ecrite par Constance de Lyon près de trente
ans après la mort de Germain, elle se propose de donner au peuple de l'Eglise



BIBLIOGRAPHIE 279

un exemple de sainteté et ne recule pour cela devant aucune des outrances de

l'hagiographie : miracles incroyables, frugalité étonnante, prodiges militaires
afin de protéger le peuple contre les invasions barbares. Mais l'excellente
introduction de René Borius, aussi limpide que savante, nous aide à faire le départ
entre le merveilleux et l'historique, entre le plagiat littéraire et l'originalité
de la vérité. Si ce texte n'est pas d'un grand intérêt pour l'histoire de la théologie

—¦ le récit des voyages de Germain en Angleterre pour y combattre les

pélagiens est muet sur la substance de la prédication de l'évêque d'Auxerre —
il constitue par contre un document important de l'histoire de la Gaule, de
l'Eglise et de la spiritualité. Plusieurs index, un tableau chronologique, une
carte et une bibliographie complètent le texte et la traduction et font de cet

ouvrage un excellent instrument de travail pour qui s'attache à déchiffrer cette
période si mal connue du Ve siècle, marquée par l'effondrement de la puissance
romaine. Gilbert Rist.

Paul Evdokimov : La prière de l'Eglise d'Orient. La Liturgie byzantine
de saint Jean Chrysostome. Préface du R.P. I. H. Dalmais,

O.P. Mulhouse, Editions Salvator (en collaboration avec Casterman,

Paris/Tournai), 1966, 206 p. Collection « Approches
œcuméniques ».

Ceux qui sont engagés dans le renouveau liturgique des Eglises d'Occident
—• comme chercheurs, comme ministres, mais aussi et surtout comme célébrants
— savent ou devinent combien une rencontre avec la vie liturgique des Eglises
orthodoxes peut leur apporter d'enrichissement et de forces. Il manquait cependant

un moyen d'approcher cette vie pour la comprendre du dedans, ou du
moins un moyen de le faire en allant d'emblée à l'essentiel. P. Evdokimov, qui
a déjà tant fait pour acclimater la théologie et la spiritualité orthodoxes dans
un Occident qu'il connaît d'assez près pour savoir lui parler en se faisant
entendre, nous offre aujourd'hui l'ouvrage que beaucoup attendaient : le texte
de la liturgie actuellement la plus usitée dans l'orthodoxie, celle dite de saint
Jean Chrysostome en traduction française. Quatre chapitres introductifs —
sur la prière, l'office divin, le sacré et le mystère — y acheminent, et l'ouvrage
se termine sur un commentaire robuste et fervent de cette liturgie. Suivent un
petit vocabulaire des termes techniques et une bibliographie sommaire. L'auteur
a fait reculer à l'arrière-plan sa vaste érudition patristique et historique pour
que son livre soit accessible facilement à d'autres qu'aux spécialistes. On lui en
sera d'autant plus reconnaissant qu'il devient ainsi possible de recommander
cet ouvrage aussi aux laïcs qui aiment le culte et demandent à le comprendre.

Jean-Jacques von Allmen.

Leopold Schummer : Le ministère pastoral dans l'« Institution chré¬
tienne » de Calvin à la lumière du troisième sacrement. Wiesbaden,
Franz Steiler Verlag, 1965, 108 p.

L'histoire de cet ouvrage est intéressante. L'auteur le présentait le 2 février
1962 à la Faculté de théologie protestante de Bruxelles pour obtenir le grade
de licencié en théologie. Il s'agit donc d'un exercice d'étudiant. L'abbé Ganoczy
— qui vient de publier dans la même collection Ee jeune Calvin, genèse et

évolution de sa vocation réformatrice, 1965 — lors d'une visite à Bruxelles, en apprit
l'existence, le présenta au professeur Lortz, qui l'accueillit tel quel dans sa



280 BIBLIOGRAPHIE

collection. Il faut à la fois le regretter et s'en réjouir. — Le regretter parce que
pour une publication dans une collection scientifique, il aurait fallu demander
à l'auteur de réexaminer les textes de l'Institution à la fois dans l'édition
J.-D. Benoit (le volume IV n'avait pas paru au moment de l'élaboration de
cette thèse), et dans les opera selecta de l'édition de P. Barth (qui d'ailleurs
existait au moment de la rédaction de la thèse). L'édition de la Société calviniste

de France, parue chez Labor et Fides, ne suffit pas pour un travail
scientifique. Il aurait également été souhaitable de demander à l'auteur de lire ou
de relire ce que Calvin dit des textes majeurs sur l'apostolat et le ministère
dans ses commentaires du Nouveau Testament. — Mais il faut aussi se réjouir
de cette publication parce qu'elle montre, de façon convaincante, la distance
qu'il y a, dans la doctrine du ministère, entre ce que Calvin pensait et voulait
et ce que l'Eglise réformée actuelle pense et veut (si vraiment elle pense et
veut quelque chose à ce sujet). On peut toutefois se demander si l'auteur n'a
pas été victime, au moins dans la formulation de son exposé, de deux termes
auxquels il tient énormément et qu'il aurait été préférable de soumettre à une
critique sévère avant d'y recourir : les termes de sacrement et de sacerdoce.
Car qu'a-t-on gagné en réalité en ayant affirmé que l'ordination est un sacrement
et que le saint ministère doit être compris comme un sacerdoce de représentation,
puisque le premier de ces termes est purement conventionnel et recouvre ce

que la définition des « sacrements » lui dit de recouvrir, tandis que le second
est l'un des termes les plus lourdement responsables des malentendus qui
rendent si difficile une saisie réelle de la théologie du ministère chrétien Pour
dire aux romains que la vraie doctrine réformée du ministère supporte sans
confusion d'être confrontée à la grande tradition patristique et catholique sur
le sujet, et qu'elle est, par conséquent, tout autre chose que cette convention
sociologique que tant de protestants s'acharnent à croire suffisante, le recours
à la sacramentalité du ministère et surtout à son caractère sacerdotal me paraît
beaucoup moins nécessaire et surtout beaucoup moins fertile, pour le débat,
que le recours à la théologie de l'apostolat et donc de la succession apostolique.
C'est donc en abordant le thème sous l'angle de l'épiscopat (comme le fait
d'ailleurs le chapitre III de la Constitution dogmatique sur l'Eglise de Vatican II
— sous réserve de ce qu'il dit de l'évêque de Rome) qu'il est possible de le
reprendre en vue d'un débat œcuménique qui aboutisse à autre chose qu'à un
dialogue de sourds ou à des accommodements terminologiques seulement. C'est
d'ailleurs en l'abordant sous cet angle qu'on fait aussi justice à Calvin, puisque
sa doctrine du ministère est essentiellement une doctrine de l'épiscopat (au
sens théologique et non sociologique du terme). Mais ces réserves n'amoindrissent

pas l'intérêt de l'ouvrage de M. Schummer. Elles voudraient au contraire
l'encourager, dans un cadre provisoirement plus modeste peut-être, à poursuivre
ses recherches : ce premier exercice montre qu'il a l'étoffe d'un théologien.

Jean-Jacques von Allmen.

Leopold Lentner : Volkssprache und Sakralsprache. Geschichte einer
Lebensfrage bis zum En de des Konzils von Trent. Vienne, Herder,
1964, 318 p.

Richement, pour ne pas dire exhaustivement documenté, ce livre se
présente comme un véritable journal de bord qui retrace le voyage en zigzag —
et les escales — de ce problème vital pour l'Occident chrétien depuis que le latin
s'y est substitué au grec pour devenir rapidement langue sacrée et poursuivre



BIBLIOGRAPHIE 281

sa course de pair (mais pas toujours de concert) avec les nouvelles langues
vulgaires. L'histoire médiévale est ici surtout celle des pays de langue
allemande et les idées des réformateurs n'y sont abordées qu'en passant. Grâce
à cela, l'auteur parvient à traiter la foule impressionnante des matières relatives
à son propos. Cette limitation est compensée par la richesse de la documentation
régionale, qui nous vaut d'intéressants chapitres sur les Cathares et Vaudois
d'Autriche (p. 133 ss) et sur le rôle toujours trop peu connu que joua la Bohême
dans la préparation d'un humanisme transalpin et dans la promotion de la
langue vulgaire (p. 167 ss). Zigzags que ces infructueuses tentatives gothes de
créer une langue liturgique ; ces premières formules germaniques médiévales, à

mi-chemin entre la prière et l'incantation magique ; ces variations dans la
connaissance des langues bibliques, qui reflètent comme en un miroir les variations

dans l'usage des langues vivantes (p. 150) ; ces paraphrases partielles et
ces bibles historiées qui longtemps remplacent les textes eux-mêmes. Escales

que ces cantiques paraliturgiques en usage là où la liturgie reste incompréhensible

; cette interprétation souvent spéculative de la Bible « als Heilsbild »

(p. 105 ss), d'où repart néanmoins l'étude nouvelle des Ecritures par les « pauvres

» du Moyen Age (p. 121 ss) qui à leur tour n'y voient qu'une règle de la
vie pieuse. Escales enfin que l'attitude ambiguë d'Erasme, les memoranda peu
connus du temps du Ve Concile du Latran (p. 216 ss) et les débats du Concile
de Trente, racontés avec minutie pour montrer qu'une tradition aristocratique
et humaniste en affrontait alors une autre, plus « réformiste », ce qui expliquerait
pourquoi les traductions bibliques ne furent finalement ni interdites ni
favorisées. — Trois critiques, un regret et un souhait : les exemples manquent
souvent là où ils seraient le plus utiles (p. ex. p. 72 sur la langue ecclésiastique
de l'époque carolingienne). Page 194, la note 102 est tronquée. Le mystérieux
« Alexis Allers » critiqué par l'épiscopat écossais (p. 239 et n. 47 ibid.) est de
toute évidence Alexandre Alane, dit Alesius, Augustin de St. Andrews, converti
à la Réforme, plus tard professeur à Cambridge, Francfort-sur-1'Oder et Leipzig.
Une liste bibliographique aurait permis de connaître la littérature citée en note,
ce qui n'est pas le cas pour la table alphabétique. Souhaitons enfin que de
semblables recherches soient entreprises pour d'autres aires linguistiques où la
langue vulgaire n'a pas de parenté avec celle de l'Eglise : nordique, bas-allemande,

slaves. Pierre Fraenkel.

Jacques Ellul : Exégèse des nouveaux lieux communs. Paris, Cal-
mann-Lévy, 1966, 300 p. « Liberté de l'esprit. »

Voici un admirable ouvrage, attaché à montrer quelles sont, à notre époque,
les pseudo-vérités dont nous nous nourrissons. Le tout a certes l'allure d'un
pamphlet, toujours ironique, jamais méchant ; mais la « Réforme de l'entendement

» dont nous avons besoin ne perd rien à prendre une tournure un peu
véhémente. — L'auteur montre dans le fond que tous nos mythes sont
communs aux pays occidentaux et aux pays communistes, si bien que les défauts
que nous lisons si bien au-delà du rideau de fer, nous aurions intérêt à les
déceler chez nous d'abord. De plus, l'auteur montre très bien que ces mythes
sont en réalité ceux-là mêmes qui peuplaient la tête des petits-bourgeois du
siècle passé. Le XXe siècle, c'est donc M. Prud'homme redivivus. — Inutile
ici de recenser tous les mythes dégonflés. Il faut lire l'ouvrage. C'est à quoi
nous engageons nos lecteurs. J.-Claude Piguet.

Théologie
contemporaine



282 BIBLIOGRAPHIE

René Coste : Morale internationale, l'humanité à la recherche de son
âme. Tournai, Desclée, 1964, 584 p.
Ce livre a été conçu d'abord pour orienter les chrétiens — qu'ils aient des

responsabilités politiques ou qu'ils soient de simples citoyens — dans le domaine
des relations internationales contemporaines. Car la fidélité au Christ n'exige
pas seulement un engagement dans les structures nationales mais aussi une
prise de position à l'égard des phénomènes internationaux dont l'importance
croît de jour en jour. La première partie, la plus intéressante pour le théologien,
traite du fondement et de l'objectif de la morale internationale ; le droit
d'intervention de l'Eglise repose essentiellement sur l'Evangile et sur le droit
naturel : si le premier n'a de valeur que pour les chrétiens, le second constitue
le bien commun de toute l'humanité puisqu'il s'enracine dans la nature même
de l'homme ; c'est donc finalement à celui-ci plutôt qu'à celui-là qu'en appelle
l'auteur. La deuxième partie se présente comme un abrégé de droit international

positif permettant de comprendre les mécanismes essentiels des relations
interétatiques et des organisations internationales. La troisième partie, consacrée

au problème et au droit de la guerre, effleure la question de l'objection
de conscience et conclut, avec Pie XII, d'une manière fort prudente et sans
doute trop traditionnelle. Enfin, la dernière partie étudie le phénomène de la
décolonisation et préconise quelques moyens pratiques de coopération
internationale débouchant sur un humanisme planétaire. — Cet ouvrage ne peut
manquer de poser une question : le fondement « naturel » de la morale catholique

ne conduit-il pas à proposer des solutions éthiques qui ne relèvent en
dernière analyse que d'un solide bon sens, informé par une bonne connaissance
socio-politique N'en vient-on pas à fixer des objectifs minima, seuls susceptibles

de rencontrer l'agrément de l'ensemble des hommes qui sont tous animés
— théoriquement — d'un désir de paix, « premier et dernier mot de la morale
internationale » Et cette question en soulève une autre, adressée aux réformés

: en quoi une morale, réaliste certes, mais qui se veut fondée uniquement
sur le Christ, peut-elle dire autre chose, de plus radical, de plus révolutionnaire,
de plus évangéliquement nouveau que ce que nous propose le professeur sul-
picien, auteur de cet ouvrage Car il faut que la critique que nous pouvons
formuler contre le fondement naturel de l'éthique débouche sur des solutions
neuves ; et ce travail reste à faire. Gilbert Rist

Jean-Marie Aubert : Loi de Dieu, loi des hommes. Tournai, Desclée,
1964, 258 p.

La collection du « Mystère chrétien » se spécialise dans la publication d'un
certain nombre de précis théologiques qui, sur certains problèmes particuliers,
constituent d'excellents instruments de travail et de fort bonnes mises au point
concernant l'état de la question. Le présent ouvrage est consacré à la théologie
morale et traite plus particulièrement du sens de la loi, envisagée d'un point
de vue biblique, théologique, ecclésiastique et politique. On ne peut qu'y admirer
l'esprit de synthèse, non seulement de l'auteur, mais encore de la doctrine
catholique en général. Les trois parties de ce précis (la loi en général, les lois
divines, les lois humaines) sont ordonnées autour de treize thèses, elles-mêmes
longuement et logiquement explicitées et complétées chacune par une remarquable

bibliographie qui embrasse aussi bien les Pères de l'Eglise que les
politologues contemporains. Sur le fond, disons simplement que l'on retrouve dans



BIBLIOGRAPHIE 283

ce livre l'ambiguïté du catholicisme romain d'aujourd'hui, tiraillé entre le
renouveau thomiste et le renouveau biblique : traitant de la problématique de
la loi naturelle et divine de la manière la plus traditionnelle et la plus purement
scolastique, l'auteur conclut sur la loi de la croix, « anéantissement des valeurs
humaines, condition de leur résurrection et transfiguration en une mutation
s'opérant dans le renoncement, passage crucifiant de la mort à la vie ». La
théologie catholique, généralement soucieuse de tout sauvegarder, de tout
englober et de tout subordonner, en viendrait-elle à considérer l'échec et la
mort comme une condition — dramatique mais nécessaire — de la résurrection
et peut-être même de la théologie C'est là toute la question.

Gilbert Rist.

Dieter Henrich : Der ontologische Gottesbeweis. Sein Problem und
seine Geschichte in der Neuzeit. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), i960, 275 p.

Les interprètes contemporains de l'argument ontologique, qu'ils le rejettent
au point de vue thomiste ou qu'ils l'approuvent comme expression intelligible
de la foi (notamment Karl Barth), s'accordent pour lui dénier la validité d'une
preuve rationnelle. La conséquence en est qu'ils centrent leur étude sur les

penseurs médiévaux et méprisent les discussions du XVIIe et du XVIIIe siècle
autour de cet argument. Pour Henrich, au contraire, cette preuve ne peut
être réfutée par des arguments logiques, mais son niveau est métaphysique et
gnoséologique ; voilà pourquoi il s'attache (c'est là une nouveauté) à montrer
la remarquable continuité dans l'évolution du problème à l'époque moderne.
La critique essentielle de Kant ne porte pas sur la distinction entre existence
et prédicat, mais sur l'analyse et la réfutation de l'idée d'Etre nécessaire. Cette
critique, définitive, fait ressurgir des problèmes encore sans solution : notamment

celui de la « différence ontologique » (essence-existence).
Jean Villard.

Jacques Duquesne : Les prêtres. Paris, Editions Grasset, 1965,
3I7P-
Le saint ministère se présente inévitablement à deux niveaux : théologique

et sociologique. Sans nier leurs relations, leurs influences réciproques, il faut
soigneusement les distinguer, pour ne pas réduire le ministère à la forme qu'il
prend dans telle ou telle situation historique ou régionale, et pour éviter de
croire qu'une modification même profonde de la sociologie du ministère entraîne
obligatoirement une transformation de la nature du ministère. — L'ouvrage
dont nous parlons se situe consciemment au niveau sociologique. II classe et
apprécie une vaste enquête, faite dans le clergé français contemporain (niveau
presbytéral, et donc ni episcopal ni diaconal) par un laïc, J. Duquesne, ancien
dirigeant national de la JEC, ancien secrétaire général de l'Association de la
jeunesse catholique française, rédacteur du journal « La Croix » et directeur
de la revue « Panorama chrétien ». —¦ Le livre comprend deux parties. La
première s'interroge sur les « nouveaux » prêtres, sur leur place dans l'Eglise
et la société, sur le lieu de leur engagement (nouvelles structures paroissiales,
initiatives d'apostolat, pastorale d'ensemble), sur ce qu'ils ne veulent plus faire
(on est surpris de voir l'importance des rapports, en France, entre les enfants,



284 BIBLIOGRAPHIE

le congé du jeudi, et les jeunes vicaires-« bonnes d'enfants »), etc. La seconde

se demande comment et dans quelles couches sociales ils sont recrutés,
comment ils sont formés, comment ils vivent, comment se fait la répartition entre
clergé séculier et régulier, etc. — Je voudrais très chaleureusement recommander

la lecture de ce livre, écrit avec une affection parfois sévère, avec un respect
sans aucune flagornerie, avec probité intellectuelle, à ceux qui s'interrogent —
et qui ne le ferait — sur la mue sociologique que le ministère doit nécessairement

connaître aujourd'hui. Car il n'y a pas que dans l'Eglise catholique
romaine que l'on connaît le « malentendu fondamental » selon lequel les gens
« viennent nous demander quelque chose et nous voulons leur apporter
Quelqu'un » (p. 73). Ce qu'on espère, c'est trouver dans le clergé de l'Eglise réformée
autant de bonne volonté, de courage, d'imagination, d'attitude oblative que
l'on trouve dans le clergé catholique romain de France, en dépit de ses
indéniables déficits. Une surprise : que dans les perspectives d'avenir du clergé
français on fasse une confiance quasi aveugle au dialogue (p. 293-310) et qu'on
n'imagine pas le martyr. Une perle (parmi beaucoup d'autres, pour prouver
que la lecture de cet ouvrage est aussi délassante qu'instructive) : « La tension
entre les Ordres était parfois telle que certains d'entre eux interdisaient à leurs
membres de parler avec des religieux d'un autre ordre, et d'écouter leurs
sermons. Mais le courant œcuménique atteint, depuis cinquante ans, même les
ordres religieux, ce qui prouve sa force» (p. 271).

Jean-Jacques von Allmen.

Yves M. J. Congar : Chrétiens en dialogue, Contributions catholiques
à l'œcuménisme. Paris, Editions du Cerf, 1964, 567 p. Collection
« Unam Sanctam » n° 50.

Pour marquer dignement le succès et l'importance de la collection « Unam
Sanctam » que le P. Congar dirige depuis qu'il publiait, en 1937, « Chrétiens
désunis » (réédition 1965), ses éditeurs lui ont demandé, pour un volume jubilaire

n° 50, de rassembler ses plus importants articles consacrés aux problèmes
œcuméniques. L'auteur en a retenu vingt-sept parmi les quelque deux cent
cinquante — dont il donne la liste (p. 549-556) — publiés depuis 1931. Il les
a distribués sous six titres de chapitres : Généralités sur le mouvement et le
travail œcuméniques — Etudes (sur les mots confession, Eglise, communion ;

sur l'intercommunion ; sur le schisme Juda-Israël dans la perspective des
divisions chrétiennes ; etc.) — Orthodoxie (avec un important article sur la théosis)
— Anglicanisme — Protestantisme (où Ton trouve entre autres une étude sur
la christologie de Luther, un travail sur Marie et l'Eglise chez les protestants ;

etc.) — Israël (où le P. Congar défend la thèse intéressante que la restauration
d'un Etat juif en Palestine n'accomplit pas les prophéties sur le retour d'Israël,
mais met les Juifs dans une situation politico-sociale qui leur permettra peut-
être de prendre, à l'égard de la messianité de Jésus, une attitude commune,
nationale). Ces six chapitres sont précédés par la conférence sur le « dialogue,
loi du travail œcuménique, structure de l'intelligence humaine » donnée par
l'auteur aux Rencontres internationales de Genève en septembre 1963. —
Cependant ce livre n'est pas précieux seulement parce qu'il rassemble des
travaux dispersés ou enfouis dans des revues d'accès souvent difficile et parce
qu'il rend un témoignage éloquent au rôle joué par le P. Congar dans ce qu'il
n'est pas exagéré d'appeler la conversion de l'Eglise de Rome à l'œcuménisme.



BIBLIOGRAPHIE 285

Il l'est aussi et peut-être surtout par l'esquisse autobiographique dans laquelle
l'auteur trace son itinéraire d'cecuméniste (p. ix-lxiv). Ces pages émouvantes
sur les joies et les souffrances (et quelles souffrances d'une vocation d'avant-
garde, acceptée dans une volonté de loyauté confessionnelle inaltérable, sont
à proprement parler exemplaires. En décembre 1964, lors d'une modeste
cérémonie où, au couvent des Dominicains de Strasbourg, l'on fêtait le grade de
maître en théologie conféré au P. Congar, celui-ci, répondant à la question de
savoir quelle vocation est la plus belle, remarquait : « Chacun a sa vocation,
et c'est celle-ci la plus belle. » Il avait de quoi être fier de la sienne, et ses amis
innombrables ont de quoi être reconnaissants, pour l'Eglise de Dieu, qu'il lui
ait été fidèle. Jean-Jacques von Allmen.

Jacques Maritain : Dieu et la permission du mal. Paris, Desclée
De Brouwer, 1963, 113 p.

L'auteur expose et défend, tout en les corrigeant, certaines thèses du
Court Traité de l'Existence et de l'Existant (Paris, Hartmann, 1947). Comment
résoudre les fameuses antinomies entre innocence de Dieu et toute-puissance
du Créateur, grâce et liberté Dans une perspective thomiste, la clef de la
solution, c'est la « dissymétrie » entre la « ligne du bien » et la « ligne du mal ».

Le bien, c'est l'Etre, et Dieu est cause première de tout ce qui est bon : la
créature n'a aucun mérite. Le mal, c'est un non-être, et c'est la créature qui
en est la cause première, par sa libre initiative de « néantement ». Dieu permet
le mal, ce qui ne signifie ni prédestination ni « décret permissif antécédent »,

mais octroi d'une liberté de refus à des créatures nécessairement faillibles —
et ceci en vue d'un bien plus grand. jEAN VlLLARD

Kostas Axelos : Heraclite et la philosophie. Paris, Editions de
Minuit, 1962, 277 p.

Yves da Mota e Albuquerque : Da physis heracliteana e sua
inexistência. Recife, 1957, 63 p.

Kostas Axelos : Vers une pensée planétaire. Paris, Editions de
Minuit, 1964, 335 p.

Les deux ouvrages de K. Axelos, d'une part sa thèse complémentaire sur
Heraclite, d'autre part un recueil d'articles publiés entre 1952 et 1962, forment
avec sa thèse principale sur Karl Marx (dont nous avons rendu compte ici
même) un triptyque qui a pour thème « le devenir du Monde ». Etudiant « le
déploiement de l'errance humaine », K. Axelos ne s'ouvre pas seulement à

notre temps, mais il interroge le passé et en particulier les œuvres qui ont
fécondé la pensée occidentale. — Ainsi pour rendre « Heraclite parlant »,

c'est-à-dire pour nous présenter sa pensée fragmentaire mais achevée, il procède
à une relecture de l'obscur sage d'Ephèse. Afin d'une part de bien démontrer
l'ampleur de cette pensée, il groupe les fragments et ses commentaires autour
de quelques thèmes qui rendent la totalité de la pensée héraclitéenne. Puis, il
creuse cette pensée jusqu'à démontrer qu'elle ne contemple pas seulement le

devenir, mais se situe dans le devenir du cosmos. Heraclite se place à l'intérieur
de l'être en devenir de la totalité, rejoignant ainsi ce qui semble être la caractéristique

de la pensée planétaire contemporaine selon K. Axelos : « Le penser

Philosophie
contempoRAINE



286 BIBLIOGRAPHIE

fragmentaire d'une totalité en devenir qui se déploie dans le Jeu du Monde. » —
Il est possible, sur ce point, de rapprocher cette interprétation d'Heraclite de
la lecture pénétrante de quelques fragments, travail modeste mais combien
attentif de Y. da Mota e Albuquerque. Ce professeur de Recife s'attache à

prouver qu'il n'y a pas dans la pensée d'Heraclite, au contraire de ce qu'en
pense la tradition, de substratum matériel d'une physis. Le feu n'est pas une
substance, mais un élément d'un devenir toujours en déploiement qui constitue
la réalité dernière. Si Y. da Mota e Albuquerque en conclut à une conception
pluraliste du monde, K. Axelos discerne davantage chez Heraclite une pensée

qui, par-delà la pluridimensionalité du devenir, se réfère en ultime analyse à

l'unité du monde. Celle-ci fonde et achève le devenir. — Or cette unité est
triplement rompue aujourd'hui. Elle fut rompue par le christianisme qui promut
l'intériorité ; puis par la technique, surtout sous la forme extrême du marxisme,
qui introduit dans le devenir du Monde « le principe de la négativité productive » ;

enfin par la vision planétaire du Monde qui nous ouvre des abîmes. Nous nous
trouvons aujourd'hui devant un homme technocrate qui s'affirme dans une
antiphysis, dans l'athéisme et enfin dans un nihilisme cosmique. Après avoir
étudié l'aurore de ce mouvement chez Heraclite, l'aube de cette crise chez
Karl Marx, K. Axelos nous propose un troisième ouvrage où il ébauche le futur
de cette errance, placée sous le signe de M. Heidegger. Les deux premières
parties de ce nouveau livre nous proposent des textes qui élargissent l'analyse
d'Heraclite et incluent dans l'évolution de la pensée fragmentaire l'œuvre de
B. Pascal. Aux études sur Karl Marx, s'ajoute une étude sur Rimbaud, qui
aura vécu poétiquement la crise de la modernité. Dans une troisième partie
s'ébauche la « réflexion planétaire ». K. Axelos nous met en garde tout d'abord
contre les illusions planétaires. La totalité, qui s'ouvre devant nous, peut en
effet nous conduire à la platitude d'un spectacle, à l'indifférence devant un
monde planifié et organisé, à notre passivité dans l'engrenage des techniques
qui pensent résoudre tous les problèmes psychiques par des solutions
physiologiques et techniques. A cette platitude planétaire, il faudrait opposer la prise
de conscience de la mondialité, c'est-à-dire de la relativité de ce que le Monde
montre à l'homme dans ces fragments. Le planétaire n'est pas une totalité,
mais un appel à l'errance dans un Jeu qui nous dépasse, le « Jeu du Monde »

qu'il nous appartient de jouer. — Sans aucun doute cette pensée provocante,
questionneuse et questionnante, est utile. Lorsque K. Axelos ose, contre les
orthodoxies, rappeler que M. Heidegger malgré son erreur nazie et son
incapacité à penser le politique, est le philosophe contemporain le plus apte à nous
ouvrir au Monde, c'est une question qui mérite d'être posée. Les ouvertures
qu'il ouvre sur l'errance erotique ou la platitude du « mythe médical » sont
fascinantes. Cependant ce recueil nous laisse insatisfaits, peut-être parce qu'un
recueil d'articles évite difficilement les redites et le piétinement. Mais aussi

parce que nous suivons mal l'auteur. Dans cette errance, les références à
l'économique sont très limitées. Les dimensions sociales ne sont souvent qu'à peine
évoquées. De sorte que son insistance à faire du travail libéré un jeu nous rend
perplexe. Car le jeu, même sérieux, n'implique-t-il pas toujours une certaine
gratuité et une futilité peu compatibles avec les urgences de la condition
humaine hors de l'Europe D'autre part, la description du planétaire est très
souvent connotée tragiquement. K. Axelos ne se place-t-il pas au « commencement

de la fin », alors qu'on devrait, suivant Ernst Bloch, se placer à « la fin
d'un commencement » Peut-être Heidegger est-il un maître à penser dangereux

puisque K. Axelos avoue lui-même que le maître de Fribourg a donné une



BIBLIOGRAPHIE 287

acception négative à l'errance humaine. K. Axelos ne cède-t-il pas à un
nihilisme cosmique qui ne manque pas de grandeur, mais qui nous semble remonter
à une étude partielle, et européenne, de la mondialité Certes, il serait faux de
se fixer sur ces questions, puisque l'auteur nous annonce un futur ouvrage où
sans doute, à travers les vraies dimensions du « Jeu du Monde », il nous donnera
une vision plus juste de l'errance humaine. Pierre Furter

Raymundo Pardo : Ser y verdad en una teoria evolutiva. Los datos
de la ciencia y el problema del ser. Sexta parte del « Ensayo
sobre los intégrantes racionales ». Y : Primera respuesta critica.
El tomismo corno evolucionismo realista convergente y el empirismo

evolutivo. Estudio comparativo. Buenos Aires, Sociedad
argentina de Filosofia, 1965, ix + 210 pages.

Il est difficile de rendre compte de cet ouvrage, petite partie d'un grand
tout dont nous ignorions l'existence jusqu'à aujourd'hui. M. Pardo qualifie sa
pensée de « théorie non éléatique (évolutive) non classique » ; et il nous rappelle
que, dans la cinquième partie de son grand « essai », il définissait la raison
comme l'ensemble des « intégrants rationnels », ceux-ci étant « tout ce qui
tombe sous l'expérience apercepto-perceptive d'un esprit ». L'intention de l'auteur

semble être la suivante : d'une part, faire l'inventaire et la classification
de tous ces « intégrants rationnels » (qui vont des simples données des sens
au concept d'être en passant par la douleur et la notion d'infini), pour étudier
ensuite les systèmes qu'ils forment et qu'ils ont formés, au cours de l'histoire
comme selon les latitudes, selon les degrés de l'échelle animale ou selon les
âges de la vie. Il serait alors possible, sans faire perdre à la raison sa spécificité,
de comprendre sa liaison avec l'individu en perpétuelle évolution, et avec
l'histoire d'un monde toujours en transformation. Tean-Pierre Borel

Roger Martin : Logique contemporaine et formalisation. Paris,
Presses Universitaires de France, 1964, 230 p.

Cet ouvrage, écrit pour des philosophes, n'est pas philosophique, et ce n'est
pas là son moindre mérite. R. Martin évite soigneusement de s'engager dans
la discussion des problèmes épistémologiques ; il se borne à donner un aperçu
aussi objectif que possible des méthodes de la logique mathématique. Ce souci
de neutralité, qui reste constant d'un bout à l'autre de l'ouvrage, en fait un
excellent manuel d'initiation pour ceux que ne rebute pas un langage
rigoureusement formalisé, mais toujours accessible au profane grâce à un commentaire

exhaustif et à de nombreux renvois. — Du point de vue technique,
l'information de l'auteur est celle d'un logicien professionnel. Son étude repose
sur l'ensemble des textes classiques et sur de nombreux travaux récents ; les
références sont abondantes et précises, et si ce livre vise avant tout à informer,
il constitue aussi une bonne introduction à l'étude des ouvrages originaux,
encore peu accessibles au public de langue française. — Après un exposé
succinct des notions qui définissent le cadre de la logique moderne (système formel,
langue et métalangue) et des questions qu'elles soulèvent (nature du symbole,
etc.), l'auteur établit les différentes propriétés syntaxiques, puis sémantiques
des systèmes formels. Les chapitres VI et VII, qui développent la théorie des



288 BIBLIOGRAPHIE

fonctions récursives et formulent le théorème de Godei et les théorèmes généraux

d'indécidabilité, conduisent à l'examen du problème des fondements et
des rapports entre logique et mathématique. — C'est sur ce dernier point que
R. Martin ouvre quelques perspectives qui intéresseront plus directement le
philosophe. Mentionnons ici un résultat qui nous paraît essentiel, et dont ceux
qui s'essaient encore à construire une philosophie de la logique devraient tenir
compte, quel que soit par ailleurs le jugement qu'ils portent sur l'évolution de
cette discipline : le fait est que sous la forme qu'elle a prise depuis le début
de ce siècle, et qu'on a souvent appelée logistique, pour la distinguer de la
doctrine classique, la logique ne peut plus être conçue indépendamment de la
mathématique ; bien plus, il semble aujourd'hui que cette dernière doive
l'absorber : « La logique ne nous révèle aucune intelligibilité distincte de
l'intelligibilité mathématique» (p. 182). Denis Zaslawsky.

Norbert-A. Luyten, O.P. : Teilhard de Chardin. Nouvelles perspec¬
tives du savoir Fribourg, Editions Universitaires, 1965, 68 p.

Justifiant longuement sa participation au débat suscité par la pensée de
Teilhard de Chardin, l'auteur tente de dégager les lignes essentielles de la
synthèse teilhardienne et d'analyser la manière dont le savant jésuite entend
la mener à chef. Projet grandiose et d'un intérêt incontestable autant pour le

philosophe que pour le savant. Teilhard pose avec acuité et d'une manière
nouvelle le problème des rapports de la science et de la philosophie. Mais cet
ambitieux projet n'est pas soutenu par une rigueur méthodologique exempte
de lacunes graves. Aussi l'auteur invite-t-il les penseurs à reprendre la réflexion
sur cette tâche urgente et à prolonger ainsi l'œuvre de Teilhard, rendant son
effort « fertile pour la philosophie ». Georges Cuénot.

Lydia Gysi : Platonism and Cartesianism in the Philosophy of Ralph
Cudworth. Berne, Herbert Lang, 1962, 163 p.

Après un « voyage à travers l'univers philosophique de Cudworth » (p. 153),
l'auteur indique brièvement comment l'interférence des courants platonicien
et cartésien peut expliquer la complexité et certaines difficultés de cette œuvre.
Il accorde une grande importance à des réalités intermédiaires (forces vitales
inférieures de l'âme, imagination, « Plastic nature ») qui permettent de
surmonter le dualisme cartésien. Tean Villard

Imprimerie La Concorde. Lausanne



Ont collaboré à ce numéro 1966 — IV :

MM. les professeurs Fernand Brunner, Cortaillod (Neuchâtel)
André Rivier, 2, avenue de Montbenon, Lausanne

Daniel von Allmen, Faculté de théologie de Yaounde
(Cameroun)


	Bibliographie

