Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 16 (1966)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HisTOIRE
DE LA
PHILOSOPHIE

BIBLIOGRAPHIE

E. R. Dopps: Les Grecs et lirrationnel, traduit de l’anglais par
Machael Gibson. Paris, Aubier, 1965, 312 p.

Ce livre trés intéressant est destiné au grand public comme aux spécialistes :
le détail des controverses, I'argumentation érudite et les références sont ren-
voyées a la fin des chapitres. Il s’agit de 1’étude des interprétations successives
que les Grecs ont données de certains aspects de 'expérience humaine : la pas-
sion, le réve, la folie, etc. L’auteur montre que les Grecs n’ont pas ignoré l'irra-
tionnel et qu'il y a en eux, comme en nous du reste, un fond indéracinable de
mentalité primitive. L’érudition et la pénétration de l'auteur donnent a cet
ouvrage un prix particulier. L’historien des religions et le philosophe y trouvent
leur compte : des lumiéres leur sont fournies sur le comportement religieux des
Grecs et sur une série de notions philosophiques importantes. L'auteur s’étend
notamment sur ce qu’il appelle d’'un mot sans doute peu heureux : le purita-
nisme, c’est-a-dire la doctrine qui attribue a I’homme un soi occulte d’origine
divine et qui oppose I’ame et le corps. Il en voit I’origine non pas dans ’orphisme,
mais dans le chamanisme sibérien. Ainsi s’expliqueraient les références grecques
au pays des Hyperboréens. L’auteur décrit ensuite d’'une maniére captivante le
développement du rationalisme, dont les sophistes ne sont pas les seuls repré-
sentants, et la réaction qui se dessine a l'époque classique. Platon, devant
I'écroulement des croyances traditionnelles, entreprend une contre-réforme.
Enfin, le goiit de l'irrationnel envahit la civilisation grecque dés le 1T siécle.
Ce phénomene est compris par 'auteur comme une fuite devant la liberté et la
responsabilité nouvelles. Deux appendices, I'un sur le ménadisme et I’autre sur
la théurgie, complétent cet ouvrage instructif et suggestif.

FERNAND BRUNNER.

WERNER JAGER: Die Theologie der friitheren griechischen Denker.
Stuttgart, W. Kohlhammer, 1964, 303 p.

Cet ouvrage contient une série de legons prononcées a 1'Université St.
Andrews, en Ecosse (Gifford Lectures). Elles parurent d’abord en anglais
(1947), puis en espagnol (1952) et en allemand (1953). Notre texte reproduit
cette derniére version sans changement. Comme il s’agit d’une réédition, nous
nous contenterons de signaler les mérites exceptionnels de ces pages. Richesse de
I'information, profondeur de la pensée, clarté de la langue, tout y révéle un
maitre. Conformément a son projet, 'auteur situe les grandes figures de la
pensée présocratique dans une perspective essentiellement religieuse, voir
mystique. Les chapitres sur Parménide et Empédocle sont, a cet égard, des
modeles. Des allusions fréquentes a la tragédie montrent 1'étroite parenté des
esprits et des genres. Le lecteur désireux d’élargir son horizon dans le sens d'une
étude des thémes proprement rationnels abordés par les mémes philosophes
trouvera dans des renvois a divers ouvrages, en particulier au Paideia du méme
auteur, de quoi satisfaire sa curiosité. Mais tel qu’il est, ce livre procurera a
tout esprit ouvert aux grands problémes, au théologien, au philosophe, & 'huma-

niste, un haut enseignement. RENE SCHAERER



BIBLIOGRAPHIE I3I

H. C. BALDRY : The unity of mankind in greek thought. Cambridge,

University Press, 1965, 223 p.

Comment s’est formée en Grece la conscience d'une unité du genre humain ?
Notons d’abord, remarque 1'auteur, que 1’Antiquité n'a connu ni les violences
du nationalisme ni le préjugé de la couleur. Chez Homere, I'’homme apparait
partout identique a lui-méme, qu'il soit grec, troyen, égyptien ou « éthiopien »
(c’est-a-dire negre) ; une vision essentiellement poétique le définit comme
une créature mortelle, douée de parole, mangeuse de pain (et non d’herbe ou
de viande crue), faible et généralement misérable. Avec Hésiode et les premiers
philosophes apparaissent deux nouvelles constantes, la justice et la raison.
En méme temps les voyages (Hérodote) et les progrés de la géographie (Héca-
tée) révelent la différenciation des races, des lois et des coutumes. La médecine
et la nouvelle philosophie (celle des sophistes), cherchent alors a dégager une
unité sous-jacente sous cette diversité, et I’on voit se développer, avec Socrate,
la notion d’'une humanité divisée entre les sages et ceux qui ne le sont pas.
Concernant l’esclavage, Platon et Aristote énonceront des vues intéressantes,
mais assez traditionnelles. Avec les Cyniques apparait 1'idée de philanthropie.
A 1'époque hellénistique, I'individualisme et le cosmopolitisme s’unissent dans
une vision parfois utopique de la communion des hommes sous le signe de
I’amitié (Epicuriens), de la sagesse (Stoiciens) ou de '« humanitas » (Cicéron).
— Cet ouvrage se lit avec profit et agrément. Certaines pages, consacrées a
Antiphon, Crateés, Ménandre, Zénon, développent des vues particuliérement
intéressantes. L’auteur insiste, justement a notre sens, sur la continuité qui
caractérise, sur le plan des idées, le monde antique d’Homeére a Cicéron. On
regrette qu’'une conclusion n’apporte pas la synthése attendue, en ouvrant le

probléme sur ses perspectives d’avenir. L —

JoacHIM KRUEGER : Aesthetik der Antike. Berlin-Weimar, Aufbau-
Verlag, 1964, 600 p.

I1 s’agit d’un recueil de textes esthétiques empruntés a la période antique.
Le choix répond & une prise de position claire : il s’agit de reproduire non pas
des textes métaphysiques, mais des textes esthétiques. L’auteur a ainsi sacrifié
délibérément le Banguet ou Pheédre, avec raison si 'on songe que chacun peut
lire ailleurs ces pages. En revanche, il publie de longues pages empruntées aux
Lots. Aristote et son école se taillent a juste titre la part du lion, mais les Romains
ne sont pas oubliés. Enfin, de longs fragments sont tirés du Traité du sublime du
Pseudo-Longin, ce qui, pour nous qui possédons les ceuvres completes de Boi-
leau, peut sembler inutile, mais ce qui révélera peut-étre un texte classique aux
lecteurs de langue allemande. — Index remarquable, bonnes notes en fin d’ou-
vrage, et notices biographiques. Un instrument de travail remarquable pour
I'étudiant. J.-CLAUDE PIGUET.
RAINER MARTEN : Der Logos der Dialektik. Eine Theorie zu Platons

Sophistes. Berlin, Walter de Gruyter & Co, 1965, 260 p.

Cet important mémoire, qui ouvrit a son auteur les portes de la Faculté de
philosophie de Fribourg-en-Brisgau, suscite la sympathie et l’admiration.
Dés les premiéres pages l'originalité du projet, la sfreté de l'information,
I'importance des problémes soulevés et le souci des nuances dans l'interprétation
des textes retiennent l’attention du lecteur, et l'intérét ne faiblit jamais. La

A

dialectique y est ramenée a trois composantes fondamentales. 1. Elle est



132 BIBLIOGRAPHIE

d’abord un donner et un prendre (d1dévar-AauBavewv), selon 'image des deux
mains qui se tendent 'une vers 'autre dans certaines représentations de vases.
Sous ce rapport, elle remonte & une ancienne exigence de confiance réciproque
(wioTig) dont les poétes nous offrent maint exemple. Cette confiance elle-
méme implique 'observation d’un droit et d’une grdce (dikn - xépic) mutuelle-
ment accordés. Mais voici qu'apparait une étrange figure, formant avec celle du
dialecticien un contraste violent : c’est le sophiste. Non le personnage histori-
quement connu, lequel ne présente qu'un intérét passager, mais la menace
éternelle dont il est I'incarnation funeste. Car la tentative héroique accomplie
par Platon, dans le Sophiste, pour enserrer cet adversaire insaisissable vise
précisément 4 dénoncer, en dehors de toute actualité, le péril de mort que fait
courir a la pensée humaine cet ange des ténébres. Le sophiste, c’est le faux
frére, le traitre, l'antiphilosophe. — 2. La dialectique est ensuite un #»isque
(ToApdv - kivduveverv), dans la mesure oll, renongant aux assurances de la logique
formelle et des démonstrations géométriques, elle s’élance au-dela d’elle-méme
pour remettre en question ses postulats et ses conclusions. Ici, de nouveau, le
sophiste se dresse comme le porteur d’une paideia fallacieuse, comme un maitre
d’erreur et de fausseté, comme l'incarnation du non-étre. Mais une question
redoutable surgit : ce négateur existe. Comment justifier la réalité positive de
ce qui s’oppose diamétralement a I'étre ? Il faut se résigner au paradoxe :
le non-étve est. Le dire du sophiste est?, en tant que logos, il n’est pas en tant que
pseudos. L’erreur, la duplicité, le mensonge, tout ce qui menace la pensée
dans son élan de vérité, participe & la fois de I'étre et du non-étre. — 3. Enfin
la dialectique est un examen raisonné, conduit en toute rigueur, selon les deux
exigences de I’hypothese et de la division dichotomique pour obtenir une vision
d’ensemble. Elle ne se borne pas a enchainer circulairement des questions
et des réponses : elle oriente obstinément sa visée vers une intuition noétique,
qui a le Bien pour objet. Quel est alors le critére qui permet a cette démarche
d’atteindre le vrai en le distinguant du faux ? Ce critére demeure problématique.
I1 se manifeste tantét comme la présence transcendante et proche d’un Intelli-
gible, tantdt comme une lumiére venue d’en haut, tantdét comme une satis-
faction profonde née de la communion des ames entre elles. Mais nulle part il ne
s'affirme de fagon tangible et définissable.— Ces pages, dont un simple résumé
trahit la richesse, mériteraient un examen sérieux. Je me bornerai, faute de
mieux, a dire ici mon accord profond avec les deux théses qui enforment le
point de départ et le point d’arrivée. Il m’apparait certain, mais trop souvent
méconnu, que la dialectique a pris sa source, aux temps archaiques, dans une
exigence de rencontre spirituelle appelant les ames a s’ouvrir équitablement
et généreusement les unes sur les autres. Et je crois aussi, d’autre part, que
cette dialectique demeure toujours insatisfaite au terme des efforts démonstra-
tifs qu’elle accomplit pour atteindre 1'étre en soi. Il en sera toujours ainsi,
sans doute, de toute recherche philosophique digne de ce nom. Quoi qu’il en
soit, le Sophiste apparait comme 1'un des plus vigoureux réquisitoires qui aient
jamais été prononcés contre ces deux ennemis éternels de la pensée : 'erreur

et le mensonge. RENE SCHAERER.

FRrANCO1S LASSERRE : The birth of Mathematics in the Age of Plato.
American Research Council, New York, 1964, 191 p.

Si les noms de Thalés et de Pythagore sont connus de chacun, grice aux
théorémes qui portent leurs noms, c’est a la génération de Platon, et en grande



BIBLIOGRAPHIE I33

partie grace a son impulsion, que I'on doit les fondements des sciences arithmé-
tique, géométrique et astronomique ; les mathématiques modernes se créent
grice aux travaux de Théététe sur les irrationnelles, & ceux d’Eudoxe sur les
proportions et sur les intégrations par méthode exhaustive (a propos du cercle) ;
c’est encore a ce dernier qu’est dii le véritable départ d’une science astronomique
authentique. Leurs travaux serviront de guides aux grands Alexandrins et a
leurs successeurs du XVIIe siécle.

Dans une note liminaire, 1'éditeur nous indique le nom des traducteurs de
cette étude, remarquable a tant de points de vue. Espérons qu’il se trouvera,
sous peu, un éditeur de langue francaise assez avisé pour publier le texte origi-
nal de M. Lasserre ; car il a eu le triple mérite d’exposer avec clarté une question
difficile et controversée, d’offrir au lecteur des textes dont l'original est difficile-
ment accessible, de rendre a Platon le role éminent qu’il a joué dans l'histoire
des mathématiques, ne fiit-ce qu’'en fondant I’Académie, en y instaurant un
enseignement de mathématiques, en inventant la méthode analytique en géo-
métrie qu’il enseigna a Léodamas, et en y attirant des disciples aussi créateurs
que Théétete. Ce volume est indispensable & celui qui veut connaitre l'origine

des mathématiques modernes. ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

Die Metaphysik im Mittelalter. Thr Ursprung und thre Bedeutung,
herausgegeben von Paul Wilpert. Berlin, Walter de Gruyter,
1963, 800 p. Miscellanea mediaevalia, 2.

Le deuxiéme Congrés de la Société internationale pour I’étude de la philo-
sophie médiévale a eu lieu a Cologne en 1961. Ce volume contient les communi-
cations présentées au cours de cette réunion. Au nombre de quatre-vingt-dix
environ, elles sont groupées comme suit : questions générales concernant la
métaphysique médiévale, début de la scolastique, platonisme et néoplatonisme
dans la métaphysique médiévale, Thomas d’Aquin, la philosophie arabe, la
philosophie des franciscains, la fin du Moyen Age, manuscrits et éditions. Il
s’agit donc d’une nouvelle preuve de la prospérité des études médiévales. On
trouve dans ce livre des travaux d’érudition historique, comme celui d'Henri-
Dominique Saffrey sur 1'état actuel des recherches sur le Liber de causis, ou
d’interprétation philosophique, comme celui de Pierre Hadot, qui jette une
lumiére nouvelle sur la distinction de I'étre et de I'étant dans le De kebdomadibus
de Boéce. La richesse et la fécondité de la pensée médiévale ne tiennent pas
seulement a la rencontre qui s’opére en elle de la philosophie et de la religion,
mais encore a l'authenticité de son effort dans les domaines les plus variés :
théorie de la connaissance, morale, droit, politique. Ce livre, nécessairement dis-
continu, mais copieux et plein de substance, donne une idée de I'ceuvre du
Moyen Age dans le domaine de la métaphysique qui est la clé de tous les autres

SavoiIrs. FERNAND BRUNNER.

Joacuim KoppPER: Reflexion und Raisonnement im ontologischen
Gottesbewers. Koln, Universitdtsverlag, 1962, 212 p.

Ce livre présente de l'argument ontologique une interprétation nouvelle
qui a au moins le mérite d’'étre paradoxale : ce n’est pas saint Anselme qui nous
donne de l'argument la conception la plus profonde, mais Sartre. L’auteur
divise en trois groupes les doctrines relatives a l'argument : 1) les doctrines
d’Anselme et de Thomas d’Aquin ; 2) celles de Maitre Eckhart, de Calvin, de



I34 : BIBLIOGRAPHIE

Descartes, de Spinoza et de Leibniz ; 3) celles de Kant, de I'idéalisme allemand
et de Sartre. En passant en revue '’enseignement de ces différents penseurs,
Joachim Kopper nous conduit a la thése suivante : au cours de l'histoire, le
raisonnement par lequel I’absolu se pose lui-méme s’intériorise de plus en plus,
pour s’identifier finalement avec la conscience que I’homme prend de lui-méme
dans le monde sensible. La démonstration est conduite avec rigueur dans une

langue difficile. FERNAND BRUNNER.

JoaQuiNn CARRERAS ARTAU et JEAN TUsQUETS TERRATS : Apports
hispaniques a la philosophie chrétienne de I'Occident. Louvain,
Publications universitaires ; Paris, Béatrice Nauwelaerts, 1962,
200 p.

Par «chrétienne », les auteurs entendent « d’obédience catholique». Le
volume est un recueil de conférences, suivies chacune d’une bibliographie
succincte du sujet. Le lecteur apprend des détails nouveaux sur des figures
connues : Pierre I’Espagnol, I'auteur du meilleur traité de logique formelle du
XIIIe siecle (Summulae logicales) ; Raymond Lulle cité par Descartes dans son
Discours de la méthode, Luis Vivés dont le nom symbolise, entre autres, une
critique du principe d’autorité en matiere scientifique. Dans la prochaine
édition, il conviendrait d’insérer ici une étude sur la pensée de Fray Luis de
Léon dont Alain Guy a souligné I'importance (Alain Guy : La pensée de Fray
Luis de Léom. Paris, Vrin, 1943). Suarez, dont Elorduy signalait, dans un
article non cité ici, le rapprochement avec la position stoicienne dans la théorie
de la connaissance du moi et dans la doctrine de l'universel (Revista de filo-
sofia, Madrid, Afio III, numéros de février-mars et avril-juin 1944), est carac-
térisé par le professeur Tusquets Terrats comme le premier a avoir défini la
philosophie chrétienne par différenciation d’une dialectique au service de la
révélation et d’une philosophie ne tenant pas compte des vérités révélées.
Avec Balmes, le lecteur passe au 19¢ siécle et voit I'ecclésiastique, ayant établi
les principes qui formérent 1’axe de la politique religieuse de Léon XIII, essayer
de mener de front la politique et la recherche philosophique. — La galerie des
philosophes espagnols se termine par les portraits de quelques penseurs contem-
porains : Jean Zaragueta, Xavier Zubiri, Eugenio d’Ors et Munoz Alonso.
Cette série d’études s’achéve en caractérisant la pensée catholique espagnole,
a partir de Suarez, par l'effort vers le concret et surtout vers « le concret vivant
libre et doué de caractére qu’est I'homme : ensuite, pour en tirer une méta-
physique qui dépasse le concret et pour projeter a nouveau vers le concret la
métaphysique qu’on en a tiré ; et tout cela, sans tomber dans le nominalisme,
I'idéalisme transcendental ou le relativisme. »...

ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

D. DURANDI A SANCTO PORCIANO : Quodlibeta Avenionensia tria, cura
P.T. Stella. Zurich, Pas-Verlag, 1965, 332 p.

Cette édition critique est précédée d’une introduction de quarante pages
concernant la tradition manuscrite. Au bas des pages du texte figurent le
références aux ouvrages cités par Durand. Un index des auteurs termine
I'ouvrage. Durand de Saint-Pourgain est célebre pour ses audaces qui scan-



BIBLIOGRAPHIE I35

dalisaient ses confréres dominicains et qui lui valurent des ennuis. Les Quodlibeta
d’Avignon traitent de théologie, de philosophie, de morale, de droit. Comme le
veut le genre, les sujets les plus variés y sont abordés, avec la subtilité propre
au XIVe sigcle. En appendice, on trouve les Correctiones de Herveus Natalis,
le grand adversaire de Durand, dominicain lui aussi et méme le général de
I'ordre a partir de 1318. Hervé passe en revue plusieurs des questions comprises
dans le premier quodlibet. Il fait porter le poids de la discussion sur la premiére
question, relative a la nature des relations au sein de la Trinité. L'enjeu était
important et explique l'attention portée a Durand par ses confréres.

FERNAND BRUNNER.

Etudes sur Descartes. Budapest, Akadémia Kiad6, 1964, 172 p. Stu-
dia philosophica Academiae Scientiarum Hungaricae, 6.

On ne sait rien chez nous sur le cartésianisme hongrois. Ces études sont donc
intéressantes. Elles font surgir notamment la figure d’Apaczai (1625-1659),
auteur d'une Encyclopédie d’esprit cartésien, d’'une Philosophie naturelle et d’un
Manuel de logique. L’'intelligentsia hongroise, formée souvent dans les univer-
sités hollandaises, participa au mouvement cartésien jusqu’au triomphe du new-
tonisme au XVIIIe siecle. Ces études ont l'avantage aussi de faire apparaitre
le cartésianisme sous un jour nouveau : le souci de 'utilité pratique et technique
distingue, aux yeux des auteurs, le cartésianisme de la scolastique et en fait la
valeur. Le « démocratisme gnoséologique » de Descartes apparait aussi comme
un fait favorable, mais la doctrine de dieu (avec un d minuscule), la théorie de
la raison anhistorique et le dualisme tombent évidemment sous le coup de la

critique marxiste. FERNAND BRUNNER

GILLES DELEUZE : Nuetzsche, sa vie, son ceuvre, avec un expose de sa
philosophie. Paris, Presses Universitaires de France, 1965, 95 p.

D’une maniéere aussi claire que condensée, l'auteur réussit ce tour de force
de présenter non seulement les thémes essentiels de la pensée de Nietzsche,
mais la raison d’étre de cette philosophie et sa motivation secréte. Il était
difficile de faire mieux en si peu de pages. Citons ici la conclusion, qu’il faudrait
faire apprendre par cceur a tous les étudiants : « Nous, lecteurs de Nietzsche,
devons éviter quatre contresens possibles: 1) sur la volonté de puissance
(croire que la volonté de puissance signifie « désir de dominer » ou « vouloir la
puissance ») ; 2) sur les forts et les faibles (croire que les plus « puissants »,
dans un régime social, sont par 14 méme des « forts ») ; 3) sur I'éternel Retour
(croire qu’il s’agit d’une vieille idée, empruntée aux Grecs, aux Indous, aux
Babyloniens... ; croire qu’il s’agit d’un cycle, ou d’'un retour du Méme, d'un
retour au méme) ; 4) sur les ceuvres derniéres (croire que ces ceuvres sont
excessives ou déja disqualifiées par la folie) » (p. 37). — L’auteur s’appuie tout
au long sur une distinction qui devrait étre prolongée : celle des philosophies
du jugement et des philosophies de l’estimation, et a ces derniéres appartient

sans contredit celle de Nietzsche. J.-CLAUDE PIGUET



136 BIBLIOGRAPHIE

STANISLAS BRETON : L’Etre spirituel. Recherches sur la philosophie
de Nicolai Hartmann. Lyon-Paris, Emmanuel Vitte, 1962, Col-
lection « Problémes et doctrines », 201 p.

A

Cette monographie est la premiére qui ait été consacrée, en France, a
Nicolai Hartmann. Elle se présente comme un hommage « adressé & un maitre
que nous n’avons point connu, mais que nous découvrions avec joie, dans un
coin d’Autriche, aux beaux jours de la captivité» (p. 8). Le lecteur retrouve
dans ces pages, sérieuses et denses, la fraicheur de ce premier contact. Il était
bon, d’ailleurs, que justice fiit rendue & un penseur plus célébre que vraiment
connu, dont I'’ceuvre considérable rappelle, & certains égards, celle des grands
scolastiques (p. 10). — On sait que Hartmann, prenant vigoureusement le
contre-pied de l'idéalisme post-kantien, refusant de réduire la métaphysique
a une critique, a tenté d’édifier une ontologie de caractére résolument réaliste.
La philosophie exige, selon lui, une soumission inconditionnée de I’esprit a son
objet. L’étre déborde de beaucoup la connaissance qu’on en prend. Nous ne
créons pas les valeurs, nous les éprouvons dans une mesure trés restreinte,
définie par notre condition présente et 1’état historique de notre conscience
(p. 110). C'est donc a partir de I'étre, considéré comme donnée initiale, que la
pensée tentera de se définir. — L’étude de M. Breton se lit avec intérét. L'esprit
critique et la sympathie s’y allient étroitement, et les points faibles de la vaste
tentative hartmannienne sont signalés avec force, moins comme des erreurs
que comme des limites auxquelles cette pensée audacieuse ne pouvait manquer
de se heurter. La structure du systéme est élucidée avec clarté dans sa complexité
parfois déroutante, et des rapprochements suggestifs sont opérés avec Platon,

Hegel, Scheler et d’autres. RENE SCHARRER.

RUDOLF STEINER : La Philosophie de la liberté. Paris, Fischbacher,
1963. 260 p. Trad. G. Ducommun.

Un tel ouvrage échappe a la recension ; car 'on peut étre entrainé par la
pensée de Steiner, mais il est difficile de la « réfléchir ». Malgré les références
historiques, le vocabulaire trompe ; certes chacun comprend ce que l'auteur
entend quand il oppose, par exemple, le monisme au dualisme (p.35), mais il
comprend en gros; car la phrase: « Le monisme, au contraire [du dualisme],
n’envisage que l'unité et efface ou nie I'antinomie existante » lui parait philoso-
phiguement un peu courte. — Et quand Steiner propose, pour lever ’antinomie,
de «descendre dans les profondeurs de notre Ame» (p. 39), chacun suit I'intention
et y applaudit, mais hésite quant a cette « voie tracée » qui n’est justement
pas une voie, mais un projet. — L’intention de philosopher ne fait donc pas
la réalité de la philosophie, quand bien méme cette intention serait réalisée
dans un livre. Il est certain que l'intention de Steiner répond & un veeu assez
général de la philosophie contemporaine, et c’est ce qui en fait la valeur. Mais
le philosophe, s’il est conscient de ce projet, n’apprendra rien de plus en lisant
ce livre. — La traduction de cet ouvrage est excellente.

J.-CLAUDE PIGUET.

PavL NAULIN : L'Itinéraire de la conscience. Etude de la philosophie
de Jean Nabert. Paris, Aubier, 1963, 517 p.

On n’a pas craint d’écrire que Jean Nabert est le « Fichte francais ». Et ce
que l'auteur des Eléments pour une éthique et du fameux Essai sur le Mal doit



BIBLIOGRAPHIE I37

effectivement & Fichte, M. Naulin I'a fait ressortir tout au long du volumineux
ouvrage qu'il consacre a Jean Nabert (1881-1960), dans la collection « Analyse
et Raisons». — Parler de Fichte, c’est évidemment repérer dans l'idéalisme
allemand l’exemple d'une échappée hors du formalisme kantien, et une tenta-
tive de réinsérer une moralité « pure » dans l'itinéraire réel de la conscience.
C’est, aprés une «critique», aller 2 une « phénoménologie » de l'’expérience
morale. — Cette situation fichtéenne est bien celle de Nabert s’engageant sur le
difficile terrain d’une philosophie réflexive de la conscience, donc de la liberté,
pour se soumettre ensuite i 'exigence de repérer l'itinéraire de cette liberté a
travers le concert des situations et des volitions de I’homme. De la relation au
corps, au caracteére, a la société et & autrui, on suit une progression o jamais la
liberté n’est aliénée mais toujours sollicitée par cela méme qui la pourrait nier :
I'inéluctable pesanteur des contingences, telles pourtant qu’elles prennent valeur
par 'acte libre qui s’y lie. Ainsi vient & se constituer non seulement un itinéraire
de la conscience de soi, mais une éthique qui se charge du réel dans des actes qui
pourtant n’épuisent jamais la densité du sujet. — La morale est le mouvement
qui conduit la conscience & toujours plus d’intériorité a travers toujours plus
d’ouverture. Selon Nabert, la vie morale est faite de 1’« alternance d’une con-
centration du moi a sa source et de son expansion dans le monde» — Ce
déploiement de la conscience ne serait que l'indication d’une croissance si
ne l'atteignait, par l'expérience cruciale de l'injustifiable, de l'inacceptable,
la réalité du Mal. Et ce qui pouvait apparaitre comme une alternance d’expan-
sion et de concentration vient & se radicaliser dans le paradoxe de l'affirmation
originaire et du Mal radical. — Lorsque la conscience proteste de tout son
pouvoir contre l'injustifiable, cette protestation s’énonce comme le noyau de
la vie éthique, mais ne peut étre réduite a sa qualité de prise de position morale.
Car cette protestation est l'acte par lequel la conscience s’affirme elle-méme
(affirmation originaire) en méme temps qu’elle affirme l'existence du Mal. Le
Mal n’est donc plus saisi comme un « dehors », mais comme affectant la liberté
a sa source, comme déchirant 1'intégrité du moi radical. — En présence de ce
Mal qui hante la liberté, il n'y a que ’expérience de 1’Absolu qui puisse donner
a ’homme l'assurance que le Mal n’est pas le dernier mot de 'existence, que la
morale débouche sur une « rédemption des consciences les unes par les autres ».
— 11 faut remercier M. Naulin d’avoir apporté dans son ouvrage la marque de
sa fidélité & Jean Nabert par la rigueur et la minutie de 'analyse et de l'inter-

prétation. PHILIBERT SECRETAN.

ALAIN : Esquisses. 1. Pédagogie enfantine. 1963, 126 p. — II. La
conscience morale. Paris, Presses Universitaires de France, 1964,
101 p.

Sous le titre d’Esquisses, 1’éditeur entreprend la publication de quelques
cours d’Alain ; la collection comprendra encore : 1I1. La recherche du bonhewur ;
IV. Psychologie. — Le tome I reproduit, sans retouche, les préparations d’'un
cours donné en 1924/25. Si les idées maitresses sont les mémes que celles des
Propos sur I'éducation, I'ordre est différent: plus systématique (d’abord une
psychologie, puis une sociologie de I’enfant), laissant apparaitre la construction
abstraite. Le style (il s’agit de simples notes, que le professeur développait
ensuite librement) frappe par sa densité, sa vigueur, sa fraicheur. — On peut
en dire autant du tome II (préparations d’un cours donné en 1930/31), qui



138 BIBLIOGRAPHIE

laisse de coté tous les aspects sociaux de la morale pour saisir la moralité a
sa source : l'intimité de la conscience ; c’est dans la solitude, en voulant étre
soi et en croyant en soi, que '’homme trouve I'universel — paradoxe kantien,
comme est aussi kantienne I'intention de fonder, sur la « moralité secrete », une
¢ religion secréte », ol les vertus sont plus importantes que Dieu.

JEAN VILLARD.

JuLEs CARLES : Teilhard de Chardin. Paris, Presses Universitaires
de France, 1964, 140 p. Collection « Philosophes ».

De lecture agréable, cette initiation plaira pour sa clarté et pour le choix
judicieux des extraits qui commentent adroitement le texte. Précédé d’'une
rapide esquisse biographique, 1’exposé doctrinal présente la pensée teilhardienne
comme celle d’'un physicien (au vieux sens grec), qui étudie le phénoméne pour
y découvrir d’'une part I'hypothése autour de laquelle 'univers s’ordonne, et
d’autre part les conditions du progrés tel qu’il s’offre au regard du savant.
L'’épine dorsale de cette philosophie cosmique est pour l'auteur la loi de com-
plexité-conscience (a laquelle il restitue d’ailleurs le nom parfaitement exact
de loi de «compression-compétition-complexité-conscience »), relayée a son
sommet par les affirmations de la foi chrétienne sur le Corps Mystique. On
regrettera cependant qu’aucune attention n’ait été apportée & différencier les
niveaux de la pensée teilhardienne, de sorte que son enracinement mystique,
son apport philosophique (sur la personne, l'action) et son actualité scienti-
fique (I'énergétique) disparaissent au profit de sa structure biologique.

MARc FAESSLER.

EMILE RIDEAU : La Pensée du Pére Tetlhard de Chardin. Paris, Edi-
tions du Seuil, 1965, 590 p.

Encore un livre sur Teilhard ! Mais reconnaissons-le, il vient combler une
lacune et fournir aux études ultérieures un instrument de travail qui se révélera
rapidement indispensable. C’est un fait maintenant acquis que la pensée teilhar-
dienne s’est constituée autour d’axes de progression étagés a des niveaux de
profondeur différents, ol les ordres sont moins télescopés qu’ordonnés par une
intuition centrale qui se diversifie en autant de réfractions conceptuelles. Une
étude synthétique et globale, qui rassemblat la totalité des aspects de cette
ceuvre difficile, était donc nécessaire, sans pour autant qu’elle passat sous silence
la genése chronologique des notions et catégories teilhardiennes. En une for-
mule habile, le P. Rideau a surmonté la difficulté : un texte dense, incisif, précis,
émaillé de remarques pertinentes qui n’excluent pas la critique, synthétise la
pensée de Teilhard dans l'ordre de l'histoire, de la cosmologie, de I'anthropo-
logie, de la théologie et de la spiritualité ; ce commentaire renvoie a d’abon-
dantes notes qui rassemblent par ordre chronologique les principaux textes
(souvent inédits) de Teilhard sur le sujet traité. Collaborateur de I'’Action popu-
laire, ancien prétre-ouvrier, le P. Rideau a été particuliérement sensible a
I'aspect dialectique et a I'importance du passage par la décision existentielle d'une
liberté enracinée dans son passé biologique, dans ce qu’il est permis d’appeler
« 'optimisme dramatique » de Teilhard. Et I'auteur de relever avec justesse que
c’est curieusement dans sa théologie que Teilhard s’est montré le moins dialec-



BIBLIOGRAPHIE I39

tique, qu’il y aurait lieu d’insister davantage sur le role du Saint-Esprit, sur le
passage du vieil homme a I'’homme nouveau, sur la tension qui subsiste entre
I'histoire et le Pléréme, nature et grice ne pouvant étre conjoints en une méme
affirmation. C’est la premiere fois que nous voyons l'apologétique teilhardienne
qualifiée de signe qui n’a sa réalité que dans la foi (p. 122), et que I'histoire
d’Israél, en tant que type du rapport dramatique entre 'homme et Dieu, est
proposée comme « clef de I'histoire universelle » (p. 126). Nul doute que ce livre
ne marque la fin des grandes études synthétiques sur Teilhard. Mais ses sugges-
tions (par exemple a propos du concept de matiére qui synthétiserait chez
Teilhard les notions platonicienne, aristotélicienne et cartésienne) ouvrent par
contre I'ére des travaux plus spécialisés, s’inspirant des structures teilhardiennes
pour les approfondir et les dépasser. Un seul veeu : qu’on veuille bien enrichir
la prochaine édition d'un index des noms et d’une table analytique !

Marc FAESSLER.

JACQUES MADAULE : Initiation a Teilhard de Chardin. Paris, Editions
du Cerf, 1963, 143 p. Collection « Tout le monde en parle ».

Modeste et excellente biographie. Sans grandiloquence J. Madaule retrace
les étapes douloureuses du combat de Teilhard contre les peurs et les étroitesses
de ceux qui n’osent mesurer les dimensions du Mystére divin. « Pierre Teilhard
de Chardin fut d’abord... un mystique, un homme appelé depuis ’enfance a
I'Unique nécessaire... dont la flamme devait éclater aux esprits avec une force
d’autant plus singuliére qu’elle avait été plus longtemps et plus sévérement
comprimée. » (p.94 s.) L'auteur décrit avec finesse ce qui fait & notre jugement
I'immense intérét de Teilhard, indépendamment des résultats auxquels il
parvient, a savoir 'audace tranquille qui animait ses recherches. « Léve la téte
Jérusalem » s’écriait-il (Milieu divin, p. 207). Il y avait de la naiveté chez Teil-
hard avec quelque chose de Don Quichotte. C’est pourquoi d’ailleurs il réveille
les enthousiasmes d’'une génération de sceptiques et de fatigués. Un éveilleur,
Teilhard l'est a coup sfir. Mais qu’il soit le prophéte de notre temps, la lumiére
dans nos ténebres, et qu’il suffise de systématiser sa pensée pour conduire le
monde & l'unité (p. 138s.), cela préte pour le moins a discussion. Peut-étre
méme faudra-t-il un jour résister a quelque intégrisme teilhardien ! Il va sans
dire que 'ouvrage de J. Madaule ne tombe pas sous le coup de ce jugement et
qu’il est en tout point recommandable par sa simplicité chaleureuse a tous ceux
— s'il en existe encore | — qui ne connaissent pas encore Teilhard.

Eric Fucsas.

MAXIME GORCE : Le Concile et Teilhard. L'éternel et I’ humain. Neu-
chatel, Editions Messeiller, 1963, 210 p.

M. Gorce aime avec passion Teilhard, «l’actuel Jean Huss; quasi-Pascal,
émule de saint Thomas d’Aquin, moderne saint Albert-le-Grand en méme
temps que nouvel Abélard...» (p.22). L’amour aveugle quelquefois ! Malheur
a quiconque n’adore pas l'objet aimé: c’est un Trissotin, un Diafoirus; il
n’est plus bon qu’a étre jeté dehors, désormais membre de l'affreuse tribu des
intégristes, existentialistes et bibliolatres de tout poil. — Est-il nécessaire pour
exalter Teilhard de traiter Sartre de « sous-développé existentialiste » (p. 115),



I40 BIBLIOGRAPHIE

Merleau-Ponty d’« hésitantialiste a la philosophie vide» (p. 85), Bultmann
d’« homme a la mode... qui avoue que sa Bible est mangée aux mythes » (p. 167) ?
Crespy a droit aux louanges, encore que « (il) juge peut-étre trop Teilhard
d’apreés sa seule Bible » (p. 166) (on appréciera l’adjectif possessif!) — Cepen-
dant il a manqué a Teilhard de tenter une nouvelle preuve de Dieu; il n’a dit
que : «Dieu doit s’incorporer a sa création »,1a otiil aurait fallu dire avecl'auteur:
« La création ne peut exister qu’en étant incorporée en Dieu comme un objet
est incorporé au sujet quile pense ». (p. 85). Quant a cette phrase (p. 171): «sila
Bible est, aprés la raison fille de Dieu, une pierre de touche de nos croyances, on
ne réussit pas a se nourrir avec cette pierre de touche », I'auteur comprendra
qu’elle nous paraisse un peu désinvolte, pour ne pas dire plus...

Eric Fuchs.

MADELEINE BARTHELEMY-MADAULE : Bergson et Teilhard de Chardin.
Paris, Editions du Seuil 1963, 687 p.

Teilhard de Chardin est un théologien avec qui il vaut la peine de dialoguer :
Crespy et le P. de Lubac nous l'avaient montré ; c’est un savant de grande
classe : cela était bien connu et les travaux de Piveteau l'ont mis en évidence.
Mais Teilhard est-il un philosophe ? La plupart des commentateurs avaient
quelques réticences a lui décerner ce titre, a cause sans doute de I'usage décon-
certant qu'il fait de certains mots (qu'on songe par exemple a « phénoménolo-
gie » 1). Le propos de I'admirable livre de Madame Barthélémy-Madaule est de
reprendre sérieusement cette question, en s’inscrivant d’un bout a 'autre de son
étude a l'intérieur du projet teilhardien et en en dévoilant le jaillissement pro-
fond. Avec une probité exemplaire — la probité méme du véritable univer-
sitaire — elle suit la courbe convergente — convergente au prix de quels
efforts — de la double intuition teilhardienne, du sens naturel de la Plénitude
('amour des pierres !) et du sens surnaturel du Divin. Il nous est impossible de
résumer un ouvrage d’'une telle ampleur. Disons simplement qu’il est une
remarquable présentation de l'intention et du contenu de 1’entreprise de Teil-
hard. Bergson, quant a lui, a droit a une place plus modeste, quantitativement
s’entend. Contentons-nous d’évoquer la conclusion a laquelle parvient 'auteur :
si étre philosophe, « c’est prendre sur I'homme et le monde une certaine attitude
que 'on est capable de structurer par les voies de la lumiére naturelle » (p. 621),
alors Teilhard est un philosophe. Il ne l'est pas au sens technique du terme
— lui-méme s’en défendait — puisqu’il s’est voulu avant tout un savant et un
prétre. Mais sa vision comporte des moments, dont le moment philosophique,
« médiateur entre le moment scientifique et le moment d’épanouissement total
de la vision mystique » (p. 624). 1l remplit le programme méme que Bergson
assignait a la philosophie : nous élever au-dessus de la condition humaine.
Mais — et cet avertissement vient a son heure : « Ne nous laissons pas masquer
Teilhard par ceux qui répétent Teilhard. Sa pensée est philosophique, parce qu’il
demeure toujours en elle, au plus assuré de ses démarches, le sens de la question
fondamentale a reposer sans cesse.» (p. 625.) C’est dire que la comparaison
avec Bergson, le philosophe de métier, est possible ; elle se révélera d’autant
plus riche qu’on la situera au niveau des intentions respectives des deux pen-
seurs. Tous deux prennent au sérieux I'héritage scientifique du XIXe siecle, le
siecle de Darwin et de 1'évolution. Pour dégager la signification spirituelle de
I’évolution, Bergson critique 1’évolutionnisme mécaniste et prend appui sur le



BIBLIOGRAPHIE I41

terrain de la psychologie et de la durée. Il faut lire le réel 4 travers la conscience.
- La pensée est animée d’une intention synthétisante, mais pour le moment,
elle ne peut viser cette synthése qu’au travers d’analyses. La philosophie récuse
la synthese. Dans le méme contexte Teilhard voit mieux que Bergson que la
matiére elle-méme est évolutive; aussi pour lui l'intériorité ne sera-t-elle
pas le royaume exclusif de la métaphysique, mais bien le point de départ de
toute 'unité phénoménologique et ontologique étendu a I’ensemble de I’Etre.
En définitive si Bergson pense que l'inachévement de 1'Etre interdit de saisir
en lui 'unité, Teilhard pense qu’un tout inachevé peut étre saisi et construit
totalement, par une syntheése-hypothése provisoire. — Ces quelques bréves
notes ne suffisent pas a dire I'intérét du trés beau livre de Mme Barthélémy-
Madaule qui devra étre lu par tous ceux qu’intéresse — ou inquiéte — le projet
teilhardien. On pourra certes se demander si ce « plaidoyer pour le temps de la
synthése » n’est pas prématuré, et il se pourra en définitive que les théologiens
se sentent plus proches de Bergson que de Teilhard ; il n’en reste pas moins que,
plus que jamais, Teilhard est un interlocuteur valable, dans la mesure en
particulier, et pour nous décisive, ot il nous contraint & un réexamen du projet

théologique. Eric Fucas.

EpouArp LE Rovy : Essai d’une philosophie premiére. L’ exigence idéa-
liste et l'exigence morale. Paris, Presses Universitaires de France.
Tome I, La Pensée, 1950, 442 p. Tome 11, L’ Action, 1958, p. 443-
88o.

Cette méditation, d’une exceptionnelle ampleur systématique, reproduit la
rédaction du dernier cours prononcé par le successeur de Bergson au Collége
de France durant I'année scolaire 1940-1941. Elle peut étre a juste titre considé-
rée comme le testament philosophique d’Edouard Le Roy. La pensée s’y déve-
loppe selon I'ordre d’une progression unique, puisant dans 1'évidence intuitive
du cogito cartésien, la certitude que la Pensée est coincidence avec la vérité
de I'Etre, découvrant dans la pratique de la pensée-action l’orientation wvéri-
fiante qui tient lieu de valeur universelle, présentant le monde comme le déploie-
ment d’une mystérieuse Pensée cosmique, et culminant enfin dans l'effort de
libération qui entraine la liberté, par-dela la fin idéale que garantit ontologique-
ment le caractére absolu du commandement moral, a trouver son principe pre-
mier d’existence dans la personnalité divine. Mais ce dessein général de I'ceuvre
se diversifie en une succession dialectique ol la précision des analyses de détail
vient étayer la sfireté de I’ensemble. Un premier moment va retracer la réduc-
tion de l'étre 4 la pensée. L’exigence idéaliste nait de ce que toute opération
définissante de la pensée la présuppose. Ainsi 'ascese du doute méthodique
permettra-t-elle & ma pensée de se saisir comme affirmation initiale, comme
exigence qui me fait participant de cette motion créatrice, de cet élan de pro-
grés infini qu’est la Pensée « in qua vivimus, et movemur et sumus». L'idéa-
lisme ainsi cong¢u n’est ni un subjectivisme, ni un systéme de concepts, mais une
tendance a la lumiére totale, a la pensée-action, dans laquelle la dualité sujet -
objet doit étre dynamiquement congue comme un devenir progressif. La nature
est dans I'esprit qui se voit lui-méme en elle. Dire avec le réalisme que la pensée
doit conquérir un donné brut, hétérogéne a elle-méme, c’est méconnaitre que
la vie spirituelle est durée, donc mémoire, c’est-a-dire qu’il y a toujours imma-
nence de son passé dans son présent et que, s’il y a un objet, ce ne peut étre



I42 BIBLIOGRAFHIE

que la connaissance qui devient objet pour elle-méme par le dédoublement de
la réflexion. En fait, 'idéalisme d’Ed. Le Roy pourrait aussi bien s’appeler un
réalisme de l'esprit, pour autant que 'on entende la notion commune de réel,
comme ce qui, relativement a chaque plan de pensée individuelle, demeure
inexhaustible et ne peut étre que regu. Réalité — et l'exigence scientifique du
caractére d’invariance le montre bien — est identique a vérité. Et le vrai n’est
autre que la valeur. Ainsi s’enchaine le second moment de la dialectique
idéaliste : passage de la pensée a la valeur. Il nous faut replonger dans l'intuition
premiére du cogito, qui est I'acte dans lequel la connaissance coincide avec l'acte
générateur de la réalité. La pensée se trouve donc justifiée par sa démarche
méme, par sa quéte de la vérité a travers les divers degrés de conscience. La
réalisation est vérification. Mais cette réalisation s’entend d’abord du premier
principe lui-méme, qui se déploie dans le spectacle du monde extérieur. Il
s’agit — troisi¢éme moment de l'idéalisme fondamental — de décrire, sans pou-
voir I'épuiser, une dialectique de la nature. On reconnaitra dans ces pages les
influences de Bergson (la matiére, caractérisée par la science comme change-
ment, peut étre concue métaphysiquement comme habitude) et surtout du
P. Teilhard de Chardin (reprise du « dedans des choses » dans la notion d’'inven-
tion, importance du phénomeéne humain). Toute philosophie de la nature se
heurte au fait de l'individuation, c’est-a-dire au probléme de la liberté. Ce
quatriéeme moment de la réflexion idéaliste, trouvera sa solution dans une
conception de la liberté comme rapport du moi concret a I'acte qu'il accomplit,
comme réalisation par I’étre humain de sa nature supérieure. La liberté spiri-
tuelle est dynamique, tendance a se dépasser elle-méme vers une parfaite unité
rationnelle, vers le régne d’une pensée-action compléte et autonome oli '’homme
trouve sa véritable humanité. La liberté est pouvoir d’invention, échappant
ainsi au déterminisme dans un acte de position créatrice qui éclaire son devenir.
En elle, paralléelement a I'exigence idéaliste issue du cogito, surgit 'exigence
morale, deuxiéme face de cette exigence premiére qui gouverne toute 'activité
spirituelle. Découvrir au sein de ma volonté l'immédiateté d’'une volonté pro-
fonde qui ne fait qu'un avec I'élan créateur de la vie en nous, constitue le
cinquiéme moment de cette méditation qui culmine dans la recherche d’un
au-dela de la volonté, qui en puisse étre le fondement et le principe de vie.
Dieu est ainsi discerné comme exigence créatrice de vie spirituelle. Affirmer le
primat de l’exigence morale, c’est en cela que consiste 'affirmation de Dieu,
principe ineffable de 1’étre, source ol nous puisons notre propre réalité et qui
est en nous inspiration réalisante. Mais s’il se manifeste & nous par sa fonction
personnalisante, s’il est, par rapport a nous, source de personnalité, Dieu doit
étre déclaré lui-méme personnel (ou si 'on ceéde aux néologismes«, hyper-
existant» et « supra-personnel »), 4 la fois immanent (parce que connu en nous)
et transcendant (parce qu’exigence de réalisation indéfiniment progressive). —
On pourra rester réservé en face de ces theses théistes fondées sur I'immeédiateté.
On ne pourra leur dénier une certaine grandeur. Reste cependant que deux
problémes fondamentaux ne semblent pas avoir trouvé de réponse décisive :
la matérialité (la solution plotinienne proposée ne peut emporter 'adhésion)
et le rapport de chaque pensée a la Pensée (autour duquel subsiste une certaine
épaisseur de mystére). Mais il faut lire ce testament philosophique, qui par-dela
I'héritage de Bergson, s’enracine dans la tradition réflexive cartésienne, et vaut
surtout par sa précision épistémologique et sa haute exigence spirituelle.

MArRc FAESSLER.



BIBLIOGRAPHIE 143

PIERRE SMULDERS : La vision du monde de Teilhard de Chardin. Essat
de réflexion théologique, Paris, Desclée de Brouwer, 1964, 276 p.

Ce livre, traduit du hollandais, veut exposer objectivement les conceptions
de Teilhard de Chardin, mais aussi les confronter avec la doctrine catholique
traditionnelle et examiner la possibilité de leur intégration a cette dernlere.
L’auteur admire Teilhard, mais n’est pas un partisan aveugle de sa doctrine. 11
cherche au contraire a avertir et a diriger les lecteurs du penseur frangais. Aprés
une biographie au cours de laquelle il aborde déja d’importantes questions
d’interprétation, par exemple celle de savoir si Teilhard est concordiste, I’auteur
traite en trois parties de la marche du monde de la matiére primitive a I'homme,
de la voie de I'’humanité, et de la spiritualité nouvelle : Dieu dans le cosmos.
Dans la premiére partie, il s’efforce d’éclairer les questions relatives a la création
dans le systéme de Teilhard, en particulier la création de I’dme spirituelle. Dans
la deuxiéme partie, il pose la question du panthéisme de Teilhard et écarte ce
soupgon. Il examine aussi I'interprétation teilhardienne du mal et se montre ici
plus réservé (voir par exemple p. 149-150). Dans la troisiéme partie, l'auteur
rencontre peut-étre moins de difficultés. La spiritualité teilhardienne lui parait
authentique et recommandable ; il la situe par rapport a d’'autres types de
spiritualité et en redresse aisément les interprétations erronées. Cet ouvrage
sort du commun des écrits consacrés a Teilhard. Il est dit & un homme versé dans
les questions de doctrine, qui juge, mais avec sympathie et sans sévérité, un
confrére qui fut un homme de science, un apologéte et un spirituel, plutét

qu’'un théologien et un philosophe. FerNAND BRUNNER.

CHARLES BAUDOUIN : Christophe le Passeur. Paris, La Colombe, 1964,
238 p.

Voici le testament spirituel d’un penseur dont la pénétration, la culture et
I'élévation furent exceptionnelles. Bien rares sont les hommes dont ’humanisme
est controlé, fécondé, a la fois par la réflexion philosophique et par I'intuition
psychologique, voire méme la connaissance de l'ame humaine telle que la
posséde seul le clinicien le plus averti, au soir d'une longue vie riche d’observa-
tions multiples et de méditation. — Le « Passeur d’Ames» dialogue avec les
grands types humains: Don Quichotte, Hamlet, Faust, Don Juan, le Juif
errant, Méphisto, Zarathoustra (celui de Nietzsche). Des questions se posent a
lui, toujours plus lancinantes, sur le sens de son action, sur la valeur de sa voca-
tion. C’est alors la confrontation avec 1I’Absurde, ot I'on voit combien Charles
Baudouin a pris Camus au sérieux, comme il se doit. Jusqu’au jour ot I’Enfant
divin sauve le Passeur de son état de prostration. — « Le sens du monde est le
sourire d’'un Enfant » affirme Charles Baudouin, dont le testament spirituel

, \ . . )
s’achéve sur la devise de Faust : Plus outre ! CurisToraE BARONL.

Francois DAGOGNET : Gaston Bachelard. Paris, Presses Universi-
taires de France, 1965, 116 p. Collection Philosophes.

Exprimons d’abord un veceu pour la prochaine édition : puisque l'auteur
parle de la vie de Bachelard, ne conviendrait-il pas d’indiquer sa merveilleuse
intimité avec sa fille Suzanne qui partagea, dés qu’elle fut en age de les com-
prendre, tous les combats qu’il mena ?



I44 BIBELIOGRAFPHIE

Tout en évoquant les multiples aspects de la riche personnalité de Bache-
lard (épistémologue, historien des sciences et poete), l'auteur sait en dégager
I'unité d’inspiration dans une philosophie de I'énergie.

Pour M. Dagognet, la philosophie bachelardienne est un idéalisme militant,
éloigné des écueils du réalisme ; avec lui, en effet, plus de lutte entre une matiére
réfractaire et une pensée conquérante, attendu qu’on ne saurait distinguer 1'idée
et la réalité qu’elle crée (p. 57). A notre point de vue, il y aurait plutét, dans la
pensée bachelardienne, une dialectique permanente entre des tendances idéa-
listes et d’autres, réalistes. Les premieres sont indiquées par nombre de passages
(entre autres, celui cité par M. Dagognet : « Un courant alternatif entretenu
n’est pas un phénomeéne, c’est une technique d’organisation de phénomeénes... »)
tandis que les secondes s’affirment dans la conception que la connaissance se fait
par approximations successives, toujours plus vraies. S'il y a approches succes-
sives, c’est qu'il existe un Quelque chose, situé au-deld de l'adéquation entre
I'idée et la réalité qu’elle crée, dont le savant s’approche toujours plus... Quvrage
bien fait, qui offre au lecteur un fil conducteur pour s’initier a 1’ceuvre bachelar-

dienne et lui donne envie de la lire.
ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



Ont collaboré a ce numéro 1966 — II:

MM. les professeurs Ferdinand Gonseth, 12, chemin du Muveran, Lausanne
André Caquot, 20, avenue Saint-Marc, Massy (S.-et-O.)
Pierre-André Stucki, 64, rue Beaumont, Bienne



	Bibliographie

