
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1966)

Heft: 6

Nachruf: In memoriam : Émile Brunner (1889-1966)

Autor: Grin, Edmond

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IN MEMORIAM

EMILE BRUNNER

(1889-1966)

Bien que le dogmaticien de Zurich ait énormément écrit, il n'est
pas très difficile de donner une vue d'ensemble de sa pensée. Grande
richesse, certes, dans ses nombreux ouvrages, articles et brochures ;

mais toujours grande clarté. Et pour peu que l'on s'applique à situer
chacun de ses maîtres livres dans les circonstances particulières de
leur publication, on se rend nettement compte du lien étroit et vivant
qui les rattache les uns aux autres.

Impossible de comprendre vraiment cette pensée théologique si
on ne porte pas son attention, d'abord et longuement, sur la personne
de ce remarquable professeur. C'est vrai de tout penseur, sans doute,
mais très particulièrement de celui qui nous a été repris il y a peu
de mois. Au reste, dans l'esquisse autobiographique parue dans la
revue Reformatio en décembre 1963, le théologien zuricois attache
grande importance à cette relation intime entre les diverses étapes
de son épanouissement intellectuel et les événements successifs qui
ont marqué son existence. A ses yeux, un théologien qui se raconte
lui-même se livre nécessairement à une méditation sur la Providence
divine, qui va son chemin à travers les refus et les acceptations de
ceux qu'elle « porte » jour après jour.

L'œuvre d'Emile Brunner plonge ses racines dans ses origines
paysannes. On n'écoutait pas sans émotion, et on ne Ht pas aujourd'hui

sans saisissement l'hymne de reconnaissance de l'ancien pasteur
d'Obstalden à l'adresse du Dieu qui, en le faisant naître Suisse, a
fait de lui le citoyen d'un pays très particulier : la plus ancienne
république du monde qui a su unir d'heureuse façon le principe
fédéraliste de la « Genossenschaft » paysanne et le principe de la démocratie

parlementaire ; qui est parvenue à faire sa part à l'autorité
et à la liberté, à l'intérêt de chacun pour la chose publique et au
respect de l'individualité ; qui constitue un vrai « microcosme européen

» au point de vue confessionnel, social et culturel. Il avouait



390 EDMOND GRIN

sans honte avoir mis du temps à découvrir ces valeurs uniques. C'est
l'examen attentif des tendances politiques et sociales contemporaines
qui lui a ouvert les yeux. Le chrétien Brunner le sait, nous n'avons
pas ici-bas de cité permanente ; l'Evangile, qui parle du Royaume
de Dieu, ne nous donne pas la solution du problème social. Et il a
décelé la tragique erreur de notre temps : croire que des institutions
sociales « justes » préparent mieux la venue du Royaume que les
décisions profondes de chaque individu. Assurément nous devons,
nous chrétiens, agir dans l'esprit du Christ aussi sur le plan social
et politique. Mais, même dans les conditions les plus favorables, sur
ce plan-là l'exigence de l'amour fraternel se réalise toujours de façon
très fragmentaire seulement. Elle s'exprime beaucoup mieux, par
contre, dans le contact d'homme à homme.

Cette conviction, née d'une constatation, est devenue essentielle
dans sa vision du monde. C'est pourquoi il a placé au premier rang
de toutes les valeurs la vie individuelle, et par voie de conséquence,
dans le domaine collectif les communautés « personnelles » : mariage,
famille. Depuis tout jeune, alors qu'il ne soupçonnait rien encore
de l'éthique sociale, Brunner a considéré la famille comme le cœur
même de notre existence concrète. La connaissance de Dieu, en tant
que fondement de la communauté, faisait pour lui partie intégrante
de la « maison ». Cette maison, un temple, dont le père de famille est
le prêtre. Cela il l'a compris en regardant vivre son propre père qui,
simple instituteur primaire, voyait dans son « métier » une vocation,
et en faisait un culte rendu à Dieu. A ses côtés la mère, une femme
de prière, qui, au moyen d'une bible fatiguée, introduisit son fils
dans « l'histoire sainte », posant ainsi sans le savoir les bases de la
« théologie brunnerienne ». Grâce à cette action bénie, la famille entre
en relations avec Christophe Blumhardt, dont l'influence sera décisive

sur le futur théologien. Derrière l'homme de Bad Boll, ses

disciples Kutter et Ragaz. Ce dernier, entraînant après lui toute une
cohorte de pasteurs suisses, adhère au parti social-démocrate, pour
se solidariser avec les ouvriers. Toutefois — Brunner l'a souvent
relevé — ce socialisme religieux se sépare nettement du marxisme :

son centre, une personne, le Christ ; son ressort, l'espérance du
Royaume de Dieu. C'est cette théologie-là, bien plus que le libéralisme

en vogue, qui a attiré, puis gagné l'étudiant zuricois. Assurément

les maîtres de la faculté d'alors, un Schmiedel, l'homme de la
critique biblique rationaliste, un Walther Köhler, le partisan convaincu
de Troeltsch, donnaient à leurs étudiants un bagage scientifique de
valeur. Mais jamais l'idéologie particulière liée à la science théologique
de ces savants ne parvint à ébranler, chez Brunner, les assises

christologiques sur lesquelles s'élevait le socialisme religieux d'un
Blumhardt.



IN MEMORIAM EMILE BRUNNER 39I

De très bonne heure — et cela explique l'évolution de la pensée
de Brunner — notre théologien aspire à la découverte d'une formulation

satisfaisante, adéquate, scientifique peut-on dire, de sa foi. Il
se penche avec passion sur les problèmes de la logique. La critique
kantienne de la connaissance, et la « philosophie du jour » (la
phénoménologie de Husserl) le mettent comme en transes. Cela fait
comprendre le choix du sujet de sa première publication : Das Symbolische

in der religiösen Erkenntnis (1914, il n'a que vingt-cinq ans).
Dans cet ouvrage, on sent nettement l'influence husserlienne. Mais,
s'il est fier que le grand penseur lui écrive : « Vous m'avez mieux
compris que la plupart des critiques contemporains », il ne cesse pas
d'admirer Kant et son œuvre critique de tout premier ordre. Son

grand ami Heinrich Barth — à un an près exactement son contemporain

— le renforce dans sa certitude. « J'ai toujours été plus proche
de Heinrich Barth que de son frère aîné Karl », disait-il parfois avec
un sourire.

Si la philosophie l'attire, elle ne l'absorbe pas tout entier pourtant.

Les problèmes d'économie sociale occupent une grande place
dans ses réflexions. Il lit Herkner («Die Arbeitsfrage»), Sombart
(«Der Kapitalismus»), et entend avec joie Adolf Wagner à Berlin.
Néanmoins, pour un temps, ces préoccupations-là demeurent à

l'arrière-plan. La « question de son cœur » : le problème de Dieu. Son
contact avec Kutter, âme rayonnante, lui a donné la certitude que
le Dieu de la Bible n'est ni une idée, ni un principe, mais une réalité.
Toutefois, très indépendant déjà, s'il s'attache à Kutter, il ne se lie
pas à lui. Le livre de chevet de son ami aîné : « De divisione naturae »,

de Scot Erigène. Grand lecteur de Platon, Kutter avait tenté d'unir
le réalisme biblique et l'idéalisme néoplatonicien. Cette synthèse,
pensait-il, lui avait ouvert la porte sur les écrits des Pères grecs et
sur ceux de saint Augustin. Brunner, qui pénètre à cette époque
dans le monde spirituel de Luther, et qui découvre Kierkegaard,
décèle peu à peu la fragilité de la synthèse kutterienne. Et le voici
qui fait son « tour de France » théologique. Le commencer —
paradoxalement — par l'Allemagne Non pas En 1911, à Berlin, ni
Harnack — le maître de l'heure en théologie — ni Guillaume II et
son empire ne l'avaient impressionné. Aussi, en 1913, dirige-t-il ses

regards et ses pas vers l'Angleterre, le pays de la liberté et du progrès
social. Il apprend à connaître, de façon profonde, le mouvement
chrétien-social et ses chefs d'alors : R. Macdonald, Ph. Snowden, qui
s'inspirent de Carlyle, Morrison, Ruskin et Kingsley. Le « Brotherhood
Movement » est en plein épanouissement, et c'est dans ce cadre que
Brunner rencontre pour la première fois le futur archevêque d'York
et Canterbury, William Temple ; il se liera avec lui d'une étroite
amitié.



392 EDMOND GRIN

Août 1914 : la première guerre mondiale éclate. Le simple soldat
Emil Brunner rejoint aussitôt son unité. A lui, comme à beaucoup
de ses contemporains de la classe cultivée, une guerre dans le monde
moderne, prétendument civilisé, paraît impensable. Au milieu des
événements effroyables qui se déroulent, sa « foi au progrès humain »

s'effondre, et son « socialisme religieux » lui devient suspect. Sa foi
chrétienne, elle, n'est pas atteinte, au contraire. Dans la catastrophe
qui s'est abattue sur l'Europe, il discerne un jugement de Dieu à

l'égard de l'impiété profonde des nations dirigeantes, soi-disant
chrétiennes. Libéré du service actif en sa qualité d'ecclésiastique, il
répond à l'appel de la paroisse d'Obstalden, dans les montagnes gla-
ronnaises. Son intérêt pour les problèmes théologiques ne diminue
pas, mais il est avant tout pasteur jusqu'au fond de l'âme. Il le
restera jusqu'à la fin de sa vie, au travers de son long professorat
(1924-1964), admirablement secondé par Mme Brunner, une nièce de
H. Kutter. Un an après la fin du conflit, au bénéfice d'un congé paroissial

et d'une bourse d'études, il s'en va ponr douze mois aux Etats-
Unis (New York, Union Theological Seminary). «Un tournant dans
ma vie », dira-t-il plus tard. En effet ce séjour en Amérique est à

l'origine de ses relations vivantes et durables avec le monde anglo-
saxon. Ce qui l'attire, ce n'est pas tant la théologie alors en honneur
à New York (ritschlianisme de Me Gifford, Vermittlungstheologie de

Brown) que la découverte du peuple américain et de ses problèmes
sociaux. Dans cet attrait, on retrouve sa tendance pastorale, qui se

manifeste à nouveau d'une autre manière quand il passe de New
York, la ville immense, à sa modeste paroisse d'Obstalden. Son devoir
premier : la cure d'âme, la prédication, le catéchisme ; le travail
scientifique vient après. La théologie, pour lui, un moyen de mieux
comprendre la Parole divine et de la présenter de façon plus accessible

à ses contemporains, aux intellectuels en particulier ; rien de

plus. Le problème des rapports entre foi et raison, entre Evangile et
philosophie le passionne toujours et le passionnera jusqu'au bout.
Mais, malgré tout, ce problème demeure pour lui secondaire. Emile
Brunner, d'abord un prédicateur de l'Evangile de Jésus-Christ.

La catastrophe de 1914-18 obligeait à remettre en question bien
des choses. Notamment les bases et le but du socialisme religieux.
Pour y parvenir, Brunner le comprit d'emblée, il était indispensable
de remonter à la source même : le message du Christ. Et voici qu'un
autre pasteur de campagne, de peu d'années son aîné, Karl Barth,
publie fin 1918 un « Römerbrief » qui confirme Brunner dans ses
idées. Aussi est-il le premier à présenter cet ouvrage dans le Kirchenblatt

für die reformierte Schweiz. Car comme Brunner, comme leur
ami commun Eduard Thurneysen, le pasteur de Safenwil, en Argovie,
est lui aussi, dans une large mesure, « de Kutter » et « de Blum-



IN MEMORIAM EMILE BRUNNER 393

hardt ». Les « dialecticiens » lancent leur revue, au titre significatif :

Zwischen den Zeiten, par laquelle doit commencer la révolution
théologique estimée nécessaire. Le nom de Brunner y figure plutôt
rarement. Du fait de son absence en Amérique, dira-t-il lui-même, ainsi
que ses amis. Pourtant l'éloignement n'explique pas tout. D'emblée
il prend ses distances à l'égard de Barth, et, on le sait, elles iront
se marquant toujours davantage, jusqu'à la fameuse crise de 1934/35,
autour de la brochure Natur und Gnade.

Il n'est pas difficile, dès lors, d'indiquer quelques grandes étapes
dans le cheminement de la pensée théologique du professeur de
Zurich. (Nous nous en tiendrons aux seuls ouvrages essentiels.) Le
travail d'« habilitation » : Erlebnis, Erkenntnis und Glaube (1921) et
Die Grenzen der Humanität (1922) préparent, à notre avis, le volume
de 1924, qui amena pour l'auteur l'appel à l'université : Die Mystik
und das Wort : discussion avec Schleiermacher (« le destructeur de
toute théologie authentique » selon les dialecticiens), mais qui ne
relève guère que les erreurs du grand Berlinois et méconnaît ses
incontestables mérites. Le but de cet ouvrage est de fournir à la
théologie « nouvelle » des armes pour sa lutte contre le libéralisme
abhorré. Trois ans plus tard, Brunner publie Der Mittler, premier
exposé de christologie du point de vue de la théologie dialectique.
— Entre temps, sur le plan politique, le totalitarisme étatique avait
surgi : phénomène religieux, aux yeux de Brunner, bien plus encore
que politique et économique. Il se distingue, selon lui, des dictatures
antérieures en ceci : l'homme n'est plus une personne responsable
devant Dieu, mais envers l'Etat, dont il est un fonctionnaire. Brunner
s'en aperçut très vite, la nature de cet Etat totalitaire ne pouvait
être véritablement comprise qu'à partir de l'ecclesia chrétienne, de
la communauté en Christ dont parle le Nouveau Testament, et qui
est son contraire. C'est pourquoi en 1932 sort l'ouvrage qui, avec
l'opuscule Notre foi (Unser Glaube), a peut-être le plus retenu l'attention

des lecteurs de langue française — bien que, malheureusement,
il n'ait jamais été traduit : Das Gebot und die Ordnungen, un exposé
systématique du « personnalisme biblique » sur le plan de l'éthique
sociale, et une discussion entre doctrines chrétienne et non
chrétiennes de la société humaine. La prise du pouvoir par Hitler, tôt
après la publication de cette œuvre nettement antitotalitaire, fut
fatale durant des années à la diffusion de ce très beau livre en
Allemagne. Cette même année 1932 fut aussi celle de la rencontre de
Brunner avec Frank Bu;hman. Le professeur zuricois n'a jamais
caché avoir beaucoup reçu des « Groupes d'Oxford » pour son activité
pratique dans l'Eglise et pour son enseignement. Il ne lui appartenait
pas de dire qu'il a rendu, lui, de précieux services à ses amis « oxfor-
diens », en les mettant en garde contre tels excès et telles puérilités.



394 EDMOND GRIN

Le mouvement œcuménique a largement bénéficié du labeur
d'Emile Brunner. L'auteur de ces pages a pu s'en rendre compte de

façon directe aux Assemblées d'Amsterdam (1948) et d'Evanston
(1954). Avant la seconde guerre mondiale, Brunner avait œuvré de

façon remarquable en vue de la préparation de l'Assemblée d'Oxford
(1937). Il tenait cette conférence-là comme un des tout grands
moments de l'effort œcuménique, parce que J. H. Oldham l'avait
inspirée du commencement à la fin. Sans se lasser, ce chrétien d'élite
avait rappelé aux théologiens et aux ecclésiastiques présents que
l'Eglise de Jésus-Christ vit du sacerdoce universel, et doit se garder
avec le plus grand soin de devenir une institution cléricale. La
discussion de tant de problèmes d'ordre pratique (relations de l'Eglise
et de l'Etat, difficulté de prêcher l'Evangile dans un monde de plus
en plus sécularisé, etc.) a fait comprendre à Brunner que le vrai
problème est celui de l'homme ; que tout système politique et social
découle d'une conception anthropologique particulière. A cet égard
on ne saurait trop relever ce qu'il doit à des penseurs comme F. Ebner
et Martin Buber. Ces deux hommes l'ont aidé à se libérer du schéma
notionnel sujet-objet, et à comprendre la personne humaine dans sa
relation avec le Toi divin, et par la distinction entre le Ich-Du-Welt
et le Ich-Es-Welt. Par ce cheminement, il en était convaincu, il était
ramené à la quintessence de la conception biblique de l'homme. En
effet Buber n'a jamais contesté qu'il devait le plus important de

ses connaissances d'une part à l'Ancien Testament, et d'autre part
au grand penseur chrétien Sôren Kierkegaard. C'est sur ce point que
s'est marquée, profonde, la séparation entre Brunner et Karl Barth.
Jusqu'à la fin de sa vie, Brunner s'est réclamé du théologien danois,
« celui auquel la théologie contemporaine, la catholique comme la
protestante, doit le plus après Martin Luther ». Saisi par l'importance

capitale de l'anthropologie, Brunner écrit en 1935 Der Mensch
im Widerspruch. C'est le premier exposé approfondi sur ce sujet
immense depuis la « révolution » opérée par la théologie dialectique.
Nature and Destiny of Man de Niebuhr viendra huit ans plus tard
seulement, et l'exposition de l'anthropologie de Barth (K.D., III)
une année après encore.

En rapport étroit avec son ouvrage de 1935, Brunner publie en
1938 Wahrheit als Begegnung. En effet ses recherches sur l'anthropologie

l'amènent tout naturellement à creuser plus profond et à

examiner de près le concept biblique de vérité. A la notion grecque
de la vérité, qui est à la base de toute la philosophie et de toute la
science occidentales, Brunner oppose la notion hébraïque et biblique.
Et depuis ce moment-là, tout son effort dogmatique est dominé par
l'idée que Dieu s'est révélé, s'est « communiqué » lui-même à l'homme.
Par là le grave malentendu — intellectualiste — qui pesait sur la



IN MEMORIAM EMILE BRUNNER 395

notion de révélation est écarté, et la relation entre connaissance et
communauté est remise en lumière. Aux yeux de Brunner, c'est là
son apport le plus important et le plus neuf à la connaissance
théologique.

Septembre 1939... une fois encore la guerre Le soldat de 1914
a dès longtemps rendu son fusil. Notre pays, bientôt complètement
encerclé par deux Etats totalitaires, est gravement menacé. Rude
mise à l'épreuve de notre peuple Que faire pour aider Le chrétien
Brunner n'hésite pas. Pasteur toujours, il prêche une fois par mois
au Fraumünster, et s'efforce de faire de ses prédications des entretiens

avec nombre d'auditeurs que le « sermon » traditionnel n'atteint
plus. Recteur de l'Université pour la période académique 1942-44,
il crée des communautés de travail pour intellectuels, dans lesquelles
on s'applique à voir ce que, la guerre finie, la Suisse pourra et devra
faire en vue d'aider à relever l'Europe, et tout particulièrement les

pays ravagés par l'épouvantable cataclysme. De ces efforts, de ces

préoccupations lancinantes sortira un ouvrage encore : Gerechtigkeit
(1943). L'auteur demande à la théologie chrétienne les fondements
d'une organisation équitable de la société humaine, qui permettrait
d'éviter à l'avenir des catastrophes comme celles de 1914 et de 1939.
Ce livre, auquel Brunner tenait comme à la prunelle de ses yeux, fut
très bien accueilli par les juristes, les économistes, les hommes
politiques. Quant aux théologiens... En Allemagne occidentale son
influence fut réelle, sur Gerstenmaier par exemple, le président du
Bundestag ; sur Eberhard Müller, l'inspirateur des Académies
évangéliques. A certains égards c'est un testament spirituel : Brunner y
expose sa conception de l'éthique sociale et son application à tous
les domaines de la vie. Sa maîtresse thèse : ou bien un droit humain
fondé sur la volonté divine ; ou bien un ordre imposé par un Etat
de forme fasciste ou communiste.

On se tromperait fort en pensant, à cause de ce qui précède, que
Brunner en est venu à assigner à la théologie chrétienne, comme tâche
première et essentielle, une tâche socio-morale. Pour lui, au cœur
même de la recherche théologique, il y a le souci de comprendre
dans son authenticité le message du Christ. La communauté
chrétienne ne vit pas de théologie, Brunner le sait, mais de la Bible qui
devient Parole de Dieu grâce à l'action du Saint-Esprit. Pourtant
l'effort d'épuration, de mise au point opéré toujours à nouveau par
la théologie est indispensable, surtout à une époque comme la nôtre
où « la science » — véritable idole — a, chez beaucoup, supplanté la
foi. A quoi bon croire encore, quand on peut tout voir Dans de
telles conditions, selon Brunner, l'apologétique est absolument nécessaire.

La dogmatique aussi, sans aucun doute, l'exposé des certitudes



3g6 EDMOND GRIN

de foi du chrétien. Mais il ne faut jamais oublier « l'autre tâche » de
la théologie : la discussion du chrétien, le dialogue avec celui qui ne
l'est pas. Cette préoccupation, présente déjà chez Brunner en 1918,
lors de la « naissance » de la théologie dialectique, est à l'origine du
livre de 1941 : Offenbarung und Vernunft. Et les trois tomes de la
Dogmatique sont de la même veine et vont dans la même ligne : Die
christliche Lehre von Gott (1946) ; Die christliche Lehre von Schöpfung
und Erlösung (1950) ; Die christliche Lehre von der Kirche, vom Glauben

und von der Vollendung (i960). Dans ces quatre volumes Brunner
a exposé la connaissance qui découle de la Wahrheit als Begegnung.
Il l'a reconnu, la double notion de foi qui affecte le protestantisme
lui est néfaste : toujours cette « tension » entre foi en l'Ecriture et
foi en Jésus-Christ Quelle erreur On a cherché à voiler cette dualité
fâcheuse par la distinction entre principe formel et principe matériel
de la foi ; par la juxtaposition de trois données : Parole de Dieu,
justification, réconciliation. Il faut autre chose si l'on entend être
dans la ligne de l'Evangile : présenter la révélation comme le don

que Dieu nous a fait de soi-même, et la foi comme une nouvelle création

de la personne humaine. Par ces affirmations — qui nous ramènent
à Luther, ce me semble — Brunner estime avoir surmonté la regrettable

dualité qu'il condamnait.
Et par là même, on obtient des clartés nouvelles en ecclésiologie

et en eschatologie. Dans Das Missverständnis der Kirche (1951),
Brunner s'applique à montrer que les « institutions » religieuses que
nous appelons Eglises sont et seront toujours très différentes de
l'ecclesia du Nouveau Testament. Ces Eglises sont nécessaires,
indispensables même ; mais leur valeur est toute relative ; ce sont des
« aides » temporaires, nous permettant simplement le passage —
toujours à recommencer — jusqu'à l'ecclesia. En 1953 une étude
encore : Das Ewige als Zukunft und Gegenwart. On n'ouvre pas ce
volume sans émotion. Il est dédié à la mémoire de deux de ses fils
emportés très jeunes, l'un par une maladie, l'autre par un accident :

Peter à 23 ans, Thomas à 26 ans... Dans ce livre l'auteur tente le
même effort qu'en ce qui concernait tout à l'heure la foi : retrouver
la ligne directrice du Nouveau Testament, et par là parvenir à se

libérer du schéma bien inadéquat de la théologie traditionnelle, auquel
on se heurte dans le fondamentalisme et dans les écrits de Cullmann.
En outre — à l'opposé — défendre énergiquement l'eschatologie
néotestamentaire contre la « réduction » inadmissible que Bultmann et
ses disciples prétendent lui imposer.

A la fin d'avril 1944, poursuivant une conversation qui s'était
déroulée à Lausanne, Emile Brunner m'écrivait » : « Le rapport entre



IN MEMORIAM EMILE BRUNNER 397

mes ouvrages essentiels Dans chacun d'eux j'ai cherché à dire à

un monde déchristianisé ce que signifie la foi chrétienne : qu'il s'agisse
de l'objet de cette foi, la personne de Jésus-Christ, qu'il s'agisse de
la base que procure cette foi au comportement moral humain. Toute
ma théologie, toute mon action pastorale, mon intérêt pour le Mouvement

d'Oxford, mon opposition à Barth sur des points fondamentaux,
ma doctrine du « point d'attache » et d'une révélation générale, tout
cela découle de ma vision chrétienne totalement missionnaire ».

Quiconque a le cœur et la pensée missionnaires me comprend sans peine
aucune. Qui n'est pas « missionnaire » ne me comprendra pas, à moins
de passer par une conversion. Voilà pourquoi ceux qui me comprennent

sont ou les Weltleute, ou les laïcs chez qui la « volonté
missionnaire » est plus forte que l'influence d'un préjugé théologique. —
J'ai l'intention de reprendre à la base toute mon œuvre, sans me
préoccuper aucunement de la théologie « à la mode » aujourd'hui ;

de tout reprendre en fonction de cette seule question : Comment
doit-on exprimer les choses (les certitudes chrétiennes) pour que celui
qui n'est pas croyant les comprenne Mais le courage nécessaire pour
réaliser pareil projet m'a manqué jusqu'à maintenant. Mon Gerechtigkeit

est le premier de mes ouvrages qui aille dans cette direction.
C'est pourquoi il est mis de côté par les théologiens. J'en suis
heureux : ce m'est la preuve que je suis sur le bon chemin. »

Ce message de 1944, où pointe un peu d'amertume, est en plein
accord avec les déclarations de 1963, à la fin de l'esquisse
autobiographique 3 : « Deux ans d'« expérience japonaise » m'ont donné
la certitude que je suis ici en réponse à un appel divin. La collaboration

dans l'enseignement avec de jeunes Japonais non théologiens
(juristes, médecins, pédagogues) ne me paraît pas seulement d'une
très grande importance pratique, mais constitue à mes yeux le
couronnement de ma carrière théologique et académique. »

Toute la théologie d'Emile Brunner, une théologie missionnaire,
portée moment après moment par un seul souci : l'évangélisation, au
sens large et profond. Que cette théologie missionnaire n'ait pas été
accueillie avec joie et gratitude par les théologiens, par les pasteurs,
donne à penser. Ce fait ne pose-t-il pas une grave question à nos
facultés, et à ceux qui, dans ces hautes écoles, ont mission de former
des hommes pour le service du Christ

Edmond Grin.

1 Le texte est résumé, et librement cité.
2 Ce terme est souligné dans la lettre.
3 Reformatio, 1963, p. 645.


	In memoriam : Émile Brunner (1889-1966)

