Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1966)

Heft: 6

Artikel: Les tabelles sur la doctrine de la prédestination par Théodore de Béze
Autor: Dantine, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES TABELLES
SUR LA DOCTRINE DE LA PREDESTINATION
PAR THEODORE DE BEZE™

C’est probablement en 1555 que Théodore de Béze, jeune pro-
fesseur de grec a ’Académie de Lausanne et fidéle disciple de Calvin,
composa une tabelle sur la doctrine de la prédestination. Cette tabelle
devait démontrer cette doctrine d'une fagon systématique et com-
préhensible, résoudre tous les problémes et esquisser la structure d'une
dogmatique compléte. Elle ne manqua pas son but, car elle représente
la racine du développement de la doctrine calviniste de la prédestina-
tion, comme celle de la théologie tout entiére. La lutte entre supra-
lapsarisme et infralapsarisme et méme des théologies trés différentes
de celle de Béze y trouverent leur point de départ. La doctrine de
Calvin fut pratiquement oubliée dans l'orthodoxie ? et si on ne peut
pas séparer la doctrine de Béze de celle de Calvin puisque la premiére
ne fait que systématiser certaines conceptions calviniennes, il faut
nommer Béze le pére de I'orthodoxie calviniste.

Depuis quelque temps, on a redécouvert la théologie de Calvin.
On a vu la différence entre la pensée du réformateur et celle de
I'orthodoxie. Mais la joie d’avoir retrouvé la largeur de sa pensée origi-
nelle ne permet pas de s’abstenir de I’analyse de la pensée de 1'épigone.
Cette étude ne veut que faire un petit pas dans cette direction.

I

« Connais-toi toi-méme », cette devise unit les deux grands mouve-
ments du XVIe siécle: 'Humanisme et la Réforme, et avec cette
formule on peut facilement rassembler tous les points communs a ces
deux courants. Or, les deux se séparent lorsqu’il s’agit de la méthode
et du résultat de la recherche. L’humaniste se regardant voit un étre
au milieu du monde, au milieu de la série des étres, libre de se lever

I Cet article se base sur une dissertation de doctorat sur « Die Pridestina-
tionslehre bei Calvin und Beza », Géttingen 1965, polycopiée.

: Moyse Amyraut pouvait lutter contre I'orthodoxie calviniste se conten-
tant de citer Calvin.



366 JOHANNES DANTINE

dans les hauteurs des étres divins et de descendre dans les abimes des
étres antidivins *. Les réformateurs connaissent par la révélation en
Jésus-Christ ’'homme en face de Dieu, accusé et réconcilié 2. Cette
différence se cristallisa dans la question : L’homme a-t-il un libre
arbitre ou non? Par 13, la doctrine de la prédestination devenait le
champ de bataille entre Humanisme et Réforme, anthropocentrisme
et christocentrisme. C’est pourquoi Luther et Calvin insistérent tant
sur cette question 3.

Lorsque le jeune Théodore de Béze se décida pour la Réforme et
contre une vie inengagée et pleine de compromis, I'importance de
cette doctrine lui apparut clairement. Mais il faut dire plus: la vie
légére de Paris éveilla en lui un fort besoin de sécurité, de lignes
claires et rigides, de pensées systématiques. Ce besoin li¢ a des dons lui
correspondant s’exprime dans toute sa pensée4, surtout dans sa
conception de l'élection. Lorsqu’en 1551 l'affaire Bolsec éclata et que
des différences se manifestérent entre Genéve d'une part, Berne et
Zurich d’autre part, Béze entra dans la discussion par une lettre a
Bullinger s. Il veut défendre la doctrine calviniste et son argumenta-
tion ne différe nullement de celle de Calvin.

Comme Calvin dans la « Congrégation » contre Bolsec ¢, il part
de la question de l'origine de la foi. Elle ne peut que venir de Dieu,
comme conséquence de 1’élection 7. Il faudrait conclure que I'incré-

1 Cette vue de 'homme a été exprimée le plus clairement par Pic DE LA
MIRANDOLE in : De hominis dignitate.

2 Cf. CaLviN : Inst. 1, 1-5 (L’'Institution est toujours citée d’aprés I'édition
latine de 1559). Si Calvin parle ici d'une connaissance naturelle, il le fait pour
montrer que si cette connaissance était théoriquement possible, elle ne l'est
pratiquement plus a cause du péché.

3 Si tous les réformateurs insistent avec la méme force, ils développent leurs
pensées différemment. Luther commence par la question du libre ou du serf
arbitre, une question que Calvin essaie de ne pas trop lier a la prédestination,
craignant qu’avec la méthode de Luther on ne tombe dans un déterminisme. Le
point de départ de Calvin est purement augustinien : la question de I'origine
de la foi. Cf. H. OTTEN : Die Prddestinationsanschauungen Calvins, Miinchen
1938.

4 Cf. la lettre de Béze a Capponi sur Alamanni. Cf. H. MEYLAN : ¢« Béze et
les Italiens & Lyon », in : Bibl. Hum. Ren. 14/1952, 235-249.

5 Lettre du 12 janvier 1552 (?). La correspondance de Théodore de Beéze
(Corr. Bezae), Genéve 1960, I, p. 77 s.

6 CO 8, 94 : Or voicy par ou il nous faut commencer : c’'est assavoir que
quand nous croyons en Jesus Christ, cela ne vient pas de nostre propre indus-
trie, ne que nous ayons l'esprit tant haut, ne tant aigu, pour comprendre ceste
sagesse celeste, laquelle est contenue en 1’Evangile : mais que cela vient d'une
grace de Dieu, voire d’une grace laquelle surmonte nostre nature... Il faut donc
conclure de cela, que la foy procede d'une source et fontaine plus haut et plus
cachee : c’est assavoir de l'election gratuite de Dieu, par laquelle il choisit a
salut ceux que bon luy semble.

7 Corr. Bezae 1, p. 77 : Fides Dei donum est. Trahi nos oportet, regenerari,
doceri...



LES TABELLES SUR LA DOCTRINE DE LA PREDESTINATION 367

dulité vient aussi de Dieu. Or, Béze refuse cette argumentation parce
que purement spéculative. La Bible ne dit pas que I'origine de l'incré-
dulité est en Dieu. Il est sfir que Dieu n’est pas un tyran 1. Mais com-
ment faut-il réconcilier les deux affirmations ? Il n’y a pas de réponse.
On ne peut que donner les deux affirmations et se contenter de la
contradiction. L’homme n’est pas appelé a porter un jugement sur
Dieu et il n'est pas permis & I'homme de savoir plus que les faits 2.

Le refus d’essayer de résoudre ce probléme est proprement calvi-
nien. Calvin aussi n’avait jamais fait plus que de constater les faits
sans établir des liens entre les deux : « Cadit igitur homo, Dei pro-
videntia sic ordinante, sed suo vitio cadit. » 3

Mais le probléme demeure : Dieu est 1'auteur de la foi, du salut,
qu’il a décidés dans 1'éternité. A cause du témoignage biblique on ne
peut pas dire moins. D’autre part, également a cause de ce témoi-
gnage, on ne peut pas dire que Dieu est aussi 'auteur du péché, de
I'incrédulité, de la condamnation éternelle. Et les deux affirmations
ne semblent pas conciliables. Dans les années suivantes, Théodore de
Béze cherche tout de méme une solution et il croit I'avoir trouvée
dans le principe de la distinction entre décret éternel et 1'exécution
de celui-ci. Et avec ce principe, 1l élabore sa tabelle.

IT

L’histoire de la genese de la tabelle de 1555 est assez obscure.
Elle doit avoir pour cause le fait que la Seigneurie de Berne interdit
dans le Pays de Vaud en 1554 de précher sur la doctrine de la prédes-
tination et en 1555 toutes les discussions sur ce sujet & cause des
querelles de Bolsec 4. Béze doit avoir fait circuler la tabelle secréte-
ment. P. Martyr Vermigli 5 propose d’y ajouter des explications.
Béze accepte ce conseil et publie finalement ce travail sous le titre :
« Summa totius christianismi ». La premiére édition connue est une
traduction anglaise de 1556. La premiére édition latine est celle parue
dans les Tractationes Theologicae de 15706. La tabelle de 1555 est

t Ibid., p. 78 : Si fides electionem sequitur, incredulitas quoque post repro-
bationem collocanda. At ego in sacris scripturis hoc non invenio.

2 Ibid, p. 78 : Certum enim est Dei voluntatem nec Tyrannicam nec injus-
tam esse. Itaque in his rebus et caeteris plerisque sufficit mihi scire T¢ 671, nam
meptl To0 d16TL quisquis laborat, ille plane videtur Beopayeiv.

3 Inst. 111, 23, 8.

4 GarDY-DUFOUR : La bibliographie des ceuvres... de Théodore de Beéze,
Geneéve 1960, p. 47 ss.; P.-F. GEISENDORF : Théodore de Béze. Genéve 1949,
PP. 74 ss; H. VUILLEUMIER : Histoive de I'Eglise véformée du Pays de Vaud.
Lausanne 1927 ss., t. I, p. 649 ss.

5 Corr. Bezae 1, n° 57.

6 Tria Volumina Tractationum Theologicarum (Tr. th.)... 28 éd. du 1°f et
du 2¢ tome, 2¢ éd. du 3® tome, Genéve 1582 ; t. I, p. 170-205.



368 JOHANNES DANTINE

connue I, Elle essaie de « décrire et ordonner les causes du salut des
élus et du sort des rejetés d’aprés le témoignage biblique » 2. Dieu,
dont les décisions ne peuvent pas étre expliquées, prend la décision
d’élire certains hommes qui seront sauvés en Christ et d’en rejeter
d’autres a cause de leur propre péché. Cette décision (propos, conseil,
décret) est éternelle et immuable, précédant toutes les autres causes.
Elle n’est donc nullement conditionnée par les faits que Dieu n’a pas
ordonnés, ni par le péché des hommes, ni par leurs mérites 3. En méme
temps, il décide de créer I’homme. Avec I'exécution de cette décision
commence 'exécution de tout le projet divin. L'homme, créé sans
péché, mais capable de péché est corrompu par sa propre volonté spon-
tanée et contingente 4. Dieu réagit avec amour envers les élus parce
qu’ils sont destinés a 1'élection et au salut en Christ gratuitement,
mais sans qu’ils le méritent. Envers les condamnés, Dieu réagit avec
la haine qu’ils méritent. Des la corruption de I’homme, l’exécution
du plan divin se fait en deux lignes séparées, dans lesquelles Dieu
agit différemment. Envers les élus, il réagit aux faits créés par
lui-méme en Christ, envers les rejetés, il réagit aux faits créés par les
hommes.

L’amour de Dieu cause la vocation efficace 5, la conversion et la
foi 6, par laquelle 'homme est justifié et sanctifié. Grice a ces dons,
il est glorifié en Christ lors du jugement dernier de Dieu et vit éter-
nellement en Christ. La haine divine cause chez les rejetés une absence
totale de vocation ou une vocation inefficace, un endurcissement spon-
tané, une ignorance ou un mépris de I’Evangile, une injustice et une
corruption totales, & cause desquels les rejetés sont condamnés et
subissent la. mort éternelle. Dans 1'exécution de sa double décision,

! GARDY-DUFOUR, p. 49; HEPPE-BIzZER : Die Dogmalik der evangelisch-
reformievien Kirche. Neukirchen 1958, 20 éd., p. 110.

2 Summa totius christianismi, sive descriptio et distributio causarum salutis
electorum et exitii reproborum, ex sacris litteris collecta. 7. th. I, 170.

3 L’autre théorie, d’aprés laquelle la prédestination n’est qu’une décision de
Dieu qui réagit aux actes des hommes prévus par Dieu est spéculative puis-
qu’elle veut expliquer Dieu et rend ainsi Dieu dépendant des hommes. — Cette
théorie était formulée par Nicolaus de Cusa et souvent citée par les adversaires
de Calvin, notamment par Pighius, cf. CO 8, 259.

4 Ici se trouve comme toile de fond la distinction médiévale entre « coactio »
et « necessitas », employée aussi par Luther et Calvin. D’aprés cette distinction,
I'homme a péché nécessairement, d'apres la décision divine, mais il n’était pas
contraint, il se décida librement et spontanément pour le péché. Contingence, ici,
n’est pas le contraire de la nécessité, mais de la contrainte.

5 Le terme de vocation est le propre terme de la doctrine de la prédestina-
tion. Cf. I'nst. 111, 24 ; Inst. 1536, OS I, 86 ss.

6 Dans la premiére édition des Tr. ¢h. la foi parait étre une conséquence
de la conversion. La deuxiéme édition place la foiad c6té de la conversion et
ainsi conversion et foi paraissent simultanées.



LES TABELLES SUR LA DOCTRINE DE LA PREDESTINATION 369

Dieu est juste . Ainsi la gloire du Dieu le plus miséricordieux et le
plus sévére se manifeste par ce dessein.

Dans les explications, les bases qui permirent de construire ce
schéma sont mises en lumiére : d'une part la distinction entre décision
éternelle de Dieu et exécution de cette décision comme principe orga-
nisant et, d’autre part, 'importance des causes secondaires dans
I'exécution. Le premier chapitre des explications parle de la fagon de
traiter cette doctrine: d'une part, il ne faut pas pénétrer avec
curiosité dans le dessein secret de Dieu; d’autre part, I’Eglise ne doit
pas négliger cette doctrine. Le deuxiéme chapitre parle du conseil
éternel de Dieu. Ce conseil ne peut pas étre expliqué et il est la cause
de toutes les choses et de tous les événements. Dans son conseil, il a
décidé de créer des hommes, d’en élire certains et d’en rejeter d’autres.
Le décret d’élection est la source premiére du salut. Ce n’est pas notre
foi ou nos bonnes ceuvres prévues par Dieu qui sont 4 'origine de
cette décision 2. Nous ne recevons point l'assurance d’étre élus par
des causes secondaires de 1’élection, mais uniquement par Christ
méme 3. Quant aux rejetés, Dieu n’est pas coupable de leur condam-
nation, bien qu’il I'ait décidée. Ce fait ne peut pas étre expliqué 4. Or,
«1l faut distinguer entre le dessein de rejeter et le rejet méme. Car
le mystére du décret nous est caché, selon la volonté de Dieu. Au
contraire, la réprobation méme et ses causes telles que la corruption,
I'infidélité et l'iniquité sont clairement exprimées dans la parole de
Dieu. » 5 De méme, il faut distinguer «entre le décret de I’élection
méme, qui est constitué en Dieu et 1'élection qui est constituée en
Christ, de telle fagcon que le décret préceéde 1'élection d’aprés I'ordre
des causes » . En suivant ce principe, les explications parlent dans

1 J1 fallait toujours insister sur la justice divine, puisque les adversaires
reprochaient toujours a la doctrine de la prédestination d’enseigner un Dieu
injuste et arbitraire, qui condamne des hommes pendant que lui-méme est la
cause de leur péché. — 2 Cf. n. 17,

3 Tr. th.1, 175 : Itaque Scriptura quoties filios Dei vult spe certa confirmare,
non haeret vel in secundarum causarum testimoniis,... sed ascendit ad ipsum
Christum. — Ailleurs, Béze n’insiste plus sur cette exclusivité. Comme Calvin,
mais beaucoup moins prudent, il indique pour écarter le doute quelques preuves
de I'élection. Cf. plus bas.

4 Tr. th.1, 176 : Cuius quidem arcanis (sc. le rejet) nulla alia causa hominibus
nota est praeter justam ipsius voluntatem, quam reverenter excipere nos oportet,
ab eo nimirum profectam, qui proprie justus est, et nulla ratione potest ab
hominibus quoquam alio comprehendi.

5 Ibid. : Debemus enim inter reprobandi propositum et reprobationem
ipsam distinguere. Nam illius mysterium nobis occultum esse voluit Deus :
istius autem, et exitii quoque quod ab ea dependet, causas habemus in verbo
Dei expressas, nimirum corruptionem, infidelitatem et iniquitatem.

6 Ty.th.1, 177 : Sic quum de causis salutis in gradus et certa serie descri-
bendis agitur, in electorum salute propositum eligendi, quod Deus in semetipso
decrevit, ab electione ipsa distinguimus, quae est in Christo constituta ita ut
illud ista et caetera omnia quae consequuntur, in causarum serie antegrediatur

24



370 JOHANNES DANTINE

les chapitres suivants de 1’exécution du décret. Les différents moments
de l'exécution du décret, nommés dans la tabelle, sont des causes
secondaires par lesquelles Dieu exécute son dessein.

Dieu emploie des causes secondaires (ou instruments ou causes
intermédiaires) 1. C'est lui qui les crée et les met a sa disposition 2.
Mais il ne dépend pas d’elles. Les instruments gardent leur contin-
gence et leur contingence ne change rien a la nécessité du dessein
méme 3. Ce sont les instruments qui sont pleinement responsables de
leurs qualités 4. Ainsi Dieu peut agir par des moyens mauvais sans
étre auteur du mals. Dieu dispose donc absolument de toutes les
choses sans leur dter leur responsabilité et leur contingence.

Dieu agit toujours bien, soit par des bons soit par des mauvais
instruments. S'il agit par de bons instruments, les instruments agis-
sent bien, poussés par la force que Dieu leur confére 6. Dieu lui-méme
est le vrai acteur, il agit directement et il est le seul responsable de
I’action des instruments. Les mauvais instruments agissent mal, ils
sont entiérement responsables de leur action, parce qu’ils (les hommes
pécheurs), agissent poussés par leur propre volonté. Ils sont les vrais
acteurs, donc responsables et justement jugés par Dieu. Certes, Dieu

I Les expressions sont : causae mediae (T7. th. I1I, 402-404, 411) ; causae
intermediae (I'r. th. I, 681) ; causae secundae (Ir. th. I, 313); causae (I7. th. I,
177, 313, 677) ; instrumenta (Tv. th. I, 317, 683) ; instrumenta media (T7. ¢h. 1,
372). Mais jamais Béze n’emploie le terme typiquement calvinien : causae
inferiores, cf. n. 38.

2 Ty.th. I, 316: Deus enim sic est primus omnium rerum motor, ut quoniam
in eis instrumentis quae non tantum appetitione, sed etiam voluntate ac intelli-
gentia praedita sunt, motus ab internis quoque et spontaneis principiis profi-
ciscuntur, idcirco ex diversorum principiorum ratione ipsos motus quoque et
actiones diverse aestimemus. — Cf. Tr. ¢h. 111, 404.

3 Tv. th. I, 313 : Non posse ex secundarum causarum contingentia suspendi
Divinorum decretorum veritatem quin Deus Divinitate sua spolietur ac proinde
non minus fixum et ratum conditionis quam ipsarum rerum eventum esse
oportere... non mutat tamen causarum naturam per quas Deus consilium exe-
quitur. — Cf. I, 339, 681.

4 Tv.th. I, 683 : mala (sc. instrumenta) vero, qui caeco impetu a Satana et
eius cupiditatibus feruntur, nec quicquam minus spectant, quam ut Deo
pareant, cuius etiam expresso verbo sciunt, aut scire ipsos oportuit sua consilia
repugnare, ideo non serviunt Domino, quanvis ipsorum vel invitorum opera sic
utitur arcane Deus, ut nihil aliud agant quam quod ipse admirabilis opifex
decrevit. — Tv. th. I, 399 : Tota autem culpa in secundis causis inest, quae juste
quidem moventur a summa causa. Cf. Tr. th. I, 178, 317 ; III, 2009.

s Tr. th. I, 402 : (Deus) ... novam malitiam non infundit. 319 : Horrendum
est cogitare, Deum videlicet omnium eorum est authorem. T». ¢4. 111, 409 : Non
habendum tamen Deum illius mai auctorem vel effectorem, quoniam nec qui-
quid decernit approbat, ratione instrumenti seipsum modo bene male moventis :
nec mala voluntas aliunde quam a se ipsa mala est : nec inter Dei et malorum
voluntatem est consensus : quoniam denique aliud est Dei etiam per peccantem
voluntatem opus suum agentis semper bonum, quam malae voluntatis opus
agentis semper malum.

6 Ty.th. 1, 373 : Agit ea vi quam Dominus illis suggerit.



LES TABELLES SUR LA DOCTRINE DE LA PREDESTINATION 371

agit par eux, méme si les instruments ne le savent pas et cette action
est nécessairement bonne. Or, cette action divine est autre que celle
de I'homme, bien que les deux soient liées par la méme volonté et
l'ordonnance divine. Autrement dit, I’action des bons instruments
est simple : Dieu agit par eux et en eux. L’action des mauvais est
double : c’est Dieu qui agit par eux et c’est le diable ou le péché qui
agit en eux .

Cela étant, il importe peu de pouvoir suivre cette pensee. Pour
Béze, elle est logique et juste. Il en tire la conclusion : il faut distin-
guer premiérement 1'action de Dieu par les instruments de son action
dans les agents, et deuxiémement l'action de Dieu par les bons
moyens de son action par les mauvais agents. Ces réflexions sont faites
au niveau de la doctrine de la providence. Mises au niveau de la pre-
destination, on s’intéresse moins a l'action de Dieu considérée a
chaque moment de son exécution par ses instruments qu’au dessein
universel de Dieu qui est efficace dans toute l'histoire. Ainsi une
double distinction est nécessaire a ce niveau : la distinction entre
décret éternel et exécution d’une part, entre élection et réprobation
d’autre part. Finalement, il faut aussi conclure que la cohérence de
ces élaborations demanda une liaison intime entre la doctrine de la
prédestination et celle de la providence.

Ce n’est pas Béze qui a inventé ces réflexions. Elles se basent expli-
citement sur Calvin, dont il cite un long extrait de son écrit contre les
libertins 2. Il insiste sur ces deux faits que rien ne se passe sans la
volonté de Dieu et que 1'homme est entiérement responsable de son
péché : « Cadit igitur homo, Dei providentia sic ordinante, sed suo
vitio cadit.»3 La matiére du péché vient de I'homme méme 4. 11
refuse de donner des explications, car I'homme est tellement pécheur
qu’il n’a pas le droit d’essayer de trouver la cause de son péché ailleurs
qu’en lui-méme 5. Mais nous avons vu aussi que Beéze va plus loin que
son maitre. Calvin parle également des moyens, des instruments et
des causes inférieures 6. Or, il leur donne peu d’importance et tend
a considérer Dieu et ses instruments comme liés, et il insiste sur le fait
que Dieu agit vraiment par eux, alors que Beéze tend plutot a les

1 Ibid. : Suam vim et efficaciam in opere suo per illos, vel nescientes vel
invitos... Le diable agit en eux « quatenus ipsi suum opus aguntur ».

2 Les chapitres 13-16, CO 7, 183-198, cités en T7. th. 1, 363 ss.

3 Inst. 111, 23, 8.

4 Inst. I11, 23, 9 : Tametsi enim aeterna Dei providentia, in eam cui sub-
jacet calamitatem conditus est homo : a seipso tamen eius materiam non a Deo
sumpsit.

5 Inst. ITI, 23, 8 : Quare in corrupta potius humani generis natura evidentem
damnationis causam, quae nobis propinquior est, contemplemur, quam abscon-
ditam ac penitus incomprehensibilem inquiramus in Dei praedestinatione.

6 Inst. I, 17, 1.4.6.9; CO 8, 352.



372 JOHANNES DANTINE

distinguer du Dieu agissant. En fait, Calvin n’en parle que dans la
doctrine de la providence.

Augustin emploie aussi ces concepts I. Mais, pour lui, il ne s’agit
pas de maintenir la responsabilité de I'hnomme a I'égard de son péche,
mais de maintenir la liberté de I’homme vis-a-vis de Dieu 2. Les liens
les plus forts lient Béze & Thomas d’Aquin, bien qu'’il n’en parle pas.
Thomas aussi s’est intéressé a la liberté des moyens auxquels Dieu
donne la grice de collaborer avec lui 3. A partir de sa distinction entre
la cause premiére et les causes secondaires, Thomas arrive a constituer
la distinction entre providence et exécution et, sur ce point, on ne
saurait douter que Thomas ait eu une certaine influence sur Béze 4.

Mais si Béze a emprunté certaines conceptions a d’autres théolo-
giens, son travail original fut de les mettre en forme dans son principe
de la distinction entre décret éternel et exécution. De ce principe, il
attend la solution de tous les problémes de la prédestination, aussi
insiste-t-il toujours sur cette distinction 5. Il est forcé de traiter provi-
dence et prédestination sous un méme angle et il crée ainsi un systéme
englobant prédestination et providence, et pour finir la théologie tout
entiére. Et ce résultat, mis au point dans sa tabelle, devait plaire a ce
grand et rigide systématicien.

Or, avec ces réflexions, Théodore de Béze va exactement dans un
sens opposé a celui de Calvin. Celui-ci s’était bien gardé de centrer sa
théologie autour de la prédestination. Il fixa finalement cette doctrine
dans la sotériologie comme son point final, son couronnement 6, mais
il refusa de l'introduire dans la doctrine de Dieu ou de la lier a la
création, craignant de ne pouvoir plus éviter un déterminisme spé-
culatif 7.

1 De civ. Dei V, 9 (CCEL 47. 138, 95 ; CSEL 40, 1, 226, 5) : Non est autem
consequens ut, si Deo certus est omnium ordo causarum, ideo nihil sit nostrae
voluntatis arbitrio. Et ipsae quippe nostrae voluntates in causarum ordine sunt,
qui certus est Deo ejusque praescientia continetur, quoniam et humanae
voluntates humanorum operum causae sunt ; atque ita, qui omnes rerum causas
praescivit, profecto in eis causis etiam nostras voluntates ignorare non potuit,
quas nostrorum operum causas esse praescivit. Cf. CCEL 47, 138, 83; CSEL 40,
2, 225, 19 ; MPL 40, 236 ss., 244, 276, 297 ss.

2 Cf. G. NYGREN : Das Prddestinationsproblem in der Theologie Augustins.
Gottingen 1956, p. 202.

3 STh I q22 a3 : Non propter defectum suae virtutis, sed propter abundan-
tiam suae bonitatis, ut dignitatem causalitatis etiam creaturis communicet. —
Cf. STh I q23 a4 ; a8.

4 STh I q22 a1 ad2: Quod ad curam dua pertinent : scilicet ratio ordinis,
quae dicitur providentia et dispositio, et executio ordinis, quae dicitur guber-
natio. Quorum primum est aeternum, secundum temporale. Cf. ibid. a3.

s Tr.th. 1, 176, 452, 686.

6 Cf. O. WEBER : Grundlagen der Dogmatik. Neukirchen 1955/62, t. II,
P- 472 ; J. MOLTMANN : Prddestination und Peyseveranz. Neukirchen 1961, p. 37.

7 E. WoLF: ¢« Erwihlungslehre und Praddestinationsproblem », in: Die
Predigt von der Gnadenwahl, Theologische Existenz heule, Neue Folge 28. Miinchen



LES TABELLES SUR LA DOCTRINE DE LA PREDESTINATION 373

ITI

Plus tard, Béze reprend la tabelle. Dans son cours sur le neuviéme
chapitre de 1'épitre aux Romains, édité par son disciple Raphael Egli
et publié aussi dans les Tractationes theologiae, Béze 1’emploie a nou-
veau sous une forme simplifiée 1.

Les différences sont : 1° Les termes décret, prédestination et pre-
science sont définis clairement ainsi que les rapports qu’ils entretien-
nent entre eux. Le décret (mpé@eoic) est la prise de décision. La pre-
science n’a point d’efficacité 2, mais il faut la nommer ici pour montrer
que Dieu est pleinement conscient des conséquences de sa décision.
La prédestination résulte du décret et de la prescience. Elle définit le
conseil « par rapport a 'exécution » 3. Ces termes, différant unique-
ment rationnellement, mais non pas réellement, montrent les aspects

1951, p. 93 : ¢« Beza scheint mit der Einordnung der Pradestinationslehre in die
Lehre von der Schépfung diese Linie konsequent durchgezogen zu haben. Aber
sie fehlt in der Predigt Calvins fast véllig. Und das ist massgebend, denn hier
weiss Calvin offenkundig um die uniiberschreitbare Grenze. Denn jedes Abwei-
chen von dem Hineingenommensein des Erwdhlungsgedankens in die Christus-
predigt bedeutet eine Auflosung der Christusverkiindigung durch einen zu
« christlicher » Spekulation iiber Gott und Welt verselbstindigten geschichts-
theologischen Mythos, der der « Religion des Menschen » den Rahmen gibt ».
1 De Predestinationis doctrina et vero usu tractatio absolutissima. Ex
Th. Bezae praelectionibus in nonum Epistolae ad Romanos caput a Raphaele
Eglino Tigurino Theologiae studioso in schola Genevensi recens excepta.
Genevae 1582. — Tv. th. 111, 402-447. — Page 403 :
Dei summe Misericordis et summe Justi Aeterni, optima, et immutabilis
mpdBeoig, quae et mMPOTVWOIG
mpoopiopos de (= praedestinatio)

Eligendis et servandis in unico media- | de reprobandis et iuste damnandis
tore Domino nostro Jesu Christo

-

Creatio in recto statu

Corruptio spontanea mere voluntaria totius humani generis in Adamo

Vocatio efficax ad Christum Derelictio justa in corruptione
Fides ex auditu Induratio

Fidei effecta Indurationis effecta

Vita aeterna ex gratuita misericordia | Mors aeterna

Gloria Dei

Summe misericordis | Summe justi

2 Tr. th. I1I, 402 ; cf. n. 17.

3 Ibid. : Tum finis ultimi, tum aliorum finium intermediarum respectu, id
est, quatenus aeternum illud consilium et decretum Dei certis definitisque ab
ipso gradibus ad terminum fixum decidit...




374 JOHANNES DANTINE

de la providence, de cette force divine par laquelle Dieu crée toutes
les choses 1. Béze est ici nettement dépendant de Thomas 2.

2° Amour et haine divins ne sont plus nommés, probablement a
cause de la simplification, mais aussi parce que Béze voulait éliminer
les anthropocentrismes.

3° Les termes définissant l'exécution sont simplifiés et plus nets.
La vocation efficace a Christ correspond a la déréliction, terme tho-
miste 3. La foi est définie comme « fides ex auditu ». Au lieu de nommer
explicitement tous les effets de la foi et de I'endurcissement, Béze parle
seulement des « effets » tout courts.

4° Béze ne semble plus avoir besoin d'insister sur le mystére. La
formule selon laquelle il n’est pas permis de pénétrer dans les abimes
du secret divin, prémisse de tous les travaux sur la prédestination de
Calvin et du jeune Béze manque ici. Seule la réponse a la question
concernant le sort des réprouvés demeure cachée.

IV

Les essais de Théodore de Béze pour apporter plus de lumiére a
la doctrine de la prédestination I'ont conduit a un systéme théologique
basé sur cette doctrine. Ce systéme est 1’ceuvre originale de ce disciple
de Calvin par laquelle il se sépare pratiquement de son maitre ; ce
systéme fut le grand héritage recu par I'orthodoxie calviniste. Le prin-
cipe méthodologique de la distinction entre décret éternel et exécu-
tion a permis a Béze de voir tous les problémes de la prédestination
comme résolus. Il reste le grand mystére : la décision éternelle elle-
méme ; mais tout le reste est expliqué et nous avons montré comment
Béze insiste de moins en moins sur ce mystére. Il n’en a plus besoin.

Mais il existe également des écrits de Béze sur ’ensemble de la
théologie qui sont organisés différemment. On pourrait donc conclure
qu’il n’était pas si str de l'organisation exposée dans les tabelles ou
qu’il ne jugeait pas cette organisation comme étant nécessairement la
meilleure. Mais 'analyse de ces écrits nous oblige a abandonner ces
théories.

La « Confession de la foi chrétienne » de 1559 4 était dédiée a son
pére pour essayer de justifier sa conversion au protestantisme. Ici,

1 Ibid. : Ea vis, qua Deus apud se ab aeterno quomodo, quando et in quem
finem res universas et singulares conditurus, et qua ratione conditas guberna-
turus esset constituit.

2z Cf. n. 4, p. 8.

3 STh I q23 a3 adz. — C’est la troisiéme fois que nous trouvons I'influence
de Thomas dans ce domaine. On peut méme dire que la ou Béze dépasse ou con-
tredit Calvin, il suit Thomas. Des recherches plus poussées seraient nécessaires
concernant les rapports Béze-Thomas.

4 Tr. th. I, 1-79.



LES TABELLES SUR LA DOCTRINE DE LA PREDESTINATION 375

I'organisation est trinitaire. Un développement entier de la doctrine
de la prédestination ne s’y trouve pas. Or, on voit bien que cette
doctrine se retrouve tout au long de cet écrit : au premier chapitre et
au chapitre christologique on trouve des allusions a la providence et
au conseil éternel de Dieu, et au chapitre sotériologique, Béze traite la
question du doute de 1'élection. Si on pense aux vives discussions
soulevées a propos de cette doctrine, on peut facilement comprendre
que Béze n’ait pas voulu trop en parler a un catholique a quiil
veut faire comprendre le protestantisme.

Dans le premier volume du Quaestionum et Responsionum libellus...
de 15701, les doctrines de la providence et de la prédestination se
trouvent a la fin. Cet écrit, une sorte de catéchisme dont le début
rappelle fort le catéchisme de Calvin, parle d’abord des faits divins :
Dieu, écriture sainte, trinité, satisfaction et christologie. Ensuite, il
traite de ’homme, de son péché, de sa foi, de I'ordre du salut et fina-
lement de la providence et de la prédestination. Ici semble se trouver
un autre principe organisateur qui correspond a la définition calvi-
nienne de la théologie : connaissance de Dieu d’abord, connaissance de
I’homme ensuite 2. Cette organisation semble étre propre a la tradi-
tion calviniste. Quant a la prédestination, elle suit une autre méthode,
la méthode analytique, partant des effets pour aboutir aux causes 3.
Ainsi, cette méthode est différente de la méthode normale et préférée
de Béze. Mais on retrouve aussi ici la prédestination comme base de
toutes les réflexions théologiques 4.

v

1° Le systéme de la prédestination et la théologie entiére de Théo-
dore de Béze soulévent plusieurs questions. D'une part, on lui reproche
d’avoir introduit un déterminisme spéculatif 5, alors que Calvin vou-

 Ty. th. I, 654-688.

2 Inst. I, 1, 1: Tota fere sapientiae nostrae summa... duabus partibus
constat, Dei cognitione et nostri.

3 Dans les theéses soutenues par Polyandre sur la prédestination on trouve
cette distinction entre méthode analytique et synthétique. Polyandre estime
les deux possibles, mais il préfére la méthode synthétique, comme Béze ; in :
¢ Theses Theologicae, in schola Genevensi ab aliquot sacrarum litterarum stu-
diosis sub DD. Theod. Bezae et Antonio IFayo S.S. Theologiae professoribus pro-
positae et disputatae. In quibus Methodica locorum communium S.S. Theolo-
giae epitome continetur. » Genevae 1591, these XII.

4 Le manuscrit d’un cours de Beze sur 1'épitre aux Romains, recueilli par
Marcus Widler, étudiant immatriculé a I’Académie de Genéve en 1564 et qui
fut pasteur & Weirach en 1568 (Livre du recteur, Genéve 1959). Le manuscrit
se trouve a la Zentralbibliothek de Zurich, Msc. D. 108, on ne trouve pas la
tabelle, pour une raison inconnue. Les petits écrits: Altera brevis fidei confessionis,
Tr. th. 1, 8o-84 et le Catechismus compendiarius, Tr. th. I, 689-694, ne sont pas
structurés d’apres la prédestination. Ici non plus on ne peut indiquer une cause.

5 W. NieseL : Die Theologie Calvins, p. 161 s.; E. Worr, cf. n. 7, p. 372.



376 JOHANNES DANTINE

lait absolument l'éviter. Or, Béze veut aussi s’en garder. Explicite-
ment, il insiste toujours sur le fait que le propos éternel ne peut pas
étre expliqué. Et s’il n'a plus besoin de parler de cette interdiction plus
tard, cela ne veut pas dire qu'il veut expliquer le décret divin. Il
refuse la théorie « stoicienne » d’aprés laquelle I'hnomme est forcé de
pécher. Il refuse absolument d’essayer de savoir quels hommes sont
réprouvés . Toutes les réflexions sur les moyens ont pour but de sup-
primer ce danger. Or, il n’arrive pas a limiter ce déterminisme. Christ
en tant que médiateur n’est qu'une cause secondaire qui n’agit que
dans I'exécution du dessein divin. Certes, ici Béze repousse une chris-
tologie spéculative. Certes, il donne également a Christ, hypostase
divine, une fonction dans le conseil divin. Mais déja cette distinction
entre Christ en tant qu'hypostase et Christ, le médiateur, ouvre le
chemin a un déterminisme sans Christ. Cela a pour résultat
de conduire la doctrine de la prédestination, originellement desti-

née a sauvegarder le «Christ seul», a un déterminisme sans
Christ 2.

20 Essayant d’éviter le déterminisme spéculatif, Béze donne aux
moyens et donc aux hommes et a leurs actions une valeur qui ne semble
plus s’accorder avec la théologie réformée et avec sa propre pensée
originelle. Le résultat est la formulation du Syllogismus practicus,
théorie d’aprés laquelle 1'élu peut s’assurer de son élection par la
conscience qu'il a de sa foi et de ses ceuvres 3. Il y arrive puisque le seul
garant contre la spéculation, le christocentrisme, est pratiquement
perdu 4. On comprendra mieux cela si on se rappelle qu’il a employé
des notions augustiniennes et thomistes. Ces deux théologiens s’inté-
ressaient a la liberté humaine en tant qu’elle a des mérites ou qu’elle
collabore au gouvernement divin. Béze, au contraire, ne voulait garder
que la liberté de pécher. Mais il semble impossible, une fois entré sur
cette voie, de limiter les pensées a ce point. Peut-étre était-ce un
humanisme érasmien non complétement dépassé ou intégré a la
pensée biblique qui poussa Béze dans cette direction. La deuxiéme
aporie se montre alors : la prédestination, originellement destinée a

r Comme on ne peut pas affirmer que le soleil ne se lévera pas parce qu'il
ne s’est pas encore levé, on ne peut pas affirmer que quelqu'un qui n’est pas
encore appelé n'est pas €lu ; il pourra encore étre appelé. — Calvin et Beéze
insistent toujours sur ce fait que rien ne permet de juger quelqu'un comme
réprouvé. Cf. Inst. 111, 23, 14 ; Tr. th. I, 204 ; 1II, 439.

2 Jesu Christi Domini nostri Novum Testamentum... Ejusdem Th. Bezae
Annotationes... Genevae 1556, ad Eph. 1, 4 s.

3 Un article traitant ce probléme est en préparation pour une revue théolo-
gique allemande.

4 Voir n. 3.



LES TABELLES SUR LA DOCTRINE DE LA PREDESTINATION 377

sauvegarder la vérité de la « Sola gratia - sola fide » contre 1’huma-
nisme aboutit au triomphe des ceuvres et sentiments humains .
Ainsi, 'essai de préserver les découvertes bibliques de la Réforme
d'un anthropocentrisme humaniste a conduit & un déterminisme
inhumain et au triomphe de 'homme. Or, il faut insister sur le fait
que ce passage s'est fait contre la volonté de Béze et qu’il n’est pas d
a la notion de la prédestination elle-méme. Cette notion, expression de
I’assurance que l'amour divin envers les hommes est constitutif de
notre existence et que notre existence ne se passe que devant Dieu
et qu’elle a son but en Dieu, cette notion ne peut pas étre et ne doit
pas étre oubliée.
JOoHANNES DANTINE.

1 C’est la thése de Karl Barth, in : « Gottes Gnadenwahl », in : Theologische
Existenz heute, 47, Miinchen 1936 et Kirchliche Dogmatik, 11/2, p. 564-857. Mais
c’était aussi la theése de Calvin et de Luther.



	Les tabelles sur la doctrine de la prédestination par Théodore de Bèze

