Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 16 (1966)

Heft: 4

Artikel: L'optimisme leibnizien et le mal
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380860

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’OPTIMISME LEIBNIZIEN ET LE MAL

Pour rendre hommage a Leibniz & 1'occasion du deux cent cin-
quantiéme anniversaire de sa mort, examinons, sous un de ses aspects,
sa doctrine du mal, qui n’a pas cessé d’étre un objet de controverse.
Combien de fois n’a-t-on pas soutenu que Leibniz avait méconnu la
gravité du mal ! Charles Secrétan, par exemple, dans 'ouvrage qu’il
a consacre, a 1'age de vingt-cing ans, a la philosophie leibnizienne et
ol apparaissent déja les thémes de la Philosophie de la Liberté, repro-
che a I'auteur de la Théodicée d’avoir dépouillé le mal de son sanglant
caractére I.

De fait, 'optimisme leibnizien opére une réduction de la malice
du mal. Il consiste a montrer comment le mal dans les parties sert
le bien de ’ensemble, de sorte que la présence du mal dans le monde
ne compromet pas la perfection du monde.

Pourtant, si 'on étudie la distinction que fait Leibniz & propos
de l'origine du mal entre moyen et condition, on constate que le
philosophe n’a pas ignoré le sérieux du mal. Cette doctrine n’a pas
toujours été comprise. Dans son beau livre, Jurisprudence universelle
et théodicée selon Leibniz, le regretté Gaston Grua écrit que la dis-
tinction leibnizienne entre moyen et condition est peu claire 2. C’est
un sentiment que le lecteur de Leibniz peut avoir en effet et il n’est
pas sans intérét d’essayer de le dissiper.

Leibniz enseigne que la volonté divine soutient avec les trois
sortes de maux des rapports différents.

Le mal métaphysique pris en général, ou I'imperfection originelle
de la créature, intelligente ou non, échappe a la volonté de Dieu. 11
est impossible que la créature ne soit pas limitée, car elle 'est en
vertu de son essence méme. Mais il se pourrait qu’il n’y efit pas de
créatures. La volonté divine ne décide pas si la créature est limitée
ou non, mais il dépend d’elle de créer ou de ne pas créer. Dans ces

1 La philosophie de Leibniz..., Geneve..., 1840. Cf. p. 102-103.
2z Page 370.

15



226 FERNAND BRUNNER

conditions, le mal métaphysique reléve par un détour de la volonté
divine, en ce sens que si Dieu n’avait pas envisagé de créer, la limi-
tation originelle de la créature ne serait pas apparue. Il faut que sa
volonté intervienne pour que Dieu considére autre chose que ses
propres perfections et que surgisse dans son entendement I'essence
possible de la créature, nécessairement limitée. Le mal métaphysique
est donc la condition nécessaire de la créature contingente et il n’a
de sens que par rapport au décret au moins possible de produire
I'univers. Nous ne dirons pas que Dieu veut le mal metaphysique,
puisqu’il le constate comme une nécessité des le moment qu'’il consi-
dére la créature. Encore faut-il qu’il la considére. Nous dirons donc
que le mal métaphysique est lié a la volonté de Dieu, qui a pour
objet non pas le mal métaphysique, mais la créature qui en est
nécessairement affligée. Pourtant ce lien détourné du mal méta-
physique avec la volonté divine n’empéche pas d’affirmer que le mal
métaphysique ne dépend pas de la volonté de Dieu, si I'on entend
par 1a que Dieu n’est pas libre de faire que la créature soit limitée
ou qu’elle ne le soit pas.

Posé que Dieu veuille produire le monde, le mal métaphysique
est nécessaire, puisque la créature est nécessairement moins parfaite
que Dieu. Mais il ne s’ensuit pas que la souffrance dans la créature
intelligente et le péché, c’est-a-dire le mal physique et le mal moral,
soient nécessaires aussi. Le mal métaphysique fait que nous pouvons
souffrir et que nous pouvons pécher, mais non pas que nous souffrions
et que nous péchions en effet. Du seul fait que Dieu a voulu la créa-
ture, il ne résulte pas que la créature soit souffrante et pécheresse.
Dieu pouvait nous priver du sentiment de la douleur et soutenir
efficacement notre volonté. Etant donné la créature possible ou réelle,
le mal métaphysique est nécessaire. Au contraire, les deux autres
sortes de maux ne sont pas liés nécessairement a I’essence de toute
créature possible. Etant donné la créature, ils peuvent étre ou ne
pas étre. Si l'univers doit exister, au moins en idée, il est contra-
dictoire que le mal métaphysique n’y soit pas, mais il se peut trés
bien que le mal physique ou le mal moral y soient absents. Par consé-
quent on peut dire cette fois, semble-t-il, que Dieu veut ces formes
contingentes du mal, puisqu’il peut les admettre ou les écarter.

Cependant une saine doctrine ne saurait affirmer sans réserve que
Dieu veut le mal. L’Ecole a assez établi que le mal sub ratione mali
ne peut étre 'objet de la volonté. Il faut bien sans doute que les
maux physiques et moraux dans l'univers dépendent en quelque
maniére de la volonté de Dieu, puisqu’ils pourraient ne pas étre,
mais ils ne peuvent avoir été voulus par Dieu pour eux-mémes. Ils
relévent de sa volonté non pas a cause d’eux-mémes ou per se, mais
a cause des biens auxquels ils sont liés ou par accident. Et ce rapport



L'OPTIMISME LEIBNIZIEN ET LE MAL 227

a la volonté de Dieu est d’autant plus distendu que ces maux sont
plus graves. Voila le contexte dans lequel se situe la distinction entre
le moyen et la condition. Le mal est pour Dieu le moyen d’obtenir
un bien, car Dieu accepte dans certaines circonstances de vouloir la
souffrance. Tandis que le mal moral, qui fait horreur a Dieu, ne peut
étre admis que comme la condition du meilleur monde. La différence
de gravité qu’il y a entre le mal physique et le mal moral se traduit
par une relation plus ou moins étroite avec la volonté divine dont
dépendent ces maux. Le mal le moins grave est voulu indirectement
comme un moyen. Quant au péché, on ne dit méme plus qu’il soit
voulu indirectement, on dit qu’il est permis comme la condition néces-
saire du meilleur monde.

11 est clair que Leibniz désire instituer une distinction entre la
volition divine relative a la souffrance et la volition relative au
péché, pour tenir compte de la gravité différente de ces maux. Cepen-
dant il peut sembler que cette intention classique * ne puisse aboutir.
En effet en quoi le moyen et la condition, la volonté indirecte et la
permission, se distinguent-ils exactement ? Le mal physique, voulu
comme moyen, n’est-il pas la condition du meilleur monde comme
le mal moral, permis pour cette raison ? Sinon Dieu n’aurait pas
admis le mal physique dans I'univers. Sous ses deux formes contin-
gentes, le mal est lié au systéme des créatures le plus parfait. Il ne
manque pas de textes de Leibniz ol les deux sortes de maux sont
ramenés aux mémes raisons qui se résument dans le fait qu’ils sont
compris dans le meilleur monde. Puisque tout est 1ié dans I'univers,
tout est commandé par ’ensemble et ’on ne voit pas trés bien quelle
différence peut subsister entre le moyen et la condition. Il faut dire
du mal physique comme du mal moral qu’il est la condition du
meilleur.

Cela est vrai. Ces deux sortes de maux ont en commun d’étre ce
sans quoi 'univers ne serait pas le meilleur. Mais il ne faut pas oublier
qu’il en est de méme de tous les biens qui sont dans I'univers. Ils
sont, avec les divers maux, les conditions du meilleur monde. Pour-
tant nous savons que l'attitude de Dieu a 1'égard des biens ne saurait
étre la méme qu’a I'égard des maux. Dieu veut les biens directement
et les maux en vue des biens. Par conséquent ce n’est pas au méme
sens que les biens et les maux sont les conditions du meilleur. Nous
savons aussi que les deux sortes de maux contingents n’ont pas la
méme gravité ; ils sont donc désagréables a Dieu de deux maniéres

t Cf. saint TroMmas, Sum. theol., 1e, 1I2e, q. 79, a. 1, ad qum: ... Poena
opponitur bono ejus qui punitur, qui privatur quocumque bono. Sed culpa oppo-
nitur bowmitati divinae. Et propter hoc mon est similis vatio de culpa et poena.



228 FERNAND BRUNNER

différentes. Par suite, il convient de distinguer 13 aussi deux facons
d’étre la condition du meilleur. Dieu veut les maux en vue des biens
et non pour eux-mémes, mais il les veut différemment selon qu'’il
s’agit des maux physiques ou des maux moraux. C’est pourquoi la
distinction du moyen et de la condition, qui exprime cette différence
dans les intentions de Dieu, est légitime.

Sans doute, le mal physique est une condition du meilleur monde
comme le mal moral, mais il ne 'est pas au méme titre que lui. Il
I'est, pourrait-on dire, plus facilement. La différence entre les deux
sortes de maux est profonde et il est naturel que la volonté de Dieu
soutienne avec eux des rapports différents. La souffrance des créa-
tures exprime leur faiblesse, mais non pas leur désobéissance, quoi-
qu’elle soit souvent la suite de leur désobéissance. Elle n’est pas
dirigée contre Dieu. Au contraire, le péché a la gravité de la déso-
béissance & Dieu, et si l'on peut comprendre que Dieu veuille indi-
rectement la souffrance, on n’apergoit pas comment il peut vouloir,
méme indirectement, le péché qui est une offense faite a lui-méme.
Si Dieu voulait le péché, directement ou indirectement, il voudrait
une action contraire a sa volonté, ce qui est une contradiction pure.
Dieu peut faire souffrir, il ne peut faire pécher, sinon il pécherait
lui-méme. Le péché a pour cause prochaine ’homme et non Dieu.
Une fois reconnue sa cause éloignée et non nécessitante, qui est la
limitation essentielle, il faut dire que I'origine du mal moral est dans
la liberté de la créature. Le crime est I'effet de la volonté pécheresse
créée. Dieu ne peut le vouloir, méme pas comme moyen, sinon le
crime voulu par Dieu serait le crime de Dieu.

Devant le mal physique, la volonté divine n’éprouve pas d’aver-
sion insurmontable. Pourvu qu’un bien particulier puisse étre obtenu
par ce moyen, Dieu domine sa répulsion pour le mal et veut un mal
physique pour ce bien particulier. Mais il faut évidemment que ce
bien ne puisse étre atteint par une autre voie. Il faut aussi que cette
fin particuliére soit supérieure au bien que le mal détruit r. En un
mot, devant une pluralité de buts possibles, Dieu ne renonce pas a
ceux qu’il peut obtenir par le seul moyen du mal physique.

Au contraire, Dieu ne veut jamais le péché, qui n’est jamais I'objet
de sa volonté méme indirecte, puisque le péché est dirigé contre lui.
I1 ne saurait choisir le péché comme un moyen et si un bien particulier

I On trouve dans I'école thomiste des formulations éclairantes a ce propos.
Par exemple JEAN DE SaiNT-THOMAS : Cursus philosophicus, éd. Marietti, t. 11,
p. 613 A ... Malum poenae sew defectus maturalis non opponitur bono divino,
sed alicur bono particulari, unde potest indueve ovdinem ad aliqguod bonum, quo
magis praeponderet et diligatur quam illud parvticulare bonum, quod destruit. Et
ita ratione huius ordinis seu boni, cut contungitur, non repugnat intendi et ovdinari
a Deo, et non solum permilli.



L’OPTIMISME LEIBNIZIEN ET LE MAL 229

se présente qu'il ne pourrait obtenir qu’au moyen du mal moral, il
renonce a ce bien. Dieu ne peut vouloir le mal moral comme le seul
moyen d’atteindre un bien particulier ; il renoncerait plutot a ce bien.

I1 faut conclure de 13 que si le mal moral existe cependant dans
I'univers, c’est que sa présence s’est imposée a Dieu comme la condi-
tion nécessaire d'un but obligatoire. Alors que le mal physique peut
étre voulu comme moyen en vue d’atteindre un but particulier, le
mal moral, qui ne peut étre voulu, est seulement toléré comme la
condition nécessaire de la fin générale et ultime. Le moyen est en
relation avec une fin particuliére a laquelle il demeure possible de
renoncer si le moyen déplait absolument. Mais si le but ne peut étre
modifié parce qu’il est le meilleur tout possible, on appelle condition
sine qua non ce que la volonté est forcée d’accepter sous peine d’échec,
alors qu’en toute autre circonstance elle refuserait de le prendre en
considération soit comme but, soit comme moyen. Le moyen est
voulu pour une fin qui peut étre révoquée. La condition n'est pas
voulue ; elle est acceptée au nom d'une fin obligatoire.

La condition sine qua non ne reléve donc pas de la volonté vou-
lante, mais de la volonté permissive. Ainsi s’allient la doctrine leib-
nizienne de la condition et la doctrine scolastique de la permission.
Le mal moral est permis et non voulu, parce qu’il est une suite pure
et simple de la considération de la fin générale et que la volonté
divine n’entre pour rien dans son apparition, sinon dans la mesure
ol elle veut cette fin irrévocable ; contrairement au moyen, auquel
on peut renoncer en renoncant a la fin particuliére qu’il permet seul
d’atteindre. Et le mal moral est permis et non voulu, parce que ce
n’est pas Dieu qui le fait, mais la créature. La condition se distingue
donc du moyen en ce qu’elle exclut le choix — puisqu’elle est néces-
saire en vertu de la fin obligatoire — et méme la volition, puisqu’elle
est seulement permise. Et la permission différe de la volition en ce
qu’elle ne porte pas sur un objet voulu directement ou indirectement,
mais sur une action voulue par autrui.

On peut parler de permission a propos des deux sortes de maux
contingents. Mais au sens strict, la permission ne concerne que le
mal moral, parce que c’est de lui seul que Dieu se détourne com-
plétement. Comment Dieu pourrait-il causer le crime ? Cependant
Dieu ne consent pas d'une maniére passive a cette permission. Elle
ne témoigne pas de sa faiblesse, mais au contraire de sa perfection,
puisque c’est en vertu de sa bonté qui le porte au meilleur qu’il permet
le mal moral. Le péché est permis par concomitance d la faveur du
meillenr, puisqu’il est compris dans le meilleur monde possible. Dieu
pourrait 1'écarter, mais a force de miracles et plus que son plan le
mieux congu qu’il soit possible ne le comporte. Le péché est donc
imposé a la volonté de Dieu, non pas en vertu d’une nécessité brute



230 FERNAND BRUNNER

qui offenserait Dieu, mais en vertu de la nécessité morale qui révéle
la profondeur de la sagesse divine. Il ne suffit pas de dire que Dieu
permet le péché, il faut dire encore qu’il veut le permettre.

Leibniz insiste avec vigueur: c’est un devoir pour Dieu d’ad-
mettre le mal moral dans 1'univers. Peccatum permitti nunquam licet,
nist cum debet *. Le mal moral est la condition nécessaire d'un bien
obligatoire, la suite certaine d'un devoir indispensable. Dieu ne peut
empécher le mal moral sans agir contre ce qu’il doit. Il serait bla-
mable lui-méme s’il empéchait que I'homme le soit. L’interdiction
du péché serait plus mauvaise que tous les péchés. Elle détruirait
Dieu. Dieu en serait supprimé et toutes choses avec lui 2. On connait
les apologues que l'auteur de la Théodicée invente ou dont il se fait
I’écho pour illustrer sa doctrine : 1'officier en faction, le crime d’une
reine, le roi et ses financiers, etc. Ils enseignent a distinguer les cas
ol le mal moral est un moyen dont on peut se passer et dont il faut
se passer, et les cas ou il est une condition que I'on est obligé morale-
ment d’admettre.

Il serait utile de se demander quels sont les biens qui compensent
la permission du mal moral. Notre intention n’est pas de répondre
a cette question, mais d’insister sur la signification du terme de
condition appliqué au mal moral. Nous l'avons dit, Dieu, obligé de
choisir le meilleur monde, est obligé aussi d’accepter tous les biens
et tous les maux que ce monde contient. Mais ’obligation qui le lie
n’a pas le méme caractére selon qu'’il s’agit du bien, du mal physique
ou du mal moral. Il n’est pas nécessaire que les biens figurent dans
le meilleur monde pour que Dieu soit porté a les vouloir. 11 les veut
pour eux-mémes de par sa volonté antécédente. Il n’est pas nécessaire
non plus que le mal physique soit comparé aux autres éléments du
meilleur plan possible pour que Dieu le veuille comme moyen. 11 suffit
que le bien particulier qu’il permet d’obtenir soit plus grand que
celui que le mal physique détruit. Mais quant au mal moral, il faut
qu’il soit présent dans la meilleure suite de choses, car Dieu ne le
veut pas du tout. Il le permet par sa volonté conséquente au titre
de sine quo non ou de nécessité hypothétique qui le lie avec le meil-
leur. Certes, les biens et les maux dans I'univers y sont tous présents
parce qu’ils sont la condition du meilleur monde, mais on peut dire
que le mal moral ne l'est que pour cette seule raison. Par 1a il se
distingue absolument de tous les autres éléments de l'univers, qui
sont aussi les conditions du meilleur, mais qui sont présents dans
le monde pour d’autres raisons encore, parce qu’ils soutiennent avec
la volonté de Dieu un rapport plus étroit. La condition sine qua non

1 Causa Det, § 38 ; GERHARDT : Phil. Schr., t. VI, p. 444.
2 Les expressions les plus énergiques se trouvent dans la Théodicée, II.
§ 158, et dans la Causa Dei, § 67 ; GERHARDT : Phil. Schr., t. VI, p. 204 et 440.



L’'OPTIMISME LEIBNIZIEN ET LE MAL 231

est la raison commune de la présence de tout ce que nous voyons
autour de nous ; mais c’en est aussi la raison la moins élevée : le
mal moral n’est présent dans le monde que parce qu’il est la condition
du meilleur. Le mal physique y est présent comme condition et, outre
cela, comme moyen pour obtenir des biens. Le bien est dans le monde
comme condition, et encore comme moyen et comme fin.

On observe une analogie entre le cas du mal moral et celui du
mal métaphysique. Ce mal général échappe a la volonté, puisqu’il est
nécessaire. Nous avons vu cependant qu'il n’est pas sans lien avec
la volonté divine, puisqu’il n’est question de lui que si Dieu envisage
de créer. Les créatures sont nécessairement imparfaites, mais encore
faut-il qu’elles soient amenées au rang de possibles ou d’existants.
Le mal métaphysique est ainsi la condition sine gqua mon de toute
créature possible ou réelle. I1 n'est pas 'objet d'un acte de volonté
et Dieu ne le produit pas. Mais étant donné sa volonté de créer, Dieu
ne peut pas ne pas accepter 'imperfection des créatures.

Ayant décidé de créer, Dieu décide encore de créer le meilleur
univers possible. Il accepte par la une nouvelle condition : le mal
moral. Dieu voulait la créature, mais elle ne pouvait étre autre qu’'im-
parfaite. Il veut la meilleure suite de choses ; elle ne peut pas ne
pas contenir le mal moral. Sans doute ne peut-elle pas non plus ne
pas contenir le mal physique, et en ce sens le mal physique et le mal
moral sont deux conditions du meilleur monde. Mais, nous le savons,
si Dieu peut vouloir la souffrance, il ne peut vouloir le péché. La
souffrance s’oppose a un bien physique, tandis que le péché intéresse
la sphére de I'ordre moral. C’est pourquoi Dieu ne le veut pas; il le
tolere seulement comme condition du meilleur plan possible. Il le
permet comme il permet a l'origine la limitation de l’essence de la
créature. Etant donné le premier but qu’il se proposait — créer —
il ne dépendait pas de sa volonté que la créature ft imparfaite ou
non. Etant donné le second but — créer le meilleur monde — il ne
dépend pas de lui davantage que la créature péche ou non. Le mal
métaphysique est 1ié¢ & I'univers en tant qu'univers. Le mal moral est
lié a I'univers en tant que celui-ci est le meilleur. Dans les deux cas,
la volonté de Dieu n'y peut rien.

On lit parfois chez Leibniz que la permission du péché n’est néces-
saire que d’'une nécessité morale. En effet, le choix du meilleur monde
qui contient le péché, lui non plus, n’est pas nécessaire autrement.
Mais ce choix fait, la permission du mal moral en découle nécessaire-
ment, puisque ’absence du mal moral dans le meilleur monde implique
contradiction. Le péché est donc une condition sine qua non comme
au stade précédent I'imperfection de la créature. Il n’y a pas de créa-
ture qui ne soit imparfaite, et 'univers n’est pas le meilleur s’il ne



232 FERNAND BRUNNER

renferme le mal moral. Dieu ne veut pas le mal métaphysique ; il
lui est imposé s'il veut créer. Il ne veut pas non plus le mal moral ;
il lui est imposé s’il veut créer le meilleur. Voila la seule raison de
la présence du mal moral dans 'univers, alors que le bien en général
et le mal physique en ont d’autres encore. C’est pourquoi Dieu réduit
sa volonté a I'égard du seul mal moral a la permission.

Dieu atteint son but ultime par le moyen de la souffrance et
malgré la condition du péché. Il veut un moyen en vue d’un but
et il choisit le but en fonction des moyens. Mais il conserve le but
obligé malgré les conséquences nécessaires de ce choix obligatoire.
Si donc le mal moral est une condition et non un moyen, cela signifie
que Dieu ne le veut pas, qu’il y répugne, mais qu’il ne peut ni ne
doit I’empécher.

On s’étonne parfois que la solution leibnizienne du probléme du
mal consiste a rendre celui-ci obligatoire. Mais il faut distinguer 1’obli-
gation de volition, relative au bien et indirectement au mal physique,
et l'obligation de permission, relative au mal moral. La volonté de
Dieu se porte vers le bien et secondairement vers le mal physique,
mais elle se détourne du mal moral. Pour qu’elle permette le mal
moral, il faut qu’elle reconnaisse en lui la condition nécessaire du
meilleur monde. Il faut qu’elle soit forcée a cette décision par les
exigences d'une fin supérieure. Dans 1'obligation de permission, ce
n’est pas le mal moral que Dieu considére comme son devoir, c’est
le meilleur tout, et c’est justement parce que Dieu se détourne du
mal moral et ne le voudra jamais qu’il faut que la fin ultime fonc-
tionne comme une hypothése dont le mal moral suivra comme une
nécessité.

Nous apercevons ainsi une nuance parfois insoupgonnée de la doc-
trine de Leibniz. On rappelle que pour le philosophe le mal en soi est
néant, que 'harmonie dans le tout fait disparaitre le mal dans les
parties, que tout mal est un bien par accident, et on accuse 1'auteur
de la Théodicée, comme nous le rappelions en commengant, de négliger
I'expérience lancinante que la conscience commune fait du mal et
d’étouffer le cri de 1'angoisse universelle. Nous venons de constater
cependant que la théorie de la permission du mal moral au titre
seulement de sine guo non donne au systéme de 'optimisme un aspect
dramatique. Le péché est trop grave pour que Dieu puisse I'admettre
autrement qu’en y étant comme forcé. Il est vrai que Dieu y est forcé
précisément par son meilleur plan. Mais il reste que la volonté leib-
nizienne d’expliquer le choix de Dieu aboutit, paradoxalement peut-
étre, a souligner fortement et plus qu’'on ne le rapporte d’ordinaire
le scandale du péché.

FERNAND BRUNNER.



	L'optimisme leibnizien et le mal

