
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1966)

Heft: 2

Artikel: Herméneutique et dialectique : essai sur la pensée d'Ernest Fuchs

Autor: Stucki, Pierre-André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERMÉNEUTIQUE ET DIALECTIQUE

Essai sur la pensée d'Ernest Fuchs

Par l'originalité de ses vues sur l'herméneutique, l'œuvre d'Ernest
Fuchs r est particulièrement propre à nourrir la réflexion philosophique.

On sait qu'il s'agit d'un exégète de l'école de Bultmann, qui
appartient au courant de la théologie dialectique. On sait aussi que
Bultmann a fait de larges emprunts terminologiques à Heidegger,
dont il a prolongé les vues en parlant d'interprétation existentiale du
Nouveau Testament, et en fournissant dans une herméneutique la
justification méthodologique de ses travaux. Poursuivant cette
réflexion, Fuchs fait du concept d'événement de langage
(Sprachereignis) la catégorie centrale de l'interprétation existentiale du
N.T. et définit l'herméneutique théologique comme théorie du langage
(Sprachlehre). Le problème que nous tenterons d'élucider concerne
les rapports entre cette théorie du langage et la dialectique.

I. L'herméneutique comme théorie du langage

Le programme de démythologisation défini par Bultmann proposait

d'interpréter les représentations objectivantes du langage
néotestamentaire en les considérant comme l'expression d'une compréhension

de l'existence qui s'exprime indirectement dans le langage de

l'objectivation. On devait, de cette manière, mettre en évidence le
kérygme évangélique comme expression de la compréhension existentielle

de soi des premiers chrétiens ; c'est un moment essentiel du
kérygme que de s'adresser à autrui dans le contexte de la prédication
de sorte que le kérygme ouvre à l'auditeur la possibilité de cette
compréhension existentielle de soi qui définit la foi. L'herméneutique

1 Nous nous référons à son Hermeneutik, 3. Aufl., Müllerschön, Bad Cann-
statt, 1963, et aux trois volumes de ses Ges. Aufsätze, Mohr, Tübingen, 1959-65.
(Nous citerons respectivement. H., I, II, HL)



122 PIERRE-ANDRE STUCKI

bultmannienne justifie la démythologisation comme procédé
épistémologique : elle explique comment la préoccupation existentielle du
lecteur moderne l'amène à interroger le texte au sujet de l'existence ;

une fois la question posée, la réponse, tirée du texte, est
scientifiquement verifiable ; l'interprétation du N.T. ainsi obtenue est dite
existentiale car elle a pour objet la compréhension existentielle qui a
rendu possible l'expression que nous possédons dans les textes.

Fuchs a poursuivi la critique des représentations objectivantes '.
Il oppose deux types de pensée : celle qui pense à partir de l'existence,
et celle qui pense en représentation. Pour celui qui pense en représentation,

le mot ou la parole (das Wort) dévoile (erschliesst) la chose,
alors que pour celui qui pense à partir de l'existence, le mot (ou la
parole) signifie avant tout une communication (Mitteilung) (I, 92).

Une remarque critique s'impose ici, à l'égard de Fuchs : ces deux
types de pensée sont plutôt deux points de vue qui s'articulent dans
l'ambiguïté de la parole, à la fois référence à la « chose » et medium
de communication. Cette remarque serait confirmée dans une double
direction par deux théories de Fuchs : la première lie le processus
de l'objectivation à la volonté de maîtriser le monde : « l'homme
soumet tout, son comprendre et son agir, à la catégorie du fait
(Tatsache), chaque fois qu'il veut et parce qu'il veut ». (I, 163). On
peut donc parler d'objectivation de soi de l'homme, dont le mythe
et la pensée scientifique fourniraient, chacun à leur manière, des

exemples.
A cette théorie de l'objectivation de l'existence par la volonté

s'articule la théorie de l'inévitable objectivation par le langage : ce
dont parle le langage est toujours objectivé : « les propositions
(Sätze) sont, à rigoureusement parler, des expressions fermées sur
elles-mêmes, des formes de langage dans l'esprit de l'objectivation.
Ce qui se laisse mettre dans une proposition a été objectivé » (II, 418).
La critique de l'objectivation, chez Fuchs, ne s'arrête pas, comme
chez Bultmann, devant l'objectivité qui permet l'emprise agissante
et scientifique de l'homme sur le monde ; elle est donc si radicale
qu'on ne voit guère, en première lecture, au bénéfice de quoi elle peut
être conduite.

1 Du point de vue philosophique, plusieurs thèmes s'enchevêtrent dans la
critique de l'objectivation ; nous les signalons ici sans pouvoir les développer :

a) C'est d'abord le thème kierkegaardien de la vérité objective qui détourne le
sujet du souci qu'il doit porter à sa propre existence ; b) On rencontre ensuite le
thème de Buber d'un rapport Je-Cela qui doit être converti en un rapport
Je-Tu ; c) C'est ensuite la critique de la réification en tant qu'opposée à l'événement

historique (Geschehen) ; ce thème doit être rattaché à Dilthey et à Lukacs ;

d C'est enfin, mais notre revue est provisoire, le thème husserlien de la saisie
inadéquate qu'il faut convertir en saisie adéquate où « la chose même » se donne
en personne dans l'évidence.



HERMENEUTIQUE ET DIALECTIQUE 123

On pourrait songer, comme chez Bergson, à une intuition qui ne
pourrait qu'être dégradée ou aliénée dans le discours. On pourrait
retrouver ainsi cette pensée à partir de l'existence qui ne retient du
mot que son sens de communication. Il semble toutefois impossible
d'interpréter Fuchs de cette manière. Il est clair, écrit-il, « que les

pensées ne sont rien d'autre que des processus de langage en raccourci
dans lesquels la vie elle-même parle (spricht)... les pensées qui nous
passent par le sens ou qui nous occupent de quelque manière,
représentent (vertreten) le langage de la vie, sont les représentations de
la vie » (III, 182). Nous sommes donc investis de toutes parts par le
langage, langage de part en part, et s'il faut chercher un contrepoint

à l'inévitable objectivation posée par la structure même de la
parole, ce ne peut être que dans un autre moment de cette structure,
la parole comme Mitteilung, non pas tant, chez Fuchs, comme
communication entre les hommes que comme événement ou avènement

de l'être et comme ponctuation du temps vécu.
Ainsi, l'herméneutique comme théorie du langage, chez Fuchs, ne

se borne pas à être une analyse du langage tel qu'il se donne ; elle
tente de cerner l'importance du langage dans le cadre d'une théorie
ontologique que nous aurons à examiner. C'est le langage en tant que
tel qui est considéré dans une telle herméneutique, plutôt que les
différentes formes, les différentes couches ou les différents moments
qu'une analyse logique ou phénoménologique pourrait prendre pour
thème. C'est abstraction faite de tout contenu (que l'on nous passe
ici l'imprécision de ce terme), que Fuchs tente de saisir le surgissement
ou l'émergence du langage. Il peut ainsi écrire que ce qui est à
interpréter dans l'exégèse du N.T., c'est « son existence comme texte, sa
fonction comme langage et principalement dans la situation de la
prédication» (II, 287). Le kérygme de Bultmann comme annonce
d'une possibilité d'existence se réduit ainsi, chez Fuchs, au seul fait
qu'une parole soit prêchée, et c'est pourquoi il peut dire qu'il considère

le « oui » de Dieu à l'homme « comme la parole de toutes les

paroles et le « Je suis » johannique comme l'événement de langage
dans lequel Dieu s'exprime tout simplement comme Parole, comme
oui. » (II, 428).

Avant de quitter la théorie du langage pour la théorie existentiale-
ontologique qui la soutient, nous aimerions souligner l'apport que
constitue la réflexion de Fuchs pour la théorie du langage si l'on met
entre parenthèses cet appui qu'elle prend dans l'ontologie. Du mot
à la proposition et au langage en général nous sommes en présence
de l'ambiguïté qui nous rappelle cette banalité que le signe est toujours
signe adressé à quelqu'un en même temps qu'il est signe de quelque
chose. Mais il y a plus ; la dimension de communication peut être
thématisée, et faire ainsi l'objet d'un discours, que Fuchs appelle



124 PIERRE-ANDRÉ STUCKI

l'interprétation existentiale, qui objective sans réifier, qui présente
des évidences sans les réduire à la catégorie du fait, ni à l'immobilité
de l'essence. Il est donc difficile de suivre Fuchs dans cet abandon
systématique des « contenus », qui se renie lui-même, puisque
l'interprétation existentiale objective par le fait même qu'elle se compose
de propositions.

Plus généralement, cette ambiguïté du langage qui peut être
considérée tantôt dans sa référence aux objets et tantôt dans sa
dimension de communication, nous donne accès au phénomène de la
pluridimensionalité du langage que nous ne pouvons encore qu'entrevoir

et indiquer. L'analyse du langage, chez Fuchs, nous fait passer
par une succession de plans du discours, par une succession de réductions

ou de mises entre parenthèses : le discours théologique, par
exemple, peut être décrit dans sa prétention à être scientifique, mais
l'analyse peut mettre entre parenthèses cette dimension de la
théologie, pour l'envisager en tant que fonction théorique de l'Eglise
(cf. I, 137). De ce point de vue, le discours théologique est repris et
transposé dans le langage de la prédication qui lui-même présente
plusieurs dimensions (I, 94-95). Le discours théologique peut encore
être envisagé dans sa structure interne, en tant qu'il s'étage sur
différents plans : l'exégèse, l'interprétation, l'herméneutique, etc..
L'analyse permettrait ainsi de mettre en évidence la dialectique des

« plans » du discours, la variation du sens des textes selon le contexte
dans lequel ils s'insèrent. Mais on ne sait où s'arrêter, ni quel point
de repère trouver dans une telle complexité, et c'est pourquoi l'aveu
de la dialectique se trouve contenu, chez Fuchs, par la problématique du
fondement ontologique.

IL L'interprétation existentiale et l'événement du langage

De même qu'il radicalise la problématique bultmannienne de

l'objectivation, de même Fuchs pense radicaliser la problématique
existentiale du maître. Pour Bultmann, les questions métaphysiques
sont indécidables, comme pour Kant, et cependant l'existence fait
problème pour l'existant dans l'acte même qui le fait exister. La
préoccupation existentielle de l'homme porte donc sur la manière
dont il peut se comprendre sur cet horizon d'incertitude, et telle est

l'origine de la question qui est posée au texte néo-testamentaire, et
qui engendrera l'interprétation existentiale.

Pour Fuchs, il convient de mettre en évidence la temporalité de
l'existence, plus originaire que l'acte de volonté qui décide du
problème de l'existence (H., 156 et II, 425) ; de même la Sprachlichkeit
de l'existence est plus originaire que la Fraglichkeit. Si l'homme a à



HERMENEUTIQUE ET DIALECTIQUE 125

se décider, c'est d'abord parce qu'il est un être temporel, et s'il se
sait en question, c'est d'abord parce qu'il est investi par le langage.
Il résulte de cette considération une assimilation très significative
entre l'analytique existentiale (définie par Heidegger) et l'interprétation

existentiale (définie par Bultmann), toutes deux étant fondues
chez Fuchs sous cette dernière dénomination. La question par excellence

qui met en jeu l'interprétation existentiale est dès lors la question
du lieu où l'existant individuel trouve son être véritable (77., 271,
I, 67-69, III, 126). Ce lieu est l'événement du langage, le
Sprachereignis, temps de la parole et parole qui ponctue le temps. Dans
« Glaube und Erfahrung », Fuchs nous livre une évocation du langage
familial qui éclaire d'une image l'ensemble de sa théorie : « la plupart
des paroles de la mère indiquent le temps ; il est temps de se lever,
de manger, de travailler..., etc. » (III, 151).

Il faut toutefois que le langage soit plus qu'un moyen de
communication entre les personnes si l'existant individuel doit être
interprété à partir du lieu ontologique où il trouve son existence
authentique. Or celle-ci s'accomplit dans la rencontre et dans la
relation : telle est, semble-t-il, la conviction intime qui incite Fuchs
à dépasser Bultmann '. Mais il ne s'agit pas de la rencontre d'autrui,
qui ramène inévitablement à l'existence personnelle. Le langage
comme lieu est garanti par une théorie de l'être qui le désigne comme
Heu ontologique : « L'être est le fondement dans lequel le langage
s'enracine. » (I, 127). « Mais le langage est lui-même antérieur à son
fondement... Sans le langage l'être n'est rien. Il n'y a d'être que là
où il y a langage » (I, 128). Au reste, Fuchs nous laisse dans l'ignorance
de la méthodologie de la saisie de l'être.

Faute de mieux, nous pouvons rapporter ici la différence qu'il
faut faire entre l'être et l'étant d'une part, l'être et la réalité d'autre
part. L'être ne doit pas être confondu avec l'étant, il est antérieur à

l'étant comme au non-étant (I, 124) ; il est ce qui crée l'espace
nécessaire à l'étant. En ce sens, il est la condition essentielle (wesentlich)

pour qu'un étant soit abordable (ansprechbar) en tant que tel
(I, 125). En d'autres termes, l'être est la condition essentielle pour
qu'un objet soit dicible. Fuchs expose une théorie analogue à propos
de la réalité; «par réalité, dit-il, j'entends un être toujours déjà
objectivé » (II, 424). Le réel est donné dans une expérience où mon
présent coïncide avec le présent de l'objet (H., 130). Serait véritablement

réel ce qui dure sans fin, mais ce réel perdurable est un pieux
désir, de sorte qu'il faut s'en tenir à la coïncidence des présents, qui

1 Ce thème est relié, bien sûr, au problème du Jésus historique, le kérygme
bultmannien ayant été soupçonné d'être anhistorique et sa conception de la
foi de réduire la transcendance de Dieu.



I2Ó PIERRE-ANDRÉ STUCKI

peut être exprimée : « est réel ce qui, en tant que présent, peut être
amené au langage (zur Sprache gebracht) (77., 130) ». Fuchs va jusqu'à
dire qu'« il n'y a pas de réalité sans langage» (H., 131). Ainsi, «la
réalité est une catégorie posée par le langage... elle en provient,
comme le concept, et non l'inverse » (I, 127).

Nous approchons ainsi du concept de Sprachereignis : le langage
« événementialise (macht zum Ereignis) non seulement l'étant, mais
l'être même » (II, 426). L'être affleure dans le langage, et cette émergence

est un événement à l'intérieur du langage qui fait apparaître
le langage lui-même comme événement. Fuchs applique ce concept
de Sprachereignis au N.T. qui est, en un premier sens, un événement
à l'intérieur du langage : parti des paroles de Jésus, il aboutit aux
formules qui confessent Jésus comme le Seigneur (II, 379). Mais,
simultanément, le N.T. est lui-même parole en tant qu'événement
dans la mesure où ses textes s'insèrent dans la prédication qui fait
coïncider l'événement passé et l'événement actuel. En ce sens,
l'affirmation fondamentale du N.T. peut se formuler ainsi : «

Maintenant est venu le temps de la Parole de Dieu, maintenant écoutez »

(H., 155).
On aperçoit ainsi comment le concept de Sprachereignis permet à

Fuchs de faire coïncider, sinon d'unifier, trois démarches intellectuelles
bien distinctes avant lui : l'herméneutique, l'analytique de l'existence
et l'interprétation du N.T. Pour spectaculaire qu'elle soit, une telle
convergence ne doit pas moins nous donner à penser qu'on tente ainsi
de réduire l'analyse des plans du langage. Nous avons déjà signalé la
difficulté qu'il y a, chez Fuchs, à découvrir la méthode qui permet
de justifier l'ontologie : c'est que l'interprétation existentiale-onto-
logique parle du Sprachgeschehen comme d'un objet ou d'un thème
de discours. La théorie ontologique est un discours sur l'être et la
réalité dans leurs rapports avec le langage, mais cette théorie ne
peut pas avoir de portée générale puisqu'on ne voit pas quel est
l'événement d'être que réalise la théorie ontologique elle-même.
Ainsi, la théorie ontologique, plutôt que de montrer le fondement du
langage dans l'être, est elle-même une forme de discours.

Herméneutique et Dialectique

Nous avons remarqué que, chez Fuchs, l'analyse du discours
s'appuie sur la théorie ontologique comme recours contre la dialectique,

et que d'autre part la théorie ontologique ne fait sortir du
discours qu'en apparence. Nous pouvons donc conclure, d'une part,
que l'analyse du discours doit pouvoir être arrêtée, d'autre part que



HERMENEUTIQUE ET DIALECTIQUE I27

la méthodologie du discours ontologique doit être clarifiée de manière
à éviter l'illusion qu'il permet de sortir du discours.

Il semble bien que sur ce dernier point l'invocation de Husserl
puisse être éclairante. On sait comment la réduction phénoménologique,

en mettant entre parenthèses l'existence du monde, me permet
de m'interroger, par exemple, sur ce que j'entends par le terme de
monde, ou sur la manière dont je vise le phénomène « monde », ou
encore sur la manière dont le monde se donne comme phénomène.
On peut penser que la réduction ouvre les voies de l'analyse du
langage aussi bien que de l'analyse noético-noématique des vécus de
conscience. La question du sens de l'être, tant en ce qui concerne
l'être de l'homme que l'être en général, aurait ainsi sa place dans le

champ de l'éidétique, c'est-à-dire dans le champ de l'analyse des
essences : que signifie le mot être Quels sont les différents sens du
mot et les différents phénomènes auxquels je les réfère, et est-il
possible de les unifier On pourrait donc situer l'interprétation
existentiale dans l'éidétique, ce qui devrait permettre de clarifier
certains problèmes.

Tout d'abord, 1'« interprétation existentiale » apparaîtra comme
un discours constitué par une conscience théorique, et contenant la
description de l'essence des phénomènes. La théorie existentiale est
donc limitée par la structure du sujet connaissant ou par ce qui lui
apparaît ; elle est limitée, en d'autres termes, par l'évidence, ou par
l'intention scientifique qui préside à l'analyse. La conscience est donc
le fondement transcendantal de la théorie : il faut justifier la théorie
à partir de la conscience. Chez Fuchs, au contraire, on tend à expliquer
la conscience à partir de la théorie du Sprachereignis, mais on ne
critique pas cette explication en tant que théorie, de manière à en
montrer la méthodologie. Il s'agit donc d'une théorie douteuse, et,
dans la mesure où elle prétend dévoiler le fondement, d'un fondement
douteux.

Dans la mesure où elle culmine dans une théorie de l'être,
l'interprétation existentiale, qui est une description d'essences, culmine
dans la description de l'essence de l'être. Il conviendrait donc, pour
justifier la théorie, de s'expliquer sur les rapports de l'essence et de
l'être. Une telle explication serait, toutefois, de l'ordre de l'essence,
noème de la conscience. Comment donc sortir de la conscience
théorique et comment dépasser l'essence vers l'être ou vers la réalité
Comment, en d'autres termes, sortir de notre discours eidétique
Cette question nous permet ainsi de retrouver l'autre, plus générale,
que nous avions laissée en suspens et qui concernait le point d'arrêt
de l'analyse du discours.

C'est d'un double point de vue qu'il faut rendre compte
que le discours s'arrête toujours, nécessairement. Tout d'abord, la



128 PIERRE-ANDRÉ STUCKI

conscience qui le constitue, la conscience transcendantale, n'est pas
investie d'une durée continue ou infinie ; si l'on admet que cette
conscience est personnelle, il faut alors voir dans son incarnation
l'origine de l'arrêt ; si l'on ne l'admet pas, force est de constater
qu'elle interfère avec des préoccupations de la conscience incarnée,
auquel cas il faut avouer qu'elle est discontinue. Ces mêmes considérations

sont à répéter du côté de l'auditeur auquel le discours s'adresse,
ce qui amène à fonder la nécessité de l'arrêt dans le moment de
communication du discours.

L'arrêt du discours, inévitable, doit donc être compris comme
l'aveu, implicite ou explicite, que la personne qui parle fait à celle
qui l'écoute. C'est cet aveu qui engage personnellement celui qui
parle et qui place l'auditeur devant l'alternative de l'adhésion ou du
refus. La dialectique infinie de l'analyse du discours s'arrête parce
qu'elle est elle-même un discours qui s'insère dans une situation de

dialogue entre un Je et un Tu.
Il est donc possible de distinguer deux dialectiques : l'une,

abstraite, qui caractérise l'analyse du langage et qui peut également
apparaître dans d'autres formes de discours ; l'autre, concrète, qui
caractérise le processus du dialogue entre les personnes. La description

de l'arrêt du discours permet ainsi d'opérer une distinction
ontologique entre l'abstrait et le concret, l'essence et l'existence, le
possible et la réalité, l'existential et l'existentiel.

Cette description est, à notre avis, le point culminant de
l'herméneutique qui, comme théorie du langage, doit se proposer de clarifier
l'articulation de la dialectique abstraite et de la dialectique concrète,
du discours et de l'existence. Cette double dialectique est le thème

propre de l'herméneutique. Une telle affirmation peut être illustrée
par l'œuvre de Bultmann, qui, dans le cas particulier du N.T., fait
culminer l'interprétation dans la notion d'apostrophe ou d'interpellation

adressée à l'individu, et montre que cet appel impose une
décision de l'individu. L'appel à la décision est le point d'arrêt de la
prédication et la prédication ne touche à l'existence et à la réalité
que par la décision qui lui succède.

La dialectique est ainsi le thème de l'herméneutique, mais qu'est-
ce que la dialectique Tentons, pour terminer, de montrer que le
sens que nous avons donné à ce terme, chemin faisant, est dérivé
directement du sens kantien. Dans les antinomies de la raison pure,
par exemple, Kant montre comment, dans le domaine de la métaphysique,

la raison permet d'affirmer en même temps des thèses contraires

; cela signifie, puisque pour Kant la logique est le canon de la
raison, que la cohérence logique est de part et d'autre, dans la thèse
comme dans l'antithèse. Le scandale vient alors de ce que les deux
contraires sont également possibles, ce qui permet de définir la



HERMENEUTIQUE ET DIALECTIQUE I2Ç

dialectique comme l'infraction inévitable aux lois de la logique. La
découverte de ce scandaie manifeste la nécessité d'une logique
transcendantale articulée à la logique formelle.

Suivons maintenant à rebours la démarche transcendantale qui
s'interroge sur les conditions de possibilité de... Le donné d'où part
la déduction est fourni par l'opposition des systèmes philosophiques
apparus dans l'histoire. Les antinomies, avant d'avoir été interprétées
comme possibilités ou impossibilités de la raison ont vu le jour dans
le dialogue ou le quasi-dialogue des philosophes qui s'opposent et qui
affrontent leurs points de vue. La définition logique de la dialectique
comme affirmation de contraires fait abstraction de ce contexte de

dialogue dans l'histoire. Il est clair que la critique kantienne vise à
réaliser l'accord des esprits en montrant l'origine du désaccord des

points de vue. Mais si un tel accord est rendu possible par la description

de l'articulation des points de vue, il n'en reste pas moins que
derrière le désaccord des points de vue se cache le désaccord des

personnes, et que ce sol dialogique est le fondement premier et
dernier de la parole humaine.

Pierre-André Stucki.


	Herméneutique et dialectique : essai sur la pensée d'Ernest Fuchs

