Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1966)

Heft: 2

Artikel: Peut-on parler de messianisme dans I'ceuvre du chroniste?
Autor: Caquot, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380855

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PEUT-ON PARLER DE MESSIANISME
DANS L’GEUVRE DU CHRONISTE ?

La date de I'auteur de l’ensemble historique formé par les Chro-
niques et les livres d’Esdras et de Néhémie demeure un sujet de
contestation. On ne peut aborder ici ce probléme classique de l’isa-
gogique vétérotestamentaire. Il est cependant nécessaire d’opter
pour une datation assez précise si on veut saisir et expliquer le propos
de ce gros doublet des livres de Samuel et des Rois, car son idéologie
doit refléter une situation historique déterminée. Une « fourchette »
aussi large que celle que propose I. Engnell 1, entre —400 et —250,
n’est donc pas satisfaisante. Certains exégétes, comme W. F. Al-
bright 2, J. Rothstein et J. Hédnel 3, J. Hempel 4, A. Welch 5, K. Ru-
dolph ¢, Y. Kauffmann 7, se sont prononcés pour l'’époque perse ;
D. N. Freedman 8 va jusqu’a donner pour noyau a l'ouvrage une
apologie de Zorobabel complétée aux alentours de —300 par l'insertion
des mémoires de Néhémie et d’Esdras et des généalogies de I Chro-
niques 1-9. Mais la majorité des historiens de la littérature israélite
parait opter pour le début de 1'époque grecque. La langue des Chro-
niques montre en ce livre un des écrits les plus récents de 1’Ancien
Testament. La critique historique interne peut retenir quelque chose
des généalogies contenues dans 1'ouvrage. Certes il est difficile d’ex-
ploiter la liste des descendants de Jékoniah (I Chroniques 3 : 17-24)
pour obtenir un «terminus a quo», tant ce passage est hérissé de

r Gamla Testamentet. En traditionshistoriska inledning. Upsal, 1945, p. 259.

2 ¢ The Date and the Personality of the Chronmicler». J.B.L., 40, 1921,
P- 104-124.

3 Kommentar zum A. T. Leipzig, 1927.

4 Die althebrdische Literatur. Potsdam, 1934, p. 184.

5 The Work of the Chronicler. Its Purpose and Date. Londres, 1939.

¢ Handbuch zum A. T. Tibingen, 1955.

7 Toledot ha’emunah hayisva’elit, VIII. Tel-Aviv, 1956, p. 453 sq.

8 « The Chronicler’s Purpose ». Catholic Biblical Quarterly, 29, 1961, p. 436-

442.

N.B. Texte d’une legon donnée le 20 novembre 1965 a la Faculté autonome
de théologie de 1’Université de Geneéve.



LE MESSIANISME DANS L’GBUVRE DU CHRONISTE IXIX

difficultés textuelles. En revanche, on peut tenir pour plus utilisable
la liste des grands prétres de Néhémie 12 : 10-11 : elle nous conduit
jusqu’au pontificat de Yaddua‘, le Iaddous de Flavius Joséphe
(Antiquités X1, 302), contemporain du dernier Darius et remplacé
aprés la mort d’Alexandre le Grand (- 323) par son fils Onias (Anti-
quités X1, 347). Faire suivre du qualificatif «le Perse » les noms de
Cyrus (II Chroniques 36 : 22) et de Darius (Néhémie 12 : 22) aurait
été superflu aux temps achéménides . L’embrouillamini chronolo-
gique qui a tellement compliqué le probléme historique d’Esdras
semble bien procéder d'une confusion entre Darius I¢T (mort en —486)
et Darius II (-424-404), peu concevable si le Chroniste avait tra-
vaillé avant la chute de I’empire perse 2. D’un autre c6té, il ne faut
pas rajeunir a l'exceés la composition des Chroniques. Pour la situer
entre —167 et —113, W. Bousset et H. Gressmann 3 ont invoqué la
préséance donnée en I Chroniques 24 :7% a la classe sacerdotale de
Yehoyarib dont sont issus Matthatias de Modein et les princes
hasmonéens. Ce verset est regardé d’ordinaire comme une adjonction
ultérieure, car son indication est contredite par I Chroniques g : 10
et Néhémie 12 : 9. On peut ajouter que le Chroniste ne présente pas
toujours une priorité chronologique comme un signe particulier
d’honneur : le fait que Joseph détienne '« ainesse » ne I’empéche pas
de s’incliner devant Juda (I Chroniques 5 : 2), et Salomon n’est pas
le premier, mais le troisitme, des fils de Salomon et de Bethsabée
(I Chroniques 3 : 5).

Si, compte tenu de la présence de Yaddua® & la téte du clergé,
nous placgons la rédaction de 1’ceuvre du Chroniste tout au début de
I'époque grecque, avant méme la mort d’Alexandre le Grand, c’est-a-
dire entre —332 et —323, nous trouvons la situation historique la
mieux susceptible d’expliquer le dessein apologétique de l'auteur.
Comme 1'écrit H. Cazelles: 4 « On sait que les généalogies du livre
semblent mener jusqu’a 1'époque grecque. De fait, c’est a 1'époque

t A. Lops : Histoive de la littérature hébraique et juive. Paris, 1950, p. 636.
Le texte de Néhémie 12 : 22 me semble avoir été mal compris. Il est dit que les
chefs de famille et les prétres furent inscrits DD WINMT '13’17‘_‘3-5:]. Le
texte a paru inintelligible, et on a proposé de corriger 7V en TV «jusqu'au
régne de Darius le Perse » (Rudolph), ou en 92 «a partir du régne...» (Al-
bright). Il faut noter que les versions anciennes ont généralement rendu « sous
le régne de Darius ». Dans la langue tardive, 9V peut avoir le sens de «pour»
(P. JotUon : Grammaive de I'hébreu bibligue. Rome, 1947, § 133 f, p. 407). Si
par Y257 nous entendons le « gouvernement royal», et non le « régne», la
phrase signifie qu'on envoyait & la cour achéménide le recensement des chefs
de famille et des prétres, et « Darius le Perse» serait le nom collectif des
empereurs.

2 M. Notu : Uberlieferungsgeschichtliche Studien 2. Tiibingen, 1957, p. 153.

3 Die Religion des Judentums. Tiibingen, 1926, p. 10, note 4.

4 « La mission d’Esdras ». Vetus Testamentum, 4, 1954, p. 136.



I12 ANDRE CAQUOT

grecque que cette tentative du Chroniste s’explique le mieux. En face
de I'hellénisme... un renforcement du groupe autour de la liturgie du
Temple paraissait s’'imposer. » L’arrivée triomphale du Macédonien,
couronnant la pénétration insidieuse de 1'hellénisme déja en cours aux
temps achéménides en Asie occidentale, contraignait les peuples de
I'Orient a une prise de conscience plus ou moins douloureuse. Dans
un livre des plus suggestifs, intitulé The King Is Dead 1, I'historien
américain Samuel K. Eddy a étudié les manifestations de la résis-
tance intellectuelle et spirituelle des peuples orientaux soumis au défi
de la culture grecque et de la conquéte macédonienne. Il montre com-
ment I’humiliation des anciens empires passés sous l'autorité du
maitre venu d’Occident s’exprime dans des légendes glorifiant leur
passé national et tentant de hausser leurs rois d’autrefois au-dessus
des héros grecs et du dernier d’entre eux, Alexandre le Grand. Tel
était le but de la légende de Sémiramis dans les Babyloniaca de Cté-
sias, de la légende de Nabuchodonosor dans les Chaldaica de Bérose.
Sans aucun doute, on ne peut mettre les Chroniques juives sur le
méme plan que ces textes; on n'y trouve aucune trace d’animosité
contre les Grecs, pas plus que les documents grecs du début du
I11e siecle parlant des Juifs (Hécatée d’Abdere, Théophraste) 2 ne réve-
lent d’hostilité a leur égard. La situation des Juifs vis-a-vis des Grecs
n’était du reste pas comparable a celle des Egyptiens ou des Perses :
ce n’est pas un empire juif que les phalanges macédoniennes avaient
ruiné. Néanmoins les Chronigues représentent peut-étre un correspon-
dant juif de ces légendes orientales forgées pour compenser le senti-
ment d’infériorité éprouvé en face des Grecs par les ressortissants des
anciens empires. Correspondant plus sobre, plus discret, mais qui a
lui aussi pour but de rendre le public indigéne conscient de la gran-
deur de son passé. Dans la littérature orientale répondant au défi de
I'hellénisme, le motif de la royauté nationale occupe, selon S. K.
Eddy, une place importante, et souvent des accents apocalyptiques
ou « messianiques » s’y font entendre (le Bakman Yasht et les oracles
d’Hystaspe pour I'Iran, I’« oracle du potier » pour I’Egypte). L’auteur
des Chronigues n’aurait-il pas eu la méme intention : célébrer la gran-
deur passée de la royauté d’Israél et communiquer, 2 mots plus ou
moins couverts, 1'espoir de sa restauration ? La lecture la plus super-
ficielle des Chroniques révéle, dit-on, une idéalisation de David. Mais
les Chroniques ont-elles voulu célébrer la gloire du premier roi d’Israél
pour suggérer qu’'un jour sa dynastie remonterait sur le tréne ? Autre-
ment dit, le « davidisme » des Chroniques est-il un messianisme ?

1 University of Nebraska Press, Lincoln, 1961.
2 Voir TH. REINACH : Texles d’ auteurs grecs et vomains relatifs aw judaisme.
Paris, 1895 (réimp. Hildesheim, 1963), p. 7 et 15.



LE MESSIANISME DANS L'BUVRE DU CHRONISTE I13

La question n’a été posée que par des exégetes relativement
récents. J. Wellhausen qui s’est tant penché sur les Chroniques n’en
souffle mot dans ses Prolegomena : les Chroniques avaient attiré son
attention surtout a cause des incidences de leur ritualisme dans le
probléme de la législation sacerdotale du Pentateuque. Etudiées pour
elles-mémes, les Chroniques posaient d’abord la question de leurs
« sources » et de leur valeur documentaire pour I'histoire de la monar-
chie judéenne. Ce n’est que lorsqu’on a commencé a s’intéresser a la
théologie des ensembles historiques que les idées du Chroniste sur
David ont été envisagées systématiquement. Le commentaire de
J. Rothstein et J. Héinel (1927) est, 4 ma connaissance, un des premiers
a mettre en téte de son introduction un exposé de la théologie du
Chroniste et & déclarer que « la venue du David de la fin des temps et
du royaume messianique devait étre un des veeux les plus ardents du
Chroniste » 1. G. Von Rad dans son Geschichtsbild des chronistischen
Werkes (1930), puis M. Noth, dans ses Uberlieferungsgeschichtliche
Studien de 1943, ont fait du messianisme un élément capital de
I'idéologie du Chroniste : David est idéalisé ; «il occupe le tréne de
la royauté de YHWH sur Israél», comme il est dit a I Chroniques
28 : 15, et c’est 1a une expression propre a l'ouvrage ; le Chroniste
insiste la-dessus parce que la monarchie davidique conserve a ses
yeux une signification pour le temps présent : la prophétie de Nathan
est éternellement wvalable, donc il viendra encore un davidide, le
Messie, et le Chroniste peut étre appelé un gardien de la tradition
messianique ; le roi & venir sera a I'image de David, unissant l'exercice
de la royauté et la direction des affaires du culte ; 1’élection de David
et I'alliance davidique tiennent dans les Chroniques une place plus
grande que l'élection d’Israél et I'alliance sinaitique ; 1'élection de
Jérusalem, chére au Deutéronomiste, y est un simple corollaire de
celle de David. Le grand bibliste israélien Y. Kauffmann 2 présente
un point de vue treés voisin : le Chroniste, dit-il, s’attache a illustrer
trois institutions juives qu’il tient pour fondamentales et dont 1'im-
portance ne pouvait que croitre aux yeux des Judéens exilés a Baby-
lone, ce sont le Temple, la ville sainte et la monarchie ; le début de
I’époque perse a vu le rétablissement des deux premiéres, la troisiéme
sera également restaurée, et avec elle «la royauté de YHWH sur
Israél » sera restituée dans sa totalité. Pour la défense et l'illustration
du messianisme des Chroniques, nous renverrons enfin au travail
d’A. Noordtzij 3 et a toute une série d’articles récents, d’A. Brunet 4,

Kommentar zum A. T., p. XLIIIL.

Toledot..., VIII, p. 451 et s.

« Les intentions du Chroniste ». R.B., 49, 1940, p. 161-168.

« La théologie du Chroniste : théocratie et messianisme ». Sacra pagina, 1.
Louvain, 1959, p. 384-397.

oW oB A

8



114 ANDRE CAQUOT

D. N. Freedman 1, W. F. Stinespring 2, R. North 3. Le point de vue
opposé a pour avocat W. Rudolph 4, selon lequel il ne peut y avoir de
messianisme dans les Chroniques puisqu’il n’y a pas d’eschatologie ;
le Chroniste accepte l'autorité perse, et son « davidisme » est seule-
ment un corollaire de son cléricalisme et de son zéle pour le culte.

Le seul moyen de prendre parti est de procéder a une comparaison
entre quelques textes clés de Samuel-Rois et leurs paralléles dans les
Chroniques. Les variations relevées dans celles-ci permettent de saisir
quelle est leur idéologie particuliére.

Il importe surtout de comprendre la portée de 1'idéalisation de
David telle qu’elle apparait dans les variantes du Chroniste. Son
histoire commence avec le régne de David, et le récit de ses débuts est
bien différent de celui des livres de Samuel. Ces premiéres variantes
n’'offrent rien de décisif en faveur du messianisme des Chroniques.
C’est le cléricalisme de ’auteur qui se fait jour dans le jugement som-
maire qu’il porte sur Saiil, rejeté parce qu’«il n’avait pas consulté
YHWH » (I Chroniques 10: 13-I4): on reproche au premier roi
d’avoir tenté de connaitre la volonté de Dieu par des moyens irrégu-
liers, en se passant de l'intermédiaire du clergé s. Au chapitre 11 de
I Chroniques, David est présenté d’emblée comme le roi de tout Israél,
et c’est aussitot apres le récit de la prise de Jérusalem. L’auteur se
refuse & envisager comme le fait sa source une distinction entre
« Israél » et Juda, parce que pour lui Juda incarne tout Israél. Au
chapitre 12, il revient sur I'histoire antérieure de David a propos des
« héros » de celui-ci, mais il glisse encore plus pudiquement que sa
source sur les rapports entre David et les Philistins ; il ne veut pas
laisser entendre que son héros s’est mis un moment au service de
I'ennemi. Le chapitre 13 entreprend la narration de la reprise de
I'arche, présentée comme une affaire panisraélite encore plus nette-
ment qu'en [I Samuel 6. Le chapitre 14 correspond a II Samuel
5: 17 et s., relatant la victoire de David sur les Philistins. Pourquoi
le Chroniste a-t-il parlé de I'installation de I’arche a Jérusalem avant

I ¢« The Chronicler’s Purpose ». Catholic Biblical Quarterly, 23, 1961, p. 436~
2,
44 2 « Eschatology in Chronicles ». J.B.L., 80, 1961, p. 209-219,
3 « Theology of the Chronicler ». J.B.L., 82, 1963, p. 369-381 (plus nuancé
que les précédents). Le commentaire de K. GALLING (Das A.T. Deutsch. Gottin-
gen, 1954, p. 7) et l'introduction d’0O. EissFeLDT (Einleitung in das A.T.3.
Tubingen, 1963, p. 729) admettent aussi le messianisme du Chroniste sans
entrer dans le détail de la discussion.

4 Voir « Zur Theologie des Chronisten ». Theologische Literaturzeitung, 79,
1954, col. 285-286 ; ¢ Problems of the Book of Chronicles ». Vetus Testamentum,
4, 1054, P- 401-409 et le Handbuch zum A.T., p. XXIV.

5 Sur ce chapitre, voir C. WESTERMANN : « Das Verhiltnis von Exegese und
Verkiindigung anhand eines Chroniktextes ». Theologische Litevaturzeitung, qo,
1965, col. 659-670.



LE MESSIANISME DANS L'BUVRE DU CHRONISTE 115

de mentionner la défaite des Philistins, en intervertissant les cha-
pitres 5 et 6 de 11 Samuel ? 11 veut, dit-on, mettre « '’homme d’église »
avant « 'homme de guerre ». Sans aucun doute la venue de I'arche a
Sion éclipse aux yeux du Chroniste les exploits militaires de David.
Mais il ne faut pas surestimer l'aspect « homme d’église » prété a
David, et on tiendra pour exagéré le jugement de Wellhausen : 1
« Le héros a la téte d’une armée est devenu le chantre et le maitre des
cérémonies, a la téte d’un essaim de prétres et de lévites ; cette figure
historiques aux traits si nets est devenue une pale image de piété
enveloppée dans un nuage d’encens.» On en a la preuve a I Chro-
niques 14 : 17, verset sans paralléle dans la source: « Le renom de
David se répandit par tous les territoires, e¢ YHWH inspira sa ter-
reur 4 toutes les nations. » Le récit de 11 Samuel 6 est ensuite déve-
loppé aux chapitres 15 et 16 de I Chroniques. On ajoute d’une part
I'inventaire du clergé participant a la cérémonie de l'installation de
I’arche, et nous trouvons 1a une référence a Moise (I Chroniques
15:15: l'arche est transportée selon ce qu’avait ordonné Moise
d’aprés Nombres 4: 4 et s.), et d’autre part le centon poétique de
16 : 8-36, emprunté aux psaumes 105, 1006 et gb, montrant que le
Chroniste a voulu enrichir sa narration de références lyriques jugées
appropriées a la situation. Le chapitre 17 est le plus important pour
notre étude, puisqu’il contient 'oracle dynastique de I Samuel 7.
La comparaison des deux textes a été menée avec une précision
extréme par H. Van den Busche 2. Cet auteur a sans doute surexploité
des divergences minimes, révélant surtout le souci du Chroniste de
polir le style de Samuel, et il aboutit a des conclusions que je crois
erronées : I Chroniques 17 livrerait le texte « original » de la prophétie
de Nathan, dont [I Samuel 7 serait une version développée. La
variante la plus significative est l'omission dans les Chroniques du
verset 14 de 11 Samuel 7 : « Si (le roi issu de tes entrailles) agit mal,
je le frapperai avec le baton des hommes et les coups des humains »,
menace de chitiment A I'encontre du Davidide infidéle. Une telle
omission ne peut étre fortuite et doit correspondre au dessein profond
du Chroniste. Essayons d’en rendre compte.

Le Chroniste ne veut certes pas suggerer que les descendants de
David aient été impeccables. Il y a eu trop de pécheurs parmi eux,
et les Chronigues n’en font pas mystére quand elles parlent des rois
de Juda. Mais il est un roi de Juda que le Chroniste a 1'air de présen-
ter comme impeccable, c’est Salomon. On n’a pas assez insisté sur

1 Prolegomena to the History of Amncient Israel, réimp. New York, 1957,

p. 182.
2 « Le texte de la prophétie de Nathan sur la dynastie davidique (II Samuel
VII - I Chroniques XVII)». Ephemerides Theologicae Lovanienses, 24, 1948,

P. 354-394.



116 ANDRE CAQUOT

I'idéalisation de Salomon dans les Chroniques, plus nette encore que
celle de David. Le fondateur de la dynastie n’est pas glorifié dans les
Chroniques au point d’étre lavé de toute faute. On passe, il est vrai,
sur la liaison adultére de David et de Bethsabée, mais il faut se
demander si par ce silence le Chroniste a voulu blanchir David, ou
s’il n'a pas voulu enlever une tache a la mémoire de Salomon en
évitant de rappeler que c’était un enfant adultérin. En revanche, le
Chroniste attribue & David le péché du recensement en termes plus
séveres que II Samuel 24 : au lieu d’étre l'instrument de Dieu qui,
pour faire instituer le culte expiatoire, a poussé David a opérer le
recensement, David s’est laissé tenter par Satan, selon I Chroniques
21 :I; le Chroniste veut souligner la noirceur du crime royal en
ajoutant a sa source le verset 6 du méme chapitre: « On n’avait
recensé ni Lévi ni Benjamin, parce que l'ordre du roi avait paru
abominable a Joab. » Surtout le Chroniste semble faire grief a David
de ses activités guerriéres, puisqu’on reléve deux fois cette accusation
portée par Dieu contre David: « Tu es un homme de guerre, tu as
versé le sang » (I Chroniques 22 : 8 et 28 : 3), et c’est pourquoi David
n’a pas construit le Temple. Ce que Samuel présente comme un fait
historique — David a été trop occupé a guerroyer pour avoir la pos-
sibilité de batir le Temple — devient dans les Chroniques un juge-
ment de valeur : David n’a pas mené a bien 1’édification du Temple,
parce qu’il en était indigne, 4 cause de tout le sang dont il était
souillé. Salomon en regard est le roi pacifique et sage, et c’est trés
probablement pour notre auteur le type de souverain judéen le mieux
apte & séduire les Grecs. Aucun reproche n’est formulé a son égard, et
c’est & propos de Salomon, bien plus que de David, que le Chroniste
se sépare de 'histoire deutéronomiste. On ne lit dans les Chroniques
rien de comparable au chapitre 11 de I Rois décrivant le « tournant »
du régne de Salomon une fois que celui-ci s’est laissé séduire par
I'idolatrie de ses femmes. Le récit des abandons de la Loi ne com-
mence qu’avec Roboam (II Chroniques 12 : 1). Sans doute est-ce ce
portrait si idéalisé de Salomon qui explique 1'omission de /I Samuel
7. 14 en I Chronigues 17. Entendant au sens le plus étroit la « descen-
dance » dont il est question & II Samuel 7 : 12 en la limitant & une
seule génération (c’est pourquoi le Chroniste remplace 1'équivoque
« ce qui sortira de tes entrailles », par « qui sera un de tes fils », c’est-a-
dire un des quatre fils de David et Bethsabée), I'auteur veut éviter
de laisser croire que Salomon ait pu « mal agir ».

Pourquoi le Chroniste s’est-il & ce point écarté de son modéle en
ce qui concerne Salomon ? Pourquoi fait-il du régne du premier
davidide l’apogée de la monarchie judéenne ? La réponse est évi-
dente : parce que c’est Salomon qui a instauré dans sa totalité le
culte du Temple. Certes les Chroniques majorent le role de David dans



LE MESSIANISME DANS L'EUVRE DU CHRONISTE 11y

'institution du culte, si on les compare aux livres deutéronomistes :
David a rassemblé les matériaux et les travailleurs (I Chroniques 22 :
2-4, 14-16), il a constitué les équipes de prétres et de lévites pour les
offices (I Chroniques 23-26), il a remis a son fils le plan de la construc-
tion (I Chroniques 28 : 11). Mais c’est Salomon qui a mis en ceuvre
tous ces préparatifs. Bien plus, c’est lui seul qui a constitué le culte
dans sa totalité en ajoutant aux accessoires du Temple un objet
sacré dont David ne s’était pas occupé : la « tente du rendez-vous »
appelée aussi la « demeure ». Disposant pour écrire son histoire de la
littérature deutéronomiste qui parle presque exclusivement de
I'arche et de la littérature sacerdotale qui met en avant la tente du
rendez-vous, le Chroniste a cherché a concilier ses sources. Pour
I'arche, il ne peut que suivre Samuel et Rois: l'arche a été reprise
par David aux Philistins et installée par lui a Jérusalem. Pour la
tente, dont il n’est pas question dans l'histoire deutéronomiste, il
suppose qu'elle était déposée au haut-lieu de Gabaon (I Chroniques
21 : 29), ce qui lui permet de justifier la présence de Salomon en ce
sanctuaire dont parle I Rois 3: 4. II Chroniques I : 3 précise : « Salo-
mon alla... & Gabaon, 13 était en effet la tente du rendez-vous qu’avait
faite Moise dans le désert. » Salomon fait monter au Temple de Jéru-
salem non seulement I’arche, mais aussi la tente (I Chroniques 6 : 17,
II Chroniques 5 : 5). Le Chroniste a voulu montrer en Salomon 1'uni-
ficateur du legs cultuel de David et de celui de Moise ; il le place, si
l'on peut dire, au confluent des deux traditions. Notons au passage
qu’il est impossible d’opposer, comme veut le faire G. von Rad 1,
« une théologie chroniste de 1’arche » & une « théologie sacerdotale de
la tente ». Si dans les Chroniques nous entendons davantage parler de
I'arche que de la tente, et de David plus que de Moise, c’est dans la
mesure ou leur auteur prend pour source 'histoire deutéronomiste
de Samuel et des Rois plus que 'histoire sacerdotale du Tétrateuque.
Mais le Chroniste suppose acquise et consacrée toute ’histoire sainte
sacerdotale et 1l fait gloire a Salomon d’avoir opéré entre les deux
traditions la synthése définitive a laquelle le culte de Jérusalem doit
d’étre ce qu’il est.

L’impeccabilité de Salomon aux yeux du Chroniste apparait
ainsi comme un corollaire de 'amour qu’il porte aux institutions
cultuelles dont le fils de David a achevé la mise en place. Pourtant
I'auteur des Chroniques ne pouvait pas ignorer le jugement assez
sévere du Deutéronomiste sur le régne de Salomon. Il ne pouvait
méconnaitre ses fautes et leurs conséquences dont I Rois 11 présente
le récit complaisant. Il les connait sans aucun doute, mais il affecte

I g Zelt und Lade» (1931). Gesammelte Studien zum A.T. Munich, 1958,
p. 109-129.



118 ANDRE CAQUOT

de les ignorer, car si Salomon est devenu un pécheur, c’est seulement
une fois achevée son ceuvre essentielle, ’ceuvre sainte par excellence,
la construction du Temple. I Chronigques 28 : 20-21, version propre
au Chroniste du testament de David a son fils, contient une phrase
significative : « YHWH ne t’abandonnera pas, jusqu’a l'achévement
de toute I'ceuvre du culte de la maison de YHWH. » Peu importe ce
qui doit advenir aprés; pour le Chroniste I'ceuvre de la dynastie
davidique est achevée quand le Temple est bati.

Il faut insister enfin sur la conclusion mise par II Chroniques
6 : 41-42 a la priere de Salomon pour la dédicace du Temple. Au lieu
de la finale de I'histoire deutéronomiste : « Tu pardonneras a ton
peuple... parce qu’il est ton peuple et ton héritage que tu as fait
sortir d’Egypte... parce que c’est toi qui les as séparés de tous les
peuples de la terre, comme tu l'as dit par 'organe de Moise ton servi-
teur» (I Rois 8:50-53), nous y lisons: « Et maintenant, YHWH,
léve-toi vers ton lieu de repos, toi et I'arche de ta puissance... Ne
repousse pas la face de ton oint, souviens-toi des 317 Y7277 », citation
approximative de Psaume 132 : 8-10. Cette variante appelle plusieurs
remarques :

— Elle correspond au gotit du Chroniste d’illustrer un récit histo-
rique par des passages lyriques qu’il juge adaptés a la situation
(comparer I Chroniques 16 : 8-30).

— Elle marque un désir de ne pas souligner I'exclusivisme si
nettement exprimé a I Rozs 8 : 53.

— Le silence sur Moise ne révele pas un désir de mettre sous le
boisseau la tradition sacerdotale, a laquelle le Chroniste renvoie plus
d'une fois. Il traduit simplement un souci de cohérence interne : le nom
de Moise, rappelé dans les Rots comme truchement de YHWH pour
ordonner la mise a part d'Israél, ne lui a pas paru en place.

— On commet d’ordinaire un contresens en traduisant 773 Y7013
par «les graces faites a David », ce qui ferait de 11 Chroniques 6 : 42
une référence a l'alliance davidique. J’ai montré ailleurs, a propos
d’Esaie 55 : 3, que dans la locution <77 Y5277 le complément tient
lieu de génitif subjectif et non de génitif objectif r; YO signifie
ici, comme a II Chroniques 32 :32 et 35:26, les « ceuvres pies».
Conformément a I'esprit du psaume 132, les « ceuvres pies » de David
doivent consister dans les peines qu’il a prises pour faire venir I’arche
a Jérusalem et préparer la fondation du Temple. Telle que le Chro-
niste la présente, la priere de dédicace de Salomon revient & demander
que tout le travail accompli par David ne demeure pas vain, d’abord

! « Les graces de David. A propos d’Isaie 55: 3 b». Semitica, 15, 1965,
P- 45-59-



LE MESSIANISME DANS L'(EUVRE DU CHRONISTE I19

que Salomon lui-méme puisse le parachever, ensuite que le Temple
puisse remplir son office pour le salut d’Israél. S’il y a dans ces versets
une perspective d’avenir, elle ne concerne pas la dynastie issue de
David, mais la fonction sotériologique permanente du Temple.
D’autres indices montrent le peu d’intérét que le Chroniste porte
a la lignée royale de Jérusalem, une fois que celle-ci a accompli son
ceuvre cultuelle. Il se sépare la-dessus de son modé¢le deutéronomiste.
Ce dernier invoque plus d’une fois David, et implicitement ses mérites,
pour expliquer la longue survie de la lignée davidique. C'est «a cause
de David » que les fautes de Salomon n’ont pas entrainé la ruine
totale de son royaume (I Rois 11 : 13 et 32). Or, une formule comme
celle de I Rois 11:36: « Je laisserai a son fils une tribu pour que
David ait toujours une lampe & Jérusalem » n’est pas reproduite dans
le passage correspondant des Chroniques, non plus que les formules
de II Rois 19 : 34 et 20 : 6 expliquant que Jérusalem a été préservée
de Sennachérib « a cause de David ». La seule exception notable est
II Chroniques 21 : 7%, correspondant & I/ Rots 8: 19, mais on peut
supposer que le Chroniste a ici suivi de plus prés l'esprit de son
modele. Si on considére l'ensemble des Chroniques plutét que ce
détail isolé, il apparait que le Chroniste a regardé surtout les rois de
Juda comme une série de figures historiques exemplaires de sa doc-
trine de la rétribution immanente (de 1a les gauchissements qu’il fait
subir & sa source: l'impie Manassé n’a pu régner aussi longtemps
que grace a son repentir). Pour le Chroniste, le garant de la continuité
nationale n’a pas tant été la dynastie assurée de la promesse divine
d’éternité que le Temple, et ce sont les crimes contre la maison de
YHWH qui ont provoqué la catastrophe de 587 (II Chroniques
36 :15). La royauté de YHWH a bien été un moment détenue par
la maison de David ({1 Chroniques 13 : 8), mais rien n’indique qu’elle
en soit dépendante : la parole d’Abiah & Jéroboam — « ne savez-vous
pas que YHWH... a donné a David la royauté sur Israél pour tou-
jours... 2 » (II Chroniques 13 :5) — se comprend trés bien dans la
bouche d’un successeur de Salomon affirmant sa légitimité, mais est-ce
réellement une profession de foi du Chroniste ? Pour lui le moyen de
grice, I'instrument du salut, c’est avant tout le Temple et son culte.
Le livre se clot sur la transcription de 1’édit de Cyrus ordonnant la
reconstruction du Temple (II Chroniques 36 : 23). Une telle pointe
indique ol va le cceur de I'historien. Elle révele son optimisme, et le
Chroniste exprime plus d'une fois sa confiance dans la loyauté de
Dieu: il place en six occasions différentes la citation du psaume
100 : 5 : « Louez YHWH, car il est bon, et sa loyauté est a toujours »
(I Chronigques 16 : 34, 41, II Chroniques 5:13; 7:3, 6; 20:21).
Mais cette confiance n’attend pas autre chose que ce qui est au temps
de la composition des Chronigques un fait acquis : la reprise du culte



120 ANDRE CAQUOT

a Jérusalem. La loyauté de Dieu ne I’engage que sur un seul chapitre,
celui du Temple et de ses institutions.

Il n’y a pas de messianisme dans les Chroniques. David et Salo-
mon plus encore sont mis trés haut parce qu’ils ont été les agents de
YHWH pour la construction du Temple ; ils ne le sont pas plus
comme ancétres du Messie qu’ils ne le sont comme souverains d’un
puissant royaume. Le Chroniste donne bien une image idéalisée de
I'Israél des temps royaux : Israél a été une grande puissance mili-
taire, et c’est pourquoi les effectifs de ses armées sont tellement
exagérés, mais cette puissance a fait son temps. En revanche, la nation
juive a conservé le legs essentiel de son passé, plus exactement elle
I'a recouvré sous les Achéménides. Cet héritage glorieux et durable,
c’est le Temple et son culte. Telle est 1'image qu’a voulu donner
d’elle-méme une hiérocratie qui se satisfait au fond du présent, ce qui
la dispense d’espérer d'un miracle divin la reconstitution d’Isra€l
comme une entité politique indépendante, sous un roi a elle. Les
Achéménides avaient assuré aux Juifs deux siecles de relative tran-
quillité et consacré le role des grands prétres comme représentants
de la nation en face du pouvoir perse. C’en est assez pour expliquer
I'absence de messianisme dans les Chroniques. Aprés l'effervescence
messianique dont Zorobabel fut le centre, probablement malgré lui,
aux alentours de —520, ces deux siécles de domination perse ont vu
la fin provisoire de ce genre d’espérances. Elles n’ont repris leur essor
que du jour ol a été remise en cause par la persécution d’Antio-
chus IV toute cette économie religieuse qui reposait sur le culte du
Temple. Et encore, la révolte maccabéenne n’a-t-elle pas abouti a
une restauration, ni méme a une tentative de restauration davidique,
mais & I'instauration d’une nouvelle hiérocratie, pouvoir de fait, sans
justification traditionnelle ou scripturaire. Seul le discrédit dont ont
pati les princes-prétres hasmonéens explique le retour d’'un messia-
nisme davidique dans les espérances d’Israél.

ANDRE CAQUOT.

Note additionnelle

Pendant l'impression de ce travail, j'ai eu connaissance de l'article de
W. E. LEMKE (« The Synoptic Problem in the Chronicler’'s History », Harvard
Theological Review, 58, 1965, p. 349-363), qui taxe de spéculations subjectives
les tentatives de ses prédécesseurs en vue de définir une théologie du Chroniste
par comparaison de son texte avec celui de Samuel et des Rois. W. E. Lemke
invoque une douzaine de passages paralléles qui suffiraient & montrer que le
Chroniste ne fait que reproduire une recension de I'histoire des Rois différente
de celle de la Massore et plus proche des témoins qoumraniens et de la version
des Septante. L’étude de Lemke ne touche aucun des points abordés dans
le présent article. Je crois néanmoins devoir émettre des réserves sur la méthode
de l'auteur qui aboutirait a nier l'originalité des Chroniques et a laisser dans
le mystére les raisons historiques de leur composition.



	Peut-on parler de messianisme dans l'œuvre du chroniste?

