
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1966)

Heft: 2

Artikel: Peut-on parler de messianisme dans l'œuvre du chroniste?

Autor: Caquot, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PEUT-ON PARLER DE MESSIANISME

DANS L'ŒUVRE DU CHRONISTE

La date de l'auteur de l'ensemble historique formé par les
Chroniques et les livres d'Esdras et de Néhémie demeure un sujet de
contestation. On ne peut aborder ici ce problème classique de
l'isagogique vétérotestamentaire. Il est cependant nécessaire d'opter
pour une datation assez précise si on veut saisir et expliquer le propos
de ce gros doublet des livres de Samuel et des Rois, car son idéologie
doit refléter une situation historique déterminée. Une « fourchette »

aussi large que celle que propose I. Engnell1, entre -400 et -250,
n'est donc pas satisfaisante. Certains exégètes, comme W. F.
Albright 2, J. Rothstein et J. Hanel 3, J. Hempel 4, A. Welch s, K.
Rudolph 6, Y. Kauffmann 7, se sont prononcés pour l'époque perse ;

D. N. Freedman 8 va jusqu'à donner pour noyau à l'ouvrage une
apologie de Zorobabel complétée aux alentours de -300 par l'insertion
des mémoires de Néhémie et d'Esdras et des généalogies de I
Chroniques 1-9. Mais la majorité des historiens de la littérature israélite
paraît opter pour le début de l'époque grecque. La langue des
Chroniques montre en ce livre un des écrits les plus récents de l'Ancien
Testament. La critique historique interne peut retenir quelque chose
des généalogies contenues dans l'ouvrage. Certes il est difficile
d'exploiter la liste des descendants de Jékoniah (7 Chroniques 3 : 17-24)

pour obtenir un « terminus a quo », tant ce passage est hérissé de

1 Gamia Teslamentet. En traditionshistoriska inledning. Upsal, 1945, p. 259.
3 «The Date and the Personality of the Chronicler». J.B.L., 40, 1921,

p. 104-124.
3 Kommentar zum A. T. Leipzig, 1927.
4 Die althebräische Literatur. Potsdam, 1934, p. 184.
5 The Work of the Chronicler. Its Purpose and Date. Londres, 1939.
6 Handbuch zum A. T. Tübingen, 1955.
7 Toledot ha'emunah hayisra'elit, VIII. Tel-Aviv, 1956, p. 453 sq.
8 « The Chronicler's Purpose ». Catholic Biblical Quarterly, 29, 1961, p. 436-

442.

N. B. Texte d'une leçon donnée le 20 novembre 1965 à la Faculté autonome
de théologie de l'Université de Genève.



LE MESSIANISME DANS L ŒUVRE DU CHRONISTE III
difficultés textuelles. En revanche, on peut tenir pour plus utilisable
la liste des grands prêtres de Néhémie 12 : 10-11 : elle nous conduit
jusqu'au pontificat de Yaddua', le Iaddous de Flavius Josephe
(Antiquités XI, 302), contemporain du dernier Darius et remplacé
après la mort d'Alexandre le Grand (-323) par son fils Onias (Antiquités

XI, 347). Faire suivre du qualificatif « le Perse » les noms de

Cyrus (II Chroniques 36 : 22) et de Darius (Néhémie 12 : 22) aurait
été superflu aux temps achéménides ». L'embrouillamini chronologique

qui a tellement compliqué le problème historique d'Esdras
semble bien procéder d'une confusion entre Darius Ier (mort en -486)
et Darius II (-424-404), peu concevable si le Chroniste avait
travaillé avant la chute de l'empire perse 2. D'un autre côté, il ne faut
pas rajeunir à l'excès la composition des Chroniques. Pour la situer
entre -167 et -113, W. Bousset et H. Gressmann 3 ont invoqué la
préséance donnée en I Chroniques 24 : 7 à la classe sacerdotale de

Yehoyarib dont sont issus Matthatias de Modein et les princes
hasmonéens. Ce verset est regardé d'ordinaire comme une adjonction
ultérieure, car son indication est contredite par I Chroniques 9 : 10
et Néhémie 12 : 9. On peut ajouter que le Chroniste ne présente pas
toujours une priorité chronologique comme un signe particuher
d'honneur : le fait que Joseph détienne 1'« aînesse » ne l'empêche pas
de s'incliner devant Juda (I Chroniques 5:2), et Salomon n'est pas
le premier, mais le troisième, des fils de Salomon et de Bethsabée
(J Chroniques 3:5).

Si, compte tenu de la présence de Yaddua' à la tête du clergé,
nous plaçons la rédaction de l'œuvre du Chroniste tout au début de

l'époque grecque, avant même la mort d'Alexandre le Grand, c'est-à-
dire entre -332 et -323, nous trouvons la situation historique la
mieux susceptible d'expliquer le dessein apologétique de l'auteur.
Comme l'écrit H. Cazelles : 4 « On sait que les généalogies du livre
semblent mener jusqu'à l'époque grecque. De fait, c'est à l'époque

1 A. Lods : Histoire de la littérature hébraïque et juive. Paris, 1950, p. 636.
Le texte de Néhémie 12 : 22 me semble avoir été mal compris. Il est dit, que les
chefs de famille et les prêtres furent inscrits ''DTEn ïl'TI ni3 iQ_L)V. Le
texte a paru inintelligible, et on a proposé de corriger Si? en TÌ7 « jusqu'au
règne de Darius le Perse » (Rudolph), ou en TJ'Q « à partir du règne... »

(Albright) Il faut noter que les versions anciennes ont généralement rendu « sous
le règne de Darius ». Dans la langue tardive, *)J? peut avoir le sens de «pour »

(P. Joüon : Grammaire de l'hébreu biblique. Rome, 1947, § 133 f, p. 407). Si
par ni zh'C nous entendons le « gouvernement royal », et non le « règne », la
phrase signifie qu'on envoyait à la cour achéménide le recensement des chefs
de famille et des prêtres, et « Darius le Perse » serait le nom collectif des

empereurs.
1 M. Noth : Überlieferungsgeschichtliche Studien 2. Tübingen, 1957, p. 153.
3 Die Religion des Judentums. Tübingen, 1926, p. io, note 4.
4 « La mission d'Esdras ». Vetus Testamentum, 4, 1954, p. 136.



112 ANDRÉ CAQUOT

grecque que cette tentative du Chroniste s'explique le mieux. En face
de l'hellénisme... un renforcement du groupe autour de la liturgie du
Temple paraissait s'imposer. » L'arrivée triomphale du Macédonien,
couronnant la pénétration insidieuse de l'hellénisme déjà en cours aux
temps achéménides en Asie occidentale, contraignait les peuples de
l'Orient à une prise de conscience plus ou moins douloureuse. Dans
un livre des plus suggestifs, intitulé The King Is Dead 1, l'historien
américain Samuel K. Eddy a étudié les manifestations de la
résistance intellectuelle et spirituelle des peuples orientaux soumis au défi
de la culture grecque et de la conquête macédonienne. Il montre
comment l'humiliation des anciens empires passés sous l'autorité du
maître venu d'Occident s'exprime dans des légendes glorifiant leur
passé national et tentant de hausser leurs rois d'autrefois au-dessus
des héros grecs et du dernier d'entre eux, Alexandre le Grand. Tel
était le but de la légende de Sémiramis dans les Babyloniaca de Cté-
sias, de la légende de Nabuchodonosor dans les Chaldaica de Bérose.
Sans aucun doute, on ne peut mettre les Chroniques juives sur le
même plan que ces textes ; on n'y trouve aucune trace d'animosité
contre les Grecs, pas plus que les documents grecs du début du
IIIe siècle parlant des Juifs (Hécatée d'Abdère, Théophraste) 2 ne révèlent

d'hostilité à leur égard. La situation des Juifs vis-à-vis des Grecs
n'était du reste pas comparable à celle des Egyptiens ou des Perses :

ce n'est pas un empire juif que les phalanges macédoniennes avaient
ruiné. Néanmoins les Chroniques représentent peut-être un correspondant

juif de ces légendes orientales forgées pour compenser le sentiment

d'infériorité éprouvé en face des Grecs par les ressortissants des
anciens empires. Correspondant plus sobre, plus discret, mais qui a
lui aussi pour but de rendre le public indigène conscient de la grandeur

de son passé. Dans la littérature orientale répondant au défi de
l'hellénisme, le motif de la royauté nationale occupe, selon S. K.
Eddy, une place importante, et souvent des accents apocalyptiques
ou « messianiques » s'y font entendre (le Bahman Yasht et les oracles

d'Hystaspe pour l'Iran, 1'« oracle du potier » pour l'Egypte). L'auteur
des Chroniques n'aurait-il pas eu la même intention : célébrer la grandeur

passée de la royauté d'Israël et communiquer, à mots plus ou
moins couverts, l'espoir de sa restauration La lecture la plus
superficielle des Chroniques révèle, dit-on, une idéalisation de David. Mais
les Chroniques ont-elles voulu célébrer la gloire du premier roi d'Israël
pour suggérer qu'un jour sa dynastie remonterait sur le trône Autrement

dit, le « davidisme » des Chroniques est-il un messianisme

1 University of Nebraska Press, Lincoln, 1961.
1 Voir Th. Reinach : Textes d'auteurs grecs et romains relatifs au judaïsme.

Paris, 1895 (réimp. Hildesheim, 1963), p. 7 et 15.



LE MESSIANISME DANS L ŒUVRE DU CHRONISTE II3

La question n'a été posée que par des exégètes relativement
récents. J. Wellhausen qui s'est tant penché sur les Chroniques n'en
souffle mot dans ses Prolegomena : les Chroniques avaient attiré son
attention surtout à cause des incidences de leur ritualisme dans le
problème de la législation sacerdotale du Pentateuque. Etudiées pour
elles-mêmes, les Chroniques posaient d'abord la question de leurs
« sources » et de leur valeur documentaire pour l'histoire de la monarchie

judéenne. Ce n'est que lorsqu'on a commencé à s'intéresser à la
théologie des ensembles historiques que les idées du Chroniste sur
David ont été envisagées systématiquement. Le commentaire de

J. Rothstein et J. Hänel (1927) est, à ma connaissance, un des premiers
à mettre en tête de son introduction un exposé de la théologie du
Chroniste et à déclarer que « la venue du David de la fin des temps et
du royaume messianique devait être un des vœux les plus ardents du
Chroniste » ". G. Von Rad dans son Geschichtsbild des chronistischen
Werkes (1930), puis M. Noth, dans ses Überlieferungsgeschichtliche
Studien de 1943, ont fait du messianisme un élément capital de

l'idéologie du Chroniste : David est idéalisé ; « il occupe le trône de
la royauté de YHWH sur Israël », comme il est dit à I Chroniques
28 :15, et c'est là une expression propre à l'ouvrage ; le Chroniste
insiste là-dessus parce que la monarchie davidique conserve à ses

yeux une signification pour le temps présent : la prophétie de Nathan
est éternellement valable, donc il viendra encore un davidide, le
Messie, et le Chroniste peut être appelé un gardien de la tradition
messianique ; le roi à venir sera à l'image de David, unissant l'exercice
de la royauté et la direction des affaires du culte ; l'élection de David
et l'alliance davidique tiennent dans les Chroniques une place plus
grande que l'élection d'Israël et l'alliance sinaïtique ; l'élection de

Jérusalem, chère au Deutéronomiste, y est un simple corollaire de
celle de David. Le grand bibliste israélien Y. Kauffmann 2 présente
un point de vue très voisin : le Chroniste, dit-il, s'attache à illustrer
trois institutions juives qu'il tient pour fondamentales et dont
l'importance ne pouvait que croître aux yeux des Judéens exilés à Babylone,

ce sont le Temple, la ville sainte et la monarchie ; le début de

l'époque perse a vu le rétablissement des deux premières, la troisième
sera également restaurée, et avec elle « la royauté de YHWH sur
Israël » sera restituée dans sa totalité. Pour la défense et l'illustration
du messianisme des Chroniques, nous renverrons enfin au travail
d'A. Noordtzij 3 et à toute une série d'articles récents, d'A. Brunet *,

1 Kommentar zum A. T., p. xliii.
2 Toledot..., VIII, p. 451 et s.
3 « Les intentions du Chroniste ». R.B., 49, 1940, p. 161-168.
4 « La théologie du Chroniste : théocratie et messianisme ». Sacra pagina, I.

Louvain, 1959, p. 384-397.

8



114 ANDRE CAQUOT

D. N. Freedman », W. F. Stinespring 2, R. North 3. Le point de vue
opposé a pour avocat W. Rudolph 4, selon lequel il ne peut y avoir de
messianisme dans les Chroniques puisqu'il n'y a pas d'eschatologie ;

le Chroniste accepte l'autorité perse, et son « davidisme » est seulement

un corollaire de son cléricalisme et de son zèle pour le culte.
Le seul moyen de prendre parti est de procéder à une comparaison

entre quelques textes clés de Samuel-Rois et leurs parallèles dans les

Chroniques. Les variations relevées dans celles-ci permettent de saisir
quelle est leur idéologie particulière.

Il importe surtout de comprendre la portée de l'idéalisation de
David telle qu'elle apparaît dans les variantes du Chroniste. Son
histoire commence avec le règne de David, et le récit de ses débuts est
bien différent de celui des livres de Samuel. Ces premières variantes
n'offrent rien de décisif en faveur du messianisme des Chroniques.
C'est le cléricalisme de l'auteur qui se fait jour dans le jugement
sommaire qu'il porte sur Saul, rejeté parce qu'« il n'avait pas consulté
YHWH » (I Chroniques io : 13-14) : on reproche au premier roi
d'avoir tenté de connaître la volonté de Dieu par des moyens irréguliers,

en se passant de l'intermédiaire du clergé 5. Au chapitre 11 de

I Chroniques, David est présenté d'emblée comme le roi de tout Israël,
et c'est aussitôt après le récit de la prise de Jérusalem. L'auteur se
refuse à envisager comme le fait sa source une distinction entre
« Israël » et Juda, parce que pour lui Juda incarne tout Israël. Au
chapitre 12, il revient sur l'histoire antérieure de David à propos des
« héros » de celui-ci, mais il glisse encore plus pudiquement que sa
source sur les rapports entre David et les Philistins ; il ne veut pas
laisser entendre que son héros s'est mis un moment au service de
l'ennemi. Le chapitre 13 entreprend la narration de la reprise de

l'arche, présentée comme une affaire panisraélite encore plus nettement

qu'en II Samuel 6. Le chapitre 14 correspond à 77 Samuel
5 : 17 et s., relatant la victoire de David sur les Philistins. Pourquoi
le Chroniste a-t-il parlé de l'installation de l'arche à Jérusalem avant

1 «The Chronicler's Purpose ». Catholic Biblical Quarterly, 23, 1961, p. 436-
442.

2 « Eschatology in Chronicles ». J.B.L., 80, 1961, p. 209-219.
3 « Theology of the Chronicler ». J.B.L., 82, 1963, p. 369-381 (plus nuancé

que les précédents). Le commentaire de K. Galling (Das A.T. Deutsch. Göttin-
gen, 1954, P- 7) e* l'introduction d'O. Eissfeldt (Einleitung in das A.T.l.
Tubingen, 1963, p. 729) admettent aussi le messianisme du Chroniste sans
entrer dans le détail de la discussion.

4 Voir « Zur Theologie des Chronisten ». Theologische Literaturzeitung, 79,
1954, col. 285-286 ; « Problems of the Book of Chronicles ». Vetus Testamentum,
4, 1954, p. 401-409 et le Handbuch zum A.T., p. XXIV.

5 Sur ce chapitre, voir C. Westermann : « Das Verhältnis von Exegese und
Verkündigung anhand eines Chroniktextes ». Theologische Literaturzeitung, 90,
1965, col. 659-670.



LE MESSIANISME DANS L ŒUVRE DU CHRONISTE II5

de mentionner la défaite des Philistins, en intervertissant les
chapitres 5 et 6 de II Samuel Il veut, dit-on, mettre « l'homme d'église »

avant « l'homme de guerre ». Sans aucun doute la venue de l'arche à
Sion éclipse aux yeux du Chroniste les exploits militaires de David.
Mais il ne faut pas surestimer l'aspect « homme d'église » prêté à

David, et on tiendra pour exagéré le jugement de Wellhausen : '
« Le héros à la tête d'une armée est devenu le chantre et le maître des

cérémonies, à la tête d'un essaim de prêtres et de lévites ; cette figure
historiques aux traits si nets est devenue une pâle image de piété
enveloppée dans un nuage d'encens. » On en a la preuve à I
Chroniques 14 : 17, verset sans parallèle dans la source : « Le renom de
David se répandit par tous les territoires, et YHWH inspira sa
terreur à toutes les nations. » Le récit de II Samuel 6 est ensuite
développé aux chapitres 15 et 16 de I Chroniques. On ajoute d'une part
l'inventaire du clergé participant à la cérémonie de l'installation de

l'arche, et nous trouvons là une référence à Moïse (I Chroniques
15 : 15 : l'arche est transportée selon ce qu'avait ordonné Moïse
d'après Nombres 4 : 4 et s.), et d'autre part le centon poétique de
16 : 8-36, emprunté aux psaumes 105, 106 et 96, montrant que le
Chroniste a voulu enrichir sa narration de références lyriques jugées
appropriées à la situation. Le chapitre 17 est le plus important pour
notre étude, puisqu'il contient l'oracle dynastique de II Samuel y.
La comparaison des deux textes a été menée avec une précision
extrême par H. Van den Busche 2. Cet auteur a sans doute surexploité
des divergences minimes, révélant surtout le souci du Chroniste de

polir le style de Samuel, et il aboutit à des conclusions que je crois
erronées : I Chroniques 17 livrerait le texte « original » de la prophétie
de Nathan, dont II Samuel y serait une version développée. La
variante la plus significative est l'omission dans les Chroniques du
verset 14 de II Samuel y : « Si (le roi issu de tes entrailles) agit mal,
je le frapperai avec le bâton des hommes et les coups des humains »,

menace de châtiment à l'encontre du Davidide infidèle. Une telle
omission ne peut être fortuite et doit correspondre au dessein profond
du Chroniste. Essayons d'en rendre compte.

Le Chroniste ne veut certes pas suggérer que les descendants de
David aient été impeccables. Il y a eu trop de pécheurs parmi eux,
et les Chroniques n'en font pas mystère quand elles parlent des rois
de Juda. Mais il est un roi de Juda que le Chroniste a l'air de présenter

comme impeccable, c'est Salomon. On n'a pas assez insisté sur

1 Prolegomena to the History of Ancient Israel, réimp. New York, 1957,
p. 182.

2 « Le texte de la prophétie de Nathan sur la dynastie davidique (II Samuel
VII - I Chroniques XVII) ». Ephemerides Theologicae Lovanienses, 24, 1948,
P- 354-394-



Il6 ANDRÉ CAQUOT

l'idéahsation de Salomon dans les Chroniques, plus nette encore que
celle de David. Le fondateur de la dynastie n'est pas glorifié dans les

Chroniques au point d'être lavé de toute faute. On passe, il est vrai,
sur la liaison adultère de David et de Bethsabée, mais il faut se

demander si par ce silence le Chroniste a voulu blanchir David, ou
s'il n'a pas voulu enlever une tache à la mémoire de Salomon en
évitant de rappeler que c'était un enfant adultérin. En revanche, le
Chroniste attribue à David le péché du recensement en termes plus
sévères que II Samuel 24 : au lieu d'être l'instrument de Dieu qui,
pour faire instituer le culte expiatoire, a poussé David a opérer le
recensement, David s'est laissé tenter par Satan, selon I Chroniques
21 : 1 ; le Chroniste veut souligner la noirceur du crime royal en
ajoutant à sa source le verset 6 du même chapitre : « On n'avait
recensé ni Lévi ni Benjamin, parce que l'ordre du roi avait paru
abominable à Joab. » Surtout le Chroniste semble faire grief à David
de ses activités guerrières, puisqu'on relève deux fois cette accusation
portée par Dieu contre David : « Tu es un homme de guerre, tu as
versé le sang » (7 Chroniques 22 : 8 et 28 13), et c'est pourquoi David
n'a pas construit le Temple. Ce que Samuel présente comme un fait
historique — David a été trop occupé à guerroyer pour avoir la
possibilité de bâtir le Temple — devient dans les Chroniques un
jugement de valeur : David n'a pas mené à bien l'édification du Temple,
parce qu'il en était indigne, à cause de tout le sang dont il était
souillé. Salomon en regard est le roi pacifique et sage, et c'est très
probablement pour notre auteur le type de souverain judéen le mieux
apte à séduire les Grecs. Aucun reproche n'est formulé à son égard, et
c'est à propos de Salomon, bien plus que de David, que le Chroniste
se sépare de l'histoire deutéronomiste. On ne lit dans les Chroniques
rien de comparable au chapitre 11 de 7 Rois décrivant le « tournant »

du règne de Salomon une fois que celui-ci s'est laissé séduire par
l'idolâtrie de ses femmes. Le récit des abandons de la Loi ne
commence qu'avec Roboam (7/ Chroniques 12 : 1). Sans doute est-ce ce

portrait si idéalisé de Salomon qui explique l'omission de 77 Samuel
7 : 14 en 7 Chroniques 17. Entendant au sens le plus étroit la « descendance

» dont il est question à 77 Samuel 7 : 12 en la limitant à une
seule génération (c'est pourquoi le Chroniste remplace l'équivoque
« ce qui sortira de tes entrailles », par « qui sera un de tes fils », c'est-à-
dire un des quatre fils de David et Bethsabée), l'auteur veut éviter
de laisser croire que Salomon ait pu « mal agir ».

Pourquoi le Chroniste s'est-il à ce point écarté de son modèle en
ce qui concerne Salomon Pourquoi fait-il du règne du premier
davidide l'apogée de la monarchie judéenne La réponse est
évidente : parce que c'est Salomon qui a instauré dans sa totalité le
culte du Temple. Certes les Chroniques majorent le rôle de David dans



LE MESSIANISME DANS L ŒUVRE DU CHRONISTE II7

l'institution du culte, si on les compare aux livres deutéronomistes :

David a rassemblé les matériaux et les travailleurs (7 Chroniques 22 :

2-4, 14-16), il a constitué les équipes de prêtres et de lévites pour les
offices (7 Chroniques 23-26), il a remis à son fils le plan de la construction

(7 Chroniques 28 : 11). Mais c'est Salomon qui a mis en œuvre
tous ces préparatifs. Bien plus, c'est lui seul qui a constitué le culte
dans sa totalité en ajoutant aux accessoires du Temple un objet
sacré dont David ne s'était pas occupé : la « tente du rendez-vous »

appelée aussi la « demeure ». Disposant pour écrire son histoire de la
littérature deutéronomiste qui parle presque exclusivement de
l'arche et de la littérature sacerdotale qui met en avant la tente du
rendez-vous, le Chroniste a cherché à concilier ses sources. Pour
l'arche, il ne peut que suivre Samuel et Rois : l'arche a été reprise
par David aux Philistins et installée par lui à Jérusalem. Pour la
tente, dont il n'est pas question dans l'histoire deutéronomiste, il
suppose qu'elle était déposée au haut-lieu de Gabaon (7 Chroniques
21 : 29), ce qui lui permet de justifier la présence de Salomon en ce
sanctuaire dont parle 7 Rois 3:4. 77 Chroniques 1 : 3 précise : « Salomon

alla... à Gabaon, là était en effet la tente du rendez-vous qu'avait
faite Moïse dans le désert. » Salomon fait monter au Temple de
Jérusalem non seulement l'arche, mais aussi la tente (7 Chroniques 6 : 17,
77 Chroniques 5:5). Le Chroniste a voulu montrer en Salomon
l'unificateur du legs cultuel de David et de celui de Moïse ; il le place, si
l'on peut dire, au confluent des deux traditions. Notons au passage
qu'il est impossible d'opposer, comme veut le faire G. von Rad I,
« une théologie chroniste de l'arche » à une « théologie sacerdotale de
la tente ». Si dans les Chroniques nous entendons davantage parler de
l'arche que de la tente, et de David plus que de Moïse, c'est dans la
mesure où leur auteur prend pour source l'histoire deutéronomiste
de Samuel et des Rois plus que l'histoire sacerdotale du Tétrateuque.
Mais le Chroniste suppose acquise et consacrée toute l'histoire sainte
sacerdotale et il fait gloire à Salomon d'avoir opéré entre les deux
traditions la synthèse définitive à laquelle le culte de Jérusalem doit
d'être ce qu'il est.

L'impeccabilité de Salomon aux yeux du Chroniste apparaît
ainsi comme un corollaire de l'amour qu'il porte aux institutions
cultuelles dont le fils de David a achevé la mise en place. Pourtant
l'auteur des Chroniques ne pouvait pas ignorer le jugement assez
sévère du Deutéronomiste sur le règne de Salomon. Il ne pouvait
méconnaître ses fautes et leurs conséquences dont 7 Rois n présente
le récit complaisant. Il les connaît sans aucun doute, mais il affecte

1 «Zelt und Lade» (1931). Gesammelte Studien zum A.T. Munich, 1958,
p. 109-129.



Il8 ANDRÉ CAQUOT

de les ignorer, car si Salomon est devenu un pécheur, c'est seulement
une fois achevée son œuvre essentielle, l'œuvre sainte par excellence,
la construction du Temple. 7 Chroniques 28 : 20-21, version propre
au Chroniste du testament de David à son fils, contient une phrase
significative : « YHWH ne t'abandonnera pas, jusqu'à l'achèvement
de toute l'œuvre du culte de la maison de YHWH. » Peu importe ce

qui doit advenir après ; pour le Chroniste l'œuvre de la dynastie
davidique est achevée quand le Temple est bâti.

Il faut insister enfin sur la conclusion mise par 77 Chroniques
6 : 41-42 à la prière de Salomon pour la dédicace du Temple. Au lieu
de la finale de l'histoire deutéronomiste : « Tu pardonneras à ton
peuple... parce qu'il est ton peuple et ton héritage que tu as fait
sortir d'Egypte... parce que c'est toi qui les as séparés de tous les

peuples de la terre, comme tu l'as dit par l'organe de Moïse ton serviteur

» (7 Rois 8:50-53), nous y lisons: «Et maintenant, YHWH,
lève-toi vers ton lieu de repos, toi et l'arche de ta puissance... Ne

repousse pas la face de ton oint, souviens-toi des ""]" 'HÖH », citation
approximative de Psaume 132 : 8-10. Cette variante appelle plusieurs
remarques :

— Elle correspond au goût du Chroniste d'illustrer un récit historique

par des passages lyriques qu'il juge adaptés à la situation
(comparer 7 Chroniques 16 : 8-36).

— Elle marque un désir de ne pas souligner l'exclusivisme si

nettement exprimé à 7 Rois 8 : 53.

— Le silence sur Moïse ne révèle pas un désir de mettre sous le
boisseau la tradition sacerdotale, à laquelle le Chroniste renvoie plus
d'une fois. Il traduit simplement un souci de cohérence interne : le nom
de Moïse, rappelé dans les Rois comme truchement de YHWH pour
ordonner la mise à part d'Israël, ne lui a pas paru en place.

— On commet d'ordinaire un contresens en traduisant TH "HDH
par « les grâces faites à David », ce qui ferait de 77 Chroniques 6 : 42
une référence à l'alliance davidique. J'ai montré ailleurs, à propos
d'Esaïe 55 : 3, que dans la locution Tl"î "HOf! le complément tient
lieu de génitif subjectif et non de génitif objectif! ; 2i~Dn signifie
ici, comme à 77 Chroniques 32 : 32 et 35 : 26, les « œuvres pies ».

Conformément à l'esprit du psaume 132, les « œuvres pies » de David
doivent consister dans les peines qu'il a prises pour faire venir l'arche
à Jérusalem et préparer la fondation du Temple. Telle que le Chroniste

la présente, la prière de dédicace de Salomon revient à demander

que tout le travail accompli par David ne demeure pas vain, d'abord

1 «Les grâces de David. A propos d'Isaïe 55 : 3 b ». Semitica, 15, 1965,
P- 45-59-



LE MESSIANISME DANS L ŒUVRE DU CHRONISTE II9

que Salomon lui-même puisse le parachever, ensuite que le Temple
puisse remplir son office pour le salut d'Israël. S'il y a dans ces versets
une perspective d'avenir, elle ne concerne pas la dynastie issue de

David, mais la fonction sotériologique permanente du Temple.
D'autres indices montrent le peu d'intérêt que le Chroniste porte

à la lignée royale de Jérusalem, une fois que celle-ci a accompli son
œuvre cultuelle. Il se sépare là-dessus de son modèle deutéronomiste.
Ce dernier invoque plus d'une fois David, et implicitement ses mérites,
pour expliquer la longue survie de la lignée davidique. C'est « à cause
de David » que les fautes de Salomon n'ont pas entraîné la ruine
totale de son royaume (7 Rois il : 13 et 32). Or, une formule comme
celle de 7 Rois 11 : 36 : « Je laisserai à son fils une tribu pour que
David ait toujours une lampe à Jérusalem » n'est pas reproduite dans
le passage correspondant des Chroniques, non plus que les formules
de 77 Rois 19 : 34 et 20 : 6 expliquant que Jérusalem a été préservée
de Sennacherib « à cause de David ». La seule exception notable est
77 Chroniques 21 : 7, correspondant à 77 Rois 8 : 19, mais on peut
supposer que le Chroniste a ici suivi de plus près l'esprit de son
modèle. Si on considère l'ensemble des Chroniques plutôt que ce
détail isolé, il apparaît que le Chroniste a regardé surtout les rois de

Juda comme une série de figures historiques exemplaires de sa
doctrine de la rétribution immanente (de là les gauchissements qu'il fait
subir à sa source : l'impie Manasse n'a pu régner aussi longtemps
que grâce à son repentir). Pour le Chroniste, le garant de la continuité
nationale n'a pas tant été la dynastie assurée de la promesse divine
d'éternité que le Temple, et ce sont les crimes contre la maison de
YHWH qui ont provoqué la catastrophe de 587 (77 Chroniques
36 : 15). La royauté de YHWH a bien été un moment détenue par
la maison de David (77 Chroniques 13 : 8), mais rien n'indique qu'elle
en soit dépendante : la parole d'Abiah à Jéroboam — « ne savez-vous
pas que YHWH... a donné à David la royauté sur Israël pour
toujours... » (77 Chroniques 13 : 5) — se comprend très bien dans la
bouche d'un successeur de Salomon affirmant sa légitimité, mais est-ce
réellement une profession de foi du Chroniste Pour lui le moyen de

grâce, l'instrument du salut, c'est avant tout le Temple et son culte.
Le livre se clôt sur la transcription de l'édit de Cyrus ordonnant la
reconstruction du Temple (77 Chroniques 36 : 23). Une telle pointe
indique où va le cœur de l'historien. Elle révèle son optimisme, et le
Chroniste exprime plus d'une fois sa confiance dans la loyauté de
Dieu : il place en six occasions différentes la citation du psaume
100 : 5 : « Louez YHWH, car il est bon, et sa loyauté est à toujours »

(7 Chroniques 16 : 34, 41, 77 Chroniques 5 : 13 ; 7:3, 6 ; 20 : 21).
Mais cette confiance n'attend pas autre chose que ce qui est au temps
de la composition des Chroniques un fait acquis : la reprise du culte



120 ANDRÉ CAQUOT

à Jérusalem. La loyauté de Dieu ne l'engage que sur un seul chapitre,
celui du Temple et de ses institutions.

Il n'y a pas de messianisme dans les Chroniques. David et Salomon

plus encore sont mis très haut parce qu'ils ont été les agents de
YHWH pour la construction du Temple ; ils ne le sont pas plus
comme ancêtres du Messie qu'ils ne le sont comme souverains d'un
puissant royaume. Le Chroniste donne bien une image idéalisée de
l'Israël des temps royaux : Israël a été une grande puissance
militaire, et c'est pourquoi les effectifs de ses armées sont tellement
exagérés, mais cette puissance a fait son temps. En revanche, la nation
juive a conservé le legs essentiel de son passé, plus exactement elle
l'a recouvré sous les Achéménides. Cet héritage glorieux et durable,
c'est le Temple et son culte. Telle est l'image qu'a voulu donner
d'elle-même une hiérocratie qui se satisfait au fond du présent, ce qui
la dispense d'espérer d'un miracle divin la reconstitution d'Israël
comme une entité politique indépendante, sous un roi à elle. Les
Achéménides avaient assuré aux Juifs deux siècles de relative
tranquillité et consacré le rôle des grands prêtres comme représentants
de la nation en face du pouvoir perse. C'en est assez pour expliquer
l'absence de messianisme dans les Chroniques. Après l'effervescence
messianique dont Zorobabel fut le centre, probablement malgré lui,
aux alentours de -520, ces deux siècles de domination perse ont vu
la fin provisoire de ce genre d'espérances. Elles n'ont repris leur essor

que du jour où a été remise en cause par la persécution d'Antiochus

IV toute cette économie religieuse qui reposait sur le culte du
Temple. Et encore, la révolte maccabéenne n'a-t-elle pas abouti à

une restauration, ni même à une tentative de restauration davidique,
mais à l'instauration d'une nouvelle hiérocratie, pouvoir de fait, sans
justification traditionnelle ou scripturaire. Seul le discrédit dont ont
pâti les princes-prêtres hasmonéens explique le retour d'un messianisme

davidique dans les espérances d'Israël.

André Caquot.

Note additionnelle

Pendant l'impression de ce travail, j'ai eu connaissance de l'article de
W. E. Lemke (« The Synoptic Problem in the Chronicler's History », Harvard
Theological Review, 58, 1965, p. 349-363), qui taxe de spéculations subjectives
les tentatives de ses prédécesseurs en vue de définir une théologie du Chroniste
par comparaison de son texte avec celui de Samuel et des Rois. W. E. Lemke
invoque une douzaine de passages parallèles qui suffiraient à montrer que le
Chroniste ne fait que reproduire une recension de l'histoire des Rois différente
de celle de la Massore et plus proche des témoins qoumraniens et de la version
des Septante. L'étude de Lemke ne touche aucun des points abordés dans
le présent article. Je crois néanmoins devoir émettre des réserves sur la méthode
de l'auteur qui aboutirait à nier l'originalité des Chroniques et à laisser dans
le mystère les raisons historiques de leur composition.


	Peut-on parler de messianisme dans l'œuvre du chroniste?

