Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 16 (1966)

Heft: 1

Artikel: La célébration dominicale de la sainte céne dans I'Eglise ancienne
Autor: Rordorf, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CELEBRATION DOMINICALE
DE LA SAINTE CENE
DANS L’EGLISE ANCIENNE

Je me propose, dans cette legon inaugurale, de montrer que la
sainte Céne était, pour les péres de I’Eglise, le centre et méme la
raison d’étre du culte dominical ; mais aussi que la signification
théologique de la sainte Céne s’exprimait dans la manieére dont elle
était célébrée.

I. LE DIMANCHE — JOUR DE LA SAINTE CENE

La premiére description détaillée du culte dominical nous est
donnée par Justin dans sa premiére Apologie adressée a César Antonin,
surnommeé le Pieux ; écrite & Rome au milieu du deuxiéme siécle.
Voici ce qu'il écrit au chapitre 67 :

« Le jour qu’on appelle «jour du soleil », tous, habitants des
villes comme des campagnes, se réunissent dans un méme lieu.
On lit les mémoires des apoétres ou les écrits des prophétes autant
que le temps le permet. La lecture finie, celui qui préside prend
la parole pour avertir ; il exhorte a imiter ces beaux enseignements.
Ensuite nous nous levons tous et prions ensemble. Puis, comme
nous l'avons déja dit (au chap. 65), lorsque la priére est terminée,
on apporte du pain avec du vin et de I'’eau. Celui qui préside fait
monter au ciel les priéres et les actions de grace, selon sa capacité,
et tout le peuple répond par 'acclamation « Amen ». On distribue
a chacun et chacun participe aux aliments pour lesquels on a
rendu graces, et on envoie leur part aux absents, par le ministére
des diacres. Ceux qui sont dans I’abondance, et qui veulent donner,
donnent librement, chacun ce qu’il veut. Ce qui est recueilli est

T L’expression Apomnémoneumata tén apostolén désigne les évangiles
(Justin s’adresse & un non-chrétien et veut se faire comprendre), «les écrits
des propheétes » sont ceux de 1’Ancien Testament. Mais au milieu du IIe siécle
les « prophetes » et les « évangiles » étaient déja devenus des termes pars pro
toto qui désignaient I'un I’Ancien Testament et I'autre le Nouveau Testament
(comp. saint Irénée, Adv. haer. 1I, 27, 2).

N.B. — Lecon inaugurale, donnée le 17 février 1965, 4 1'Université de
Neuchatel.



26 WILLY RORDORF

remis entre les mains du président qui assiste les orphelins, les
veuves, les malades, les indigents, les prisonniers, les hotes étran-
gers, qui secourt, en un mot, tous ceux qui sont dans le besoin. »

« Jour du soleil » était I'appellation paienne du dimanche, devenue
courante du temps de Justin 1. Nous apprenons donc ici que les chré-
tiens s’assemblaient le dimanche, non seulement pour écouter la
lecture des Ecritures saintes et la prédication, non seulement pour
prier ensemble et pour faire une collecte, mais pour participer a la
sainte Céne. Celle-ci était méme la partie principale du culte 2. C’est
ce qu’'indique, entre autres, la mention des diacres qui vont apporter
le pain et le vin de la sainte Céne aux absents, c¢’est-a-dire aux malades
et & ceux qui étaient trop agés pour venir au culte. Ainsi chaque
dimanche, chaque fidéle pouvait communier. On ne semblait pas
craindre les problémes d’organisation que la mise en pratique d’un
tel principe pouvait comporter. Si un ministére de diacres fut institué
entre autres pour cette tiche c’est qu'on estimait que la participation
hebdomadaire a la sainte Céne n’était pas seulement un droit dont
chaque fidéle pouvait jouir ou non selon ses gofits, mais un €élément
constitutif, essentiel, indispensable pour la vie spirituelle et 1'édi-
fication du corps du Christ. Et nous pouvons interpréter de la méme
facon le début du témoignage de Justin. Il dit « Le jour qu’on appelle
«jour du soleil », fous, qu’ils habitent les villes ou les campagnes,
se réunissent dans un méme lieu ». Si tous, a I'exception de ceux qui
étaient malades ou trop agés, venaient au culte le dimanche, dans
un méme lieu, ils le faisaient surtout pour la sainte Céne. Car la
sainte Céne, plus que tout autre moment du culte, constitue la com-
munauté fraternelle, corps du Christ, d'une fagon visible et effective.
Nous verrons cela plus clairement encore quand nous parlerons de la
maniére dont on célébrait la sainte Céne aux premiers siécles 3.

t Les langues germaniques ont gardé cette désignation : par exemple Sonn-
tag, Sunday.

2 Voir aussi le chapitre 65 de la méme apologie de saint Justin : aprés
leur baptéme, les nouveaux baptisés prennent tout de suite part a la sainte
Céne.

3 Il est bien clair que l'expression de saint Justin epi to auto, dans un
méme lieu, ne veut pas dire que tous les chrétiens de Rome (ils devaient déja,
a I'époque de saint Justin, compter quelques milliers) se réunissaient dans un
seul et unique endroit. Mais tous ceux qui formaient une communauté de
quartier, une ¢ paroisse», s’assemblaient ensemble pour le culte dominical.
Epi to auto (comp. I'hébreu jachad) se trouve constamment dans la premiére
littérature chrétienne: I Cor. 11:20; 14:23; Actes1:15; 2:1; 2: 44d;
2:46d; 2: 47; I Clém. 34: 7; Barn. 4: 16; Ign. Eph. 5: 3. Et presque
partout, il est question d'un culte de sainte Céne ! Le culte dominical et en
particulier la sainte Céne étaient donc marqués par le fait que tout le monde
était présent, dans un méme endroit. Il y a la, d’ailleurs, le souvenir des appa-
ritions du Christ devant ses disciples réunis dans un méme lieu ; comp. infra,

P- 3 ss.



LA SAINTE CENE DANS L’EGLISE ANCIENNE 27

Le texte de Justin nous donne la premiére description détaillée
du culte dominical. Mais il est bien évident que le culte lui-méme
est antérieur a ce témoignage, qu’il remonte aux temps apostoliques.
Non seulement la Didache, discipline ecclésiastique qui date proba-
blement de la fin du premier siécle ou du début du second parle
de la réunion eucharistique le jour du dimanche, mais nous en
trouvons déja l'indication dans le Nouveau Testament. Dans les
Actes des apdtres (20:7) nous lisons d'un témoin oculaire: « Le
premier jour de la semaine (donc le dimanche), comme nous étions
assemblés pour rompre le pain, Paul, qui devait partir le lendemain,
s’entretint avec les disciples et prolongea son discours jusqu’a
minuit. » L'épisode du jeune homme qui est tombé de la fenétre d’une
chambre-haute a Troas, est introduit ainsi: «Le premier jour,
comme nous étions assemblés pour rompre le pain... » Cette précision
laisse entrevoir la coutume, déja établie, de s’assembler le dimanche
pour «rompre le pain», c’est-a-dire pour prendre la sainte Céne.
Nous apprenons dans le méme texte que l’assemblée avait lieu le
dimanche soir r; les communautés pauliniennes avaient donc déja,
selon toute vraisemblance, 1'habitude de se réunir le dimanche soir
pour prendre la sainte Cene 2. Toutefois, est-il vraisemblable que
saint Paul ait lui-méme institué le culte dominical ? Il ne le semble
pas, car les judéo-chrétiens qui lui reprochaient déja pas mal de
choses (voir p. ex. Actes 21 :20ss.) 'auraient a coup slir attaqué
pour une telle innovation.

Je me suis efforcé, dans ma thése de doctorat 3, de montrer que
la pratique hebdomadaire de la sainte Céne, le dimanche, avait ses
origines dans la communauté primitive de Jérusalem. Comme il
arrive chaque fois que les sources suffisantes nous font défaut, le pro-
bléme ne peut étre définitivement résolu, et il reste une part d’hypo-
thése. Ce qui me frappait pourtant, c’était I’accord de la tradition des
communautés pauliniennes de rompre le pain le dimanche soir et la
tradition synoptique (Luc 24: 30 ss et 36 ss; Marc 16: 14; Jean
20 : I9 ss) qui situe la premiére apparition de Jésus a ses disciples

 On peut, a la rigueur, aussi prétendre qu’il s’agit d’'un samedi soir si
I'on considére, a la maniere juive, la soirée d’'un jour comme appartenant au
lendemain. Voir par exemple H. RIESENFELD : Sabbat et jour du Seigneur,
dans New Testament Essays, Studies in Memory of T. W. Manson, 1958,
p- 2z10ss ; E. DEKKERS : La messe du soir a la fin de I’Antiquité et au Moyen
Age, Sacris Evudivi 7, 1955, p. 99 ss. Mais d’autres indices font plutét penser
au dimanche soir ; comp. W. RorRDORF, Der Sonniag. Geschichte des Ruhe-
und Gottesdiensttages im &ltesten Christentum, 1962, p. 198 ss.

2 Saint Paul parle ailleurs, dans I Cor. 16 : 1 s., du dimanche comme jour
de la collecte, ce qui s'explique trés bien si le dimanche est le jour du culte.
Et, indirectement, on doit encore rappeler le fait qu’il défend aux pagano-
chrétiens d’observer le jour du sabbat: Gal. 4: 10; Col. 2 : 16.

3 Voir note 1.



28 WILLY RORDORF

le soir de Paques, c’est-a-dire un dimanche soir ; I'évangile de Jean
ajoute méme (20 :26) que Jésus est revenu une deuxiéme fois huit
jours apres, a la méme heure, c’est-a-dire & nouveau un dimanche
soir. Ces récits peuvent, bien sfir, refléter pour une part la pratique
ultérieure du culte dominical, mais il me semble quand méme que
la communauté primitive rompait déja le pain et célébrait la sainte
Céne, le dimanche soir, précisément en souvenir des repas pris avec
le Seigneur aprés sa résurrection. Comment expliquer autrement le
fait que la sainte Céne ne fut pas célébrée le jeudi soir, en commé-
moration du Jeudi-Saint, jour ol Jésus l'avait instituée, mais le
dimanche soir ? Puisqu’il n'y a pas d’influence possible d'un « diman-
che » juif ou paien déja existant sur la coutume chrétienne, bien
qu’on l'ait prétendu 1, je suis porté a croire que la résurrection du
Christ le jour de Paques, et surtout les apparitions, le méme jour
de Paques et huit jours aprés, ol Jésus a mangé avec ses disciples 2,
ont joué en faveur de cette tradition qui fixa la célébration de la
sainte Céne le dimanche 3.

Cela ressort aussi, @ mon avis, du nouveau nom par lequel les
chrétiens désignaient le dimanche, et qui apparait pour la premiére
fois en Apocalypse I :10: kyriaké hémera, jour du Seigneur. Il ne
s’agit pas du jour de Pique, comme on I’a dit 4, mais bien du dimanche
hebdomadaire. L’adjectif kyriakos qui veut dire, dans le langage
profane, « appartenant a César » se rapporte évidemment pour les
chrétiens au Seigneur Jésus. Or, nous ne retrouvons le méme adjectif
kyriakos qu'une seule fois dans le Nouveau Testament, en I Corin-
thiens 11 : 20 ol il est question du kyriakon deipnon, du « repas du
Seigneur », de la sainte Céne. Il est presque évident, & mon sens,
que le dimanche a pris ce nom de kyriaké hémera, jour du Seigneur,
parce que le kyriakon deipnon, le repas du Seigneur, la sainte Céne,

' H. GUNKEL : Zum religionsgeschichtlichen Verstindnis des Neuen Testa-
ments, 22 éd., 1910, p. 74 5., a déja avancé la thése que le dimanche avait une
signification liturgique dans les cultes du soleil, avant Jésus-Christ (comp.
A. Loisy : Les mystéres paiens, 1930, p. 223 ss). A. JAUBERT : Jésus et le calen-
drier de Qumran, New Testament Studies 7, 1960, p. 28, pense, par contre,
que le dimanche chrétien a subi une influence de la part du « dimanche litur-
gique » des Esséniens. Ni I'une ni l'autre thése n’est convaincante ; comp.
W. RORDORF, op. cit., p. 177 Ss.

2 Voir aussi Actes 1:3s.; 10:41; Jean 21:125.; Evang. des Hébreux
(Jérébme, Vir ill. 2).

3 Comp. O. CuLLMANN, La signification de la sainte Céne dans le chris-
tianisme primitif, Revue d’histoire et de philosophie rveligieuses 16, 1936, p. 6 ss.
Un autre fait qui semble confirmer son origine palestinienne, c’est 1’observa-
tion du dimanche par certains groupes d’Ebionites.

4 A. STROBEL : Die Passah-Erwartung in Lk. 17: 20 f., Zeitschr. f. d. neu-
testamentl. Wiss. 50, 1959, p. 185; J. VAN GOUDOEVER, Biblical Calendars,
1959, p. 169 ; C. W. DuemMmoRE : Lord’s Day and Easter, dans Neotestamentica
et Patristica in honorvem sexagenarii O. Cullmann, 1962, p. 272 ss.



LA SAINTE CENE DANS L'EGLISE ANCIENNE 29

était célébrée ce jour-la. En d’autres termes, le dimanche fut appelé
jour du Seigneur non seulement parce qu’il était le jour de la résurrec-
tion (comme tel il n’aurait pas pris une place si importante dans la
semaine chrétienne), mais parce que ce jour-la on commémorait
Liturgiquement Paques en prenant ensemble la sainte Céne.

La sainte Céne est donc dés les débuts de 1'Eglise le cceur et
I’ame du dimanche chrétien 1. Elle exprime la communion des dis-
ciples avec le Seigneur ressuscité, et elle renouvelle cette communion,
semaine aprés semaine, quand la communauté tout entiére assem-
blée dans un méme lieu partage le pain et le vin de ’eucharistie. Rien
ne saurait la remplacer, ni le culte de prédication et encore moins un
repos sabbatique qui n’a rien a faire avec le dimanche chrétien.
Les premiers chrétiens savaient bien qu’ils ne pouvaient pas se
passer de la sainte Céne hebdomadaire, source inépuisable et indispen-
sable de la vie spirituelle. Nous avons des témoignages émouvants
des persécutions, des premiers siécles, qui montrent que ce pain de
vie était plus précieux aux chrétiens que leurs biens matériels et leur
propre vie méme. Tertullien, De fuga 14, nous raconte que certains
fidéles, a tort selon lui, cherchaient, par des sommes d’argent consi-
dérables, a corrompre les représentants de I'Empire pour que le culte
puisse librement étre célébré. Et les Acta Saturnini, Dativi etc. du
temps de Dioclétien donnent l'exemple de chrétiens qui préféraient
étre mis a la torture que renoncer aux réunions fraternelles le diman-
che z.

II. QUELQUES ASPECTS DE LA CELEBRATION DE LA SAINTE CENE

Il est inutile de vous dire que je ne pourrai pas, dans le peu de
temps qui m’est imparti, dresser le tableau de tout ce qu’était la
célébration de la sainte Céne dans I’Eglise ancienne 3. Je ne mettrai
en ¢évidence que quelques aspects particuliérement significatifs et
importants pour les problémes de nos Eglises.

I Je ne fais la que suivre les traces de mon maitre O. CULLMANN (voir
par ex. Le culte dans I'Eglise primitive, 1948, 3¢ éd.). Beaucoup d’historiens
sont du méme avis. De toute fagon, chez les catholiques et les orthodoxes, il
n'y a jamais eu de probléemes dans ce domaine.

2 Comp. par exemple le chapitre 12 : au proconsul qui lui demandait pour
quelle raison il avait accueilli des chrétiens chez lui, le lecteur Eméritus répon-
dit : « Ce sont mes fréres, et je ne pouvais pas leur fermer la porte », sur quoi
le proconsul lui rappelle que c’était son devoir. « Mais je ne pouvais pas le
faire, car nous ne pouvons pas vivre sans la sainte Céne. » Et sous la torture,
il répete encore la méme phrase : « Je ne pouvais faire autrement qu’accueillir
mes fréres. »

3 Je mne pourrai parler de la signification des paroles d’institution, du
caractére sacrificiel de la sainte Céne, etc.



30 WILLY RORDORF

A. Quand nous parlons de la sainte Céne le mot rappelle que, primi-
tivement, elle était un repas communautaire. Jésus I'a instituée lors
d'un repas avec ses disciples, et, en I Cor. 11 : 21-25, il est bien clair
que les fidéles des communautés pauliniennes mangeaient ensemble
quand ils prenaient la sainte Céne. Plus tard encore, la Didache,
cette discipline ecclésiastique que nous avons déja citée, et qui a
conservé, aux chapitres g et 10, des priéres eucharistiques tres
anciennes, témoigne (1o : I) que I’on mangeait ensemble pour partager
le pain et le vin .

Je ne peux pas entrer ici dans les détails et examiner quelle forme
avait primitivement ce repas. On a prétendu qu’a l'origine, il fallait
distinguer deux formes de repas: une forme enthousiaste, d’attente
eschatologique qui se serait rattachée a la tradition des repas que
Jésus avait pris avec ses disciples de son vivant, a I'instar des coutumes
juives de son temps; et une forme commémorative de la mort de
Jésus, que saint Paul aurait indroduite 2. Cette position est aujour-
d’hui abandonnée par la plupart des exégétess. Il est probable, en
effet, que ces deux aspects caractérisaient le repas du Seigneur déja
avant saint Paul : commémoration de la mort du Seigneur et attente
joyeuse de sa présence parmi les siens. Par contre, il y a eu dans
I’Eglise ancienne, me semble-t-il, deux repas différents, mais qui se
distinguaient d’'une autre maniére : on célébrait, le dimanche, le
repas eucharistique, et on se réunissait, en semaine, pour des agapes,
des repas fraternels sans sainte Ceéne. Déja en Actes 6: 1 ss, il est
question de repas quotidiens dans la communauté primitive ayant
une signification fraternelle : on offrait le repas aux indigents de la
communauté. Ces agapes ont subsisté pendant longtemps dans
I’Eglise ancienne 4, non seulement pour des raisons d’entraide, mais
aussi pour s’entretenir librement et fraternellement des choses spiri-
tuelles. En effet, c’est 1a que florissait le parler en langues, c’est 14

I Evidemment, on a beaucoup discuté s’il s’agit d'une eucharistie propre-
ment dite ou d'une simple agape. A mon avis, il est trés vraisemblable que les
pri¢res des chapitres g-10 sont des priéres prononcées a table lors d’'une agape
qui précédait immédiatement I'eucharistie, et qui ont, de ce fait, un coloris eucha-
ristique. Voir W. RoRDORF, Quelques remarques a propos de Didaehé chapitres 9-10
et 14 (dans un recueil d’études liturgiques sur 1'Anaphore, & paraitre prochai-
nement aux Editions du Cerf, a Paris).

: Comp. H. LiETZMANN : Messe und Herrenmahl, 1955 (réédition). Un peu
dans un autre sens E. LOHMEYER, dans Journ. of Bibl. Lit. 56, 1937, p. 217-
252. Et déja M. GoGUEL : L'Eucharistie des ovigines a Justin Martyr, 1910.

3 O. CUuLLMANN, arf. cit.,, 'avait déja modifiée ; F.-]. LEENHARDT : Le
sacrement de la sainte Céne, 1948, p. 62 ss, s'y refuse totalement. Comp. aussi
Pu. MENouD : La vie de I'Eglise naissante, 1952, p. 395s.; E. SCHWEIZER,
art. « Abendmahl », in RGG, 3¢ éd., I, col. 15 ss.

4 Voir par exemple la description qu'en donnent Tertullien, apol. 39, et
la Traditio apostolica d’Hippolyte, 25-26. Comp. B. REICKE : Diakonie, Fest-
freude und Zelos, 1951.



LA SAINTE CENE DANS L’EGLISE ANCIENNE 31

quont pris naissance la poésie et la musique chrétiennes (I Cor.
14 : 26-33 ; Eph. 5: 18-20; Col. 3 : 15 c-17 : Didaché 10 : 7). Mais peu
a peu, ces agapes ont disparu®. Et le repas qui accompagnait primi-
tivement la sainte Céne fut également supprimé, méme avant les
agapes ; d’aprés ce que nous savons, dés la fin du premier siécle 2.
Pour quelle raison ? Eh bien! il parait que ces repas prenaient
parfois un caractére excessif: on se laissait aller & I’enthousiasme
et en méme temps, malheureusement, au vin et a une agitation
bien peu chrétienne! 3 Un témoignage paien indirect, la g6 lettre de
Pline le Jeune, gouverneur de Bithynie en Asie-Mineure sous le régne
de Trajan, nous rapporte que les repas des chrétiens étaient confondus
— a tort ou a raison, peu importe — avec les réunions des hétéries,
ces cercles d’hommes fort répandus dans I’Empire a cette époque,
et qui avaient une mauvaise réputation si bien que Trajan a di les
supprimer, comme le dit Pline le Jeune. Il peut donc y avoir eu deux
raisons a cette disparition des repas communautaires : d'une part,
les excés d'un faux enthousiasme ont peut-étre incité les chrétiens a
cette suppression, d’autre part ’Etat qui craignait des pratiques
illégales les y a forceés. La sainte Céne, désormais devenue le simple
partage du pain et du vin eucharistiques avec les fréeres, s’est alors
incorporée au culte de priere et de prédication (et éventuellement de
baptéme) le dimanche matin, dont 'origine remonte, elle aussi, au
premier siecle 4.

B. J’aimerais maintenant souligner le sems théologique que la
sainte Céne avait pour les premiers chrétiens, dans la mesure ou il
s’exprimait dans la forme de sa célébration. Par la, nous verrons
pourquoi la sainte Céne était réellement pour eux le centre du culte
dominical.

La signification principale et essentielle de la sainte Céne était et
est encore I'événement de la présence du Seigneur parmi les siens.
La sainte Céne, plus que tout autre culte, rend visible la communion
de la communauté tout entiére avec son Seigneur : la communauté

T La collecte lors du culte en est un souvenir. Primitivement, on apportait
des aliments pour le repas communautaire, mais peu a peu ces dons se sont
transformés en sous d’argent; comp. G. KRETSCHMAR, dans RGG, 3® éd., I,
col. 4I.

* Une étape de la transition se reconnait en Marc 14 : 18 ss : les bénédic-
tions du pain et du vin vont déja ensemble, a la fin du repas ; repas et sainte
Céne commencent a se séparer.

3 Voir déja I Cor. 11 et B. REICKE, o0p. cif., p. 233 SS.

4 Voir pour les détails de ces théses W. RORDORF, op. cit., p. 234 ss. La
lettre de Pline le Jeune est un précieux document, car elle nous montre que
les chrétiens faisaient deux réunions le dimanche, I'une le matin et l'autre
le soir. Mais, forcés par les autorités, ils ont dii renoncer, récemment — dit
le texte — & se réunir le soir.



32 WILLY RORDORF

participe, par les éléments eucharistiques, au corps du Christ (I Cor. 10:
16). Ainsi s’accomplit la promesse de la présence du Christ parmi les
siens.

Mais cette présence, aussi réelle qu’elle soit, implique toujours
deux aspects, un aspect présent et un aspect futur: Le Seigneur
est la, véritablement présent parmi les siens quand ils célébrent la
sainte Céne en son nom, mais en méme temps cette présence implique
I’attente eschatologique, elle n’est pas encore définitive ; le Seigneur
se manifestera visiblement et pleinement seulement a la fin des temps,
quand il reviendra dans sa gloire. Cette « co-existence » simultanée des
deux aspects est, théologiquement parlant, caractéristique de la
sainte Céne. Par 1a, on comprend parfaitement que la priére eucharis-
tique de la communauté primitive : Maranatha (par ex. I Cor. 16 : 22)
qui a, du reste, déja en araméen deux sens, ait pu recevoir une double
traduction. Ou bien on la traduisait comme impératif exprimant
I’attente eschatologique « Seigneur viens» (c’est le cas pour Apoc. 22:
20), ou bien on la traduisait comme une affirmation du présent «le
Seigneur est 1a », il est, par 'eucharistie, déja venu parmi les siens
(comp. la version copte de Did. 10:6). Les deux aspects, présent
et futur, de l'attente et de la présence du Seigneur parmi les siens
sont justifiés, essentiels et inséparables I'un de I'autre. Je pense que
nous pourrions tirer grand profit en retrouvant ces deux aspects
dans nos cultes de sainte Céne, selon l'usage et la croyance des premiers
chrétiens.

1. Commencgons par l'aspect futur, eschatologique. Dés son insti-
tution, la sainte Céne implique l’attente du retour du Christ a la
fin des temps. Jésus dit a ses disciples avant sa passion : « En vérité,
je vous le dis, je ne boirai plus du fruit de la vigne, jusqu’au jour out
j’en boirai de nouveau dans le royaume de Dieu » (Marc 14 : 25 par.).
Et chez saint Paul, nous retrouvons la méme idée de ’attente escha-
tologique : « En effet, toutes les fois que vous mangez de ce pain, et
que vous buvez de cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur,
jusqu’'a ce qu'il vienne » (I Cor. 11 :26). Le formulaire eucharistique
de la Didaché n’en dit pas moins : « Souviens-toi, Seigneur, de déli-
vrer ton Eglise de tout mal, et de la rendre parfaite dans ton amour.
Rassemble-la des quatre vents, cette Eglise sanctifiée, dans ton
royaume que tu lui as préparé... Vienne la grace (la version copte dit :
vienne le Seigneur) et que ce monde passe » (Did. 10 : 5-6).

Si cet aspect eschatologique était vivant aux premiers temps de
I'Eglise ot I'on attendait avec ferveur le retour du Christ on a pu
penser qu’il s’est affaibli de plus en plus par la suite. Mais ce n’est
pas absolument vrai. Car nous trouvons maints textes dans la litté-
rature patristique ultérieure qui attestent que cette attente restait



LA SAINTE CENE DANS L’EGLISE ANCIENNE 33

vivante 1. Et précisément — ceci est important pour notre sujet —
elle s’exprimait dans la pratique du culte eucharistique. Car 1'usage
liturgique qui s’est formé dans1’Eglise ancienne indique sans équivoque
que l'attente eschatologique n’était pas seulement un beau mot vidé
de sens, mais qu’elle était vécue et renouvelée constamment. On
avait I’habitude de s’orienter vers I'est, vers le soleil levant, quand on
priait. C’est pour cette raison que les premiers édifices cultuels
chrétiens étaient orientés selon 1’axe est-ouest, de sorte que I'assem-
blée en prie¢re était naturellement tournée vers l'est 2. Bien que cette
tradition de prier vers l'est puisse avoir des origines paiennes ou
juives, sa signification chrétienne est incontestable: on priait vers
I'orient parce qu’on attendait le retour du Christ depuis I’est, d’apreés
ce que Jésus dit en Mat. 24:27: «De méme que l'éclair part de
Iorient et brille jusqu’a 'occident, ainsi sera l'avénement du Fils
de I'homme »3. Chaque priére, et surtout la priére eucharistique,
réunissait ainsi les deux aspects que nous avons relevés, 1'aspect
présent (on a la conviction que le Seigneur écoute et exauce la priere),
mais aussi, et d'une maniére presque centrale l'aspect futur (nos
besoins d’ici-bas ne sont pas décisifs, la vraie priére s’oriente vers les
choses a venir « Que ton régne vienne » 4).

A cela il faut ajouter une deuxiéme constatation. Durant les
premiers siecles, les chrétiens avaient 1'’habitude de prier debout
le jour du dimanche, et cela, pour la méme raison eschatologique :
on attendait le Seigneur debout, veillant, sans crainte, prét a marcher
a sa rencontre, levé de la poussiére de la terre, comme le Christ
s’était levé de la tombe le jour de sa résurrection (en faisant un jeu
de mots sur le double sens d’« anistasthai»!). Méme le concile de
Nicée, dans son canon 20, prescrit cette attitude pour la priére domi-
nicale 5.

I Comp. par exemple BARN. 19:9; 21: 3; II Clém. 16:3; Tertullien,
de bapt. 19, de orat. 5. Voir A. STROBEL : Unlersuchungen zum eschatologischen
Verzigerungsproblem auf Grund der spdtjiidisch-urchristlichen Geschichte von
Habakuk 11, 2 ff., 1961. Quant aux formulaires liturgiques, comp. G. P. WETTER :
Altchvistliche Liturgien, 1921, p. 8 ss.

2 Voir W. RorDORF : Was wissen wir iiber die christlichen Gottesdienst-
riume der vorkonstantinischen Zeit ? dans Zeitschr. f. neutest. Wiss. 55, 1964,
p- I20Sss.

3 Comp. ORIGENE : hom. in Lev. IX, 10; BasiLE, de spir. sancto 27, 64 ;
F.-J. DOELGER : Sol salutis, 1925, 2® éd., p. 198 ss.

4 Le Notre Pére est d’ailleurs une priére eucharistique par excellence !

5 Voir en outre : TERTULLIEN : de cor. 3 ; de orat. 23 ; EPIPHANE : expos.
fidei 22, 8s.; ATHANASE : Syntagma 2; BasiLE: de spir. sancto 27, 64 ;
Const. Apost. II, 59, 4 ; Test. dom. nostri Jes. Chr. II, 12. Ps.-Justin: Quaest.
et resp. ad orth. 115 parle de cette attitude pour la priére comme fondée sur
une tradition apostolique ; il se référe pour cela a saint Irénée: de pascha
(un écrit malheureusement perdu).



34 WILLY RORDORF

IL’attente eschatologique était donc bien vivante durant les
premiers siécles. Elle trouvait un renouvellement constant dans le
culte. Cette attente atteignait d’ailleurs son point culminant chaque
année au temps de Paques ; & ce moment-la, I'attente du retour du
Seigneur était encore plus fervente 1.

2. Considérons encore l'aspect de la présence du Seignewr. Les
premiers chrétiens pensalent que le Christ était réellement présent
en Esprit parmi eux quand ils célébraient la sainte Céne, quand ils
partageaient le méme pain et le méme vin eucharistiques. Le Christ
était a la téte des siens qui formaient alors un seul corps avec lui.
Et cette venue du Christ a la téte des siens, comme avénement de la
sainteté de Dieu, avait des conséquences pratiques pour la commu-
nauté. Si 'on croyait que le Seigneur était véritablement présent,
on devait se préparer a sa venue, on devait éliminer tout ce qui faisait
obstacle a ce que la communauté devienne corps du Christ. C’est pour
cette raison que la Didaché, p. ex., rapporte cette parole qui était
prononcée avant la sainte Céne : « Si quelqu’un est saint qu’il vienne,
si quelqu'un ne 'est pas, qu'’il fasse pénitence!» (10 : 7)2 Nous avons
a rapprocher l'ordre formel de la Didaché (9: 5; comp. Justin,
I Apol. 66) de n’accorder la communion qu’aux fidéles baptisés, de
I'argument tiré de Mat. 7 : 6 selon lequel il ne faut pas donner ce
qui est saint aux chiens (szc/)3. La communauté avait donc concrete-
ment conscience que par la communion elle devenait corps du Christ,
nouvelle créature, nouveau temple de I'Esprit-Saint. Dans cet événe-
ment, la sainteté du Dieu tout-puissant et, par elle, le sérieux du
jugement eschatologique faisait irruption dans ce monde et posait
a la communauté la question de sa sainteté et de sa dignité. Nous
pouvons lire dans le méme esprit un texte comme I Cor. 11: 27 ss
qui recommande d’étre digne pour recevoir la communion. Mais il
faut bien en préciser le sens. D’habitude, nous comprenons cet
«examen de conscience » d'une maniére individualiste ; d’ailleurs
la facon dont la confession orale des péchés comme sacrement de
pénitence est pratiquée aujourd’hui, dans plusieurs Eglises, en
témoigne. Nous pensons nous réconcilier avec Diew par notre acte
de pénitence. Mais dans I’Eglise ancienne, la confession des péchés

I Voir W. RorDporRF: Zum Ursprung des Osterfestes am Sonntag, dans
Theol. Zeitschr. 18, 1962, p. 167-189.

z L’appel «ite, missa est» qui s’est conservé dans les liturgies de la messe
jusqu’a nos jours est un souvenir de l'usage de 1’Eglise ancienne de ren-
voyer les catéchumeénes et les pénitents au moment ol la messe des fidéles
commencait.

3 Comp. I Cor. 16:22: «Si quelqu’'un n’aime pas le Seigneur, qu’il soit
anatheme », parole prononcée par saint Paul en vue probablement de la sainte
Ceéne célébrée aprés la lecture de son épitre.



LA SAINTE CENE DANS L’EGLISE ANCIENNE 35

était avant tout considérée comme la réconciliation des fréres avant
la communion. Un texte comme Didache 14 : 1-2 nous explique de
quoi il s’agit : « Réunissez-vous le jour dominical du Seigneur, rompez
le pain et rendez graces, aprés avoir d’abord confessé vos péchés, de
sorte que votre sacrifice soit pur. Celui qui a un différend avec son
compagnon ne doit pas se joindre a vous avant de s’étre réconcilié,
de peur de profaner votre sacrifice. » Le texte fait ici allusion 2 la
parole de Jésus en Mat. 5:23ss: «Si tu présentes ton offrande a
I'autel et que, 13, il te souvienne que ton frére a quelque chose contre
toi, laisse la ton offrande, devant 1’autel, va d’abord te réconcilier
avec ton frére, puis viens présenter ton offrande. » Nous apprenons
ici le sens originel de la confession des péchés que nous avons un peu
perdu de vue : la sainte Céne, I’événement de la présence du Seigneur
parmi les siens exigeait pour ne pas étre profanee la réconciliation
des fréres entre eux. Il s’agit 1a, semble-t-il, d'une tradition commune
a toute 1'Eglise ancienne I. Méme au 4¢ siécle, la liturgie, dite de
saint Clément, conservée au VIII® livre des Constitutions apostoliques,
rapporte la parole suivante que le diacre pronongait avant la Sainte-
Céne : « Qu'aucun homme ne reste ici s’il a quelque chose contre un
autre. » 2 Puis les fréres se donnaient le baiser de la paix, en signe
véritable de pardon (cet usage remonte, comme vous le savez, aux
temps apostoliques, et il s’est conservé dans toutes les liturgies
ultérieures de la messe 3), accompagné du Notre-Pére qui inclut cette
demande : Pardonne-nous nos offenses comme nous pardonnons
a ceux qui nous ont offensés 4. Ainsi, la communauté était préte a
devenir vraiment corps du Christ, a accueillir le Seigneur.

t Comp. IRENEE : adv. haer. IV, 18, 1-3; TERT., de orat. 1I1.

2 Comp. JEAN MANDAKUNI: orat. 22, 5-6 (= Bdk, Armen. Viter II,
p. 226s.).

3 Les textes les plus anciens : I Cor. 16 : 20 ; Rom. 16: 16 ; I Thess. 5: 26 ;
II Cor.13:12 ;1 Pierres: 14 ; JusTiN : I Apol. 65, 2 ; TERTULLIEN : de orat. 18 ;
et toutes les liturgies de la messe a partir de la Traditio apostolica d’Hippolyte
Particuliérement belle est la priére de la liturgie dite de saint Jacques, avant
le baiser de la paix : « Dieu et Seigneur de tous! Toi, qui aimes les hommes,
rends-nous, les indignes, dignes de cette heure afin que nous soyons purifiés
de toute tromperie et de toute hypocrisie, et que, rendus forts par la sancti-
fication de ta connaissance, nous soyons unis entre nous par le lien de la paix
et de l'amour. » CYRILLE DE JERUSALEM (Cat. myst. 5, 3) dit: « Ce baiser
unit les ames et promet d’oublier toute iniquité. Le baiser est un signe de
I'union des Ames et du pardon de toute iniquité » (suit la citation de Mat. 5:
23 s.!). Comp. JEaAN CHRYSOSTOME, in Col. hom. I1I, 4.

4 Mat. 6: 12 dit méme : ¢ ... comme nous avons pardonné a ceux qui nous
ont offensés ». Cela rappelle le cadre liturgique : au moment ot 'on prie ensem-
ble le Notre Pére au culte, on vient de se réconcilier avec ses fréres. Le Notre
Pére était probablement prié au début de la sainte Céne ; comp. M. REVEIL-
LAUD : Saint Cyprien, L oraison dominicale, 1964, p. 41 ss; et F.-]J. DOELGER,
in Antike und Christentum 2, 1930, pP. 142-155.



36 WILLY RORDORF

Il est évident que nous devons comprendre la discipline ecclésias-
tique dans le méme esprit communautaire. Ceux qui n’étaient pas
dignes, qui n’étaient pas baptisés ou qui avaient commis un péché
grave, ou encore qui ne voulaient ou ne pouvaient pas se réconcilier
avec leurs fréres, étaient exclus de la communion ou devenaient des
pénitents. Je ne peux pas parler ici de tout le développement de la
discipline ecclésiastique bien qu’il y ait la nombre de choses inté-
ressantes a dire 1. De toute fagon, la discipline ecclésiastique est une
conséquence naturelle de la prise au sérieux de la présence effective du
Seigneur lors de la sainte Céne.

C. Pour terminer, j’aimerais souligner le caracteére joyeux de la
sainte Céne. Il va de soi que la sainte Céne prend un caractére joyeux
pour une communauté qui sait que son Seigneur est présent au milieu
d’elle. Il n’est pas étonnant que la communauté primitive ait célébré
le repas eucharistique avec allégresse (Actes 2: 46 ; comp. 16: 34).
Il n’est pas non plus étonnant que ce repas ait pris le nom d’« eucha-
ristie », d’actions de gricesz. On rendait griaces d’abord, selon la
tradition juive, au Créateur d’avoir donné a ses enfants la nourriture
et le breuvage dont ils ont besoin, ensuite on rendait griaces au
Sauveur d’avoir donné a la communauté ce pain et ce vin, signes de
I'alliance renouvelée en Jésus-Christ. Cette idée est déja explicite
dans le Nouveau Testament (comp. I Cor. 10: 16), elle le deviendra
encore plus dans les priéres eucharistiques de la Didaché (chap. 9-10)
et les formulaires de liturgie ultérieurs. Nous ne pouvons étudier ici
ces prieres eucharistiques, cela nous meénerait beaucoup trop loin 3,
ne citons comme exemple que la description que donne Justin dans
le chap. 65 de sa premiére Apologie : « (Puis) nous nous saluons avec
le baiser. Ensuite on apporte du pain et une coupe d’eau avec du vin
au président des fréres ; celui-ci (les) prend et fait monter la louange
et la glorification vers le Pére de I'univers au nom du Fils et du Saint-
Esprit. Il fait une longue priére d’action de graces de ce qu'’il (le Pére
de l'univers) (nous) a jugés dignes de ces biens. Dés qu’il a terminé
ces priéres et ces actions de graces le peuple présent I'approuve en
disant « Amen ». »

1 Textes importants : TERTULLIEN : apolog. 39; de paenitentia ; Didas-
calie syriaque, chap. XI. Voir, entre autres, B. PoscEMANN : Paenitentia
secunda, 1940 ; H. voN CAMPENHAUSEN : Kirchliches Amt und geistliche Voll-
macht in den ersten dreir Jahvhunderten, 1953, 2° éd.

2 Voir JusTIiN: Apol. I, 66; IGNACE : ad Smyrn. 7, 1 ; IRENEE : adv. haer. IV,
18, 5s.; J.-P. AupeT: La Didaché. Instructions des apodtres, 1958, p. 372 ss
aimerait distinguer entre « bénédiction » et «action de graces», mais cette
distinction est un peu forcée.

3 Voir par exemple H. LIETZMANN, op. cif. (note 2, page 6), et Ep. v. D.
GoLTz, op. cit. (note 1, page 6),; aussi J. A. JUNGMANN : Missarum sollemnia, 1

(1948).



LA SAINTE CENE DANS L’EGLISE ANCIENNE 37

Je pense que les quelques aspects de la célébration de la sainte
Céne dans I’Eglise ancienne que j’ai relevés vous auront suffisamment
montré que la sainte Céne était, dans I'Eglise ancienne, vraiment le
centre du culte dominical. Comme le peuple d’Israél avait abandonné
les « potées de viande » égyptiennes (Ex. 16: 3) et marchait dans le
désert vers la terre promise, ainsi le peuple des chrétiens, ayant rompu
avec sa vie antérieure en traversant la mer Rouge, image du bap-
téme, marchait vers le Royaume des cieux, qui lui était promis .
Dans cette marche a travers le monde, dimanche aprés dimanche,
les chretiens, membres du méme peuple de Dieu, recevaient tous
ensemble 1'assurance que leur chef les accompagnait, les soutenait et
guidait, renouvelant le viatique dont ils avaient besoin, préfiguré
pour saint Paul dans la manne et le rocher d’eau des Israélites
(I Cor. 10: 1 ss), affermissant leur espérance jusqu’a son retour.

Neuchitel. WiLLy RORDORF.

1 Ces images sont déja bien connues de I’Eglise ancienne : voir P. LUND-
BERG : La typologie baptismale dans Uancienne Eglise, 1942, p. 116-145;
J. DANikLoU : Sacramentum futuri, 1950, p. 131-191 ; id., Bible et liturgie,
1951, p. I19-135.



	La célébration dominicale de la sainte cène dans l'Église ancienne

