
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1965)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

H. Renckens, S.J. : La Bible et les origines du monde. Tournai, Sciences
Desclée, 1964, 199 p. bibliques

Cet ouvrage, adapté du néerlandais par A. de Brouwer O.S.B. est représentatif

du mouvement biblique catholique actuel ; il unit à une vaste information
scientifique un remarquable souci pédagogique, qu'on aimerait retrouver
davantage chez les auteurs protestants. Il est constitué par une série d'articles
qui ont paru d'abord dans la revue du Centre catéchétique de Maastricht et ont
pour titres : La Bible et l'histoire. Du chaos ou cosmos. De Yahvé à Elohim.
L'image de Dieu. Le paradis terrestre. Vers la femme. Monogénisme et péché
originel. Démolition de l'interprétation sexuelle. Le protévangile, etc. — L'auteur,

parfaitement au courant des derniers travaux sur Gen. 1-3, défend avec
courage les droits de l'exégèse, dans la perspective ouverte par l'encyclique
Divino afflante Spiritu de 1943. Il souligne constamment la nécessité de
comprendre l'intention profonde des auteurs sacrés pour éviter les faux problèmes
et les interprétations hasardeuses, en replaçant le texte biblique dans le contexte
religieux d'Israël. « Il ne faut pas chercher dans la révélation primitive, mais
bien dans la révélation d'Israël, la source directe de l'histoire biblique primitive

» (p. 29). Ce livre renferme maintes observations du plus grand intérêt, des
formules heureusement frappées, bien que souvent trop concises, comme le
traducteur lui-même le remarque. A propos de Gen. 1 on retiendra des déclarations

comme celles-ci : « Première page (de la Bible) oui, la plus ancienne, non.
Chapitre fondamental, oui, mais couronnement, et non point de départ » (p. 45).
« La théologie d'Israël a pu exprimer à la perfection les rapports entre Dieu et
le monde, parce qu'elle reflétait les relations entre Yahvé et Israël et en découlait

» (p. 47). « La vision yahviste du monde est subordonnée au thème de la
libération nationale» (p. 57). — Sur l'imago Dei, l'auteur écrit: «Quand un
Yahviste aussi strict que l'auteur de Gen. 1 appelle l'homme l'image de Dieu,
il dit une chose inouïe, il exprime un mystère impressionnant, il remplit l'Israélite

d'un saint respect envers lui-même et envers son prochain, il lui fait
comprendre qu'il appartient plus à Yahvé qu'à lui-même, qu'il a une tâche à remplir

et doit assumer une responsabilité » (p. 80). Au sujet de Gen. 2-3, on appréciera

les remarques de H. Renckens sur la composition de ces chapitres (p. 94 ss.),
écho de la prédication prophétique (p. 104), son interprétation du paradis
«image contrastée du monde réel» (p. 114), sa prudence à l'égard du monogénisme

qui ne va pas de soi, selon la Genèse (p. 162 ss.), et sa retenue envers une
interprétation abusive de Gen. 3 : 15 (p. 190 ss.). Le thème du paradis terrestre
sert, selon l'auteur, avant tout à exprimer cette vérité que « le premier homme
pouvait participer à une vie supérieure d'un ordre supérieur » (p. 146) et les
sentences de Gen. 3 indiquent que « le mal est dans l'homme. L'homme s'est
chargé d'une malédiction. Sa situation religieuse a changé. Il voit le monde
matériel avec d'autres yeux, sa position en face de ce monde n'est plus du tout
la même, il l'expérimente autrement» (p. 187). Pour terminer, laissons les

dogmaticiens méditer cette déclaration : « Nous ne pouvons comprendre Dieu
sans comprendre d'abord Israël » (p. 15). Robert Martin-Achard.



248 BIBLIOGRAPHIE

John Vella, S.J. : La giustizia forense di Dio. (Associazione Biblica
Italiana. 1. Supplementi alla Rivista Biblica.) Brescia, Paideia,
1964, 140 p.

L'Associazione Biblica Italiana publie un extrait, traduit en italien,
d'une thèse, présentée en 1964 à l'Université grégorienne de Rome, sous le
titre : The justice of God in the confessions of sins. A study in Old Testament
theology. — Examinant la notion de la justice de Dieu, telle qu'elle se présente
dans les confessions des péchés de l'Ancien Testament, l'auteur, avec de
nombreux exégètes, découvre qu'elle diffère fortement de la notion gréco-romaine.
La s'dâqâ est plutôt la fidélité de Dieu à l'alliance qu'il a conclue avec les
hommes et se manifeste dans ses bienfaits. Pourtant d'autres passages nous
montrent une justice de Dieu punitive. Le P. Vella attribue donc au mot
s'dâqâ deux sens : l'un juridique, l'autre exprimant la fidélité. Mais au sens

juridique, l'adjectif saddîq s'applique bien moins au juge impartial qu'à la partie
qui a pour elle le bon droit dans un procès. La notion de Dieu, juge suprême et
infaillible, est plus tardive. Les réflexions sur les procès de Dieu, si nombreux
dans la littérature prophétique et les rapprochements qu'on peut établir entre
eux et les ultimatums et les ruptures de traités des rois hittites sont pleins de

suggestions intéressantes. Lydia von Auw.

André Barucq, S.D.B. : Le Livre des Proverbes. Sources bibliques,
Paris, J. Gabalda & Cle, 1964, 266 p.

Grâce aux « Sources bibliques », nouvelle collection catholique éditée par
J. Gabalda en relation avec la Revue biblique et les Cahiers delà Revue biblique,
les lecteurs de langue française vont disposer d'une excellente présentation du
livre des Proverbes. On aurait tort de négliger cet ensemble de sentences israélites,

sous prétexte que les sages d'Israël se réfèrent trop rarement à l'Histoire
du salut et que leur éthique ne paraît être en général qu'un art de réussir dans
l'existence. Le P. Barucq montre l'intérêt et la valeur de cet enseignement qui
se présente à nous d'une façon déroutante certes, mais qui se préoccupe « d'amener

l'homme à mieux vivre » (p. 236) dans la crainte de Yahvé. Les conseils
et les mises en garde des Proverbes n'ont rien perdu de leur actualité, ainsi la
condamnation de l'adultère, de la paresse ou de l'ivrognerie, l'appel à la
prudence et à la modération, et surtout l'invitation constamment répétée à acquérir
une sagesse, à la fois savoir pratique et œuvre de Dieu (cf. notamment chap. 8,

commenté dans les pages 85-97) qui débouche sur une vie « dont la réalité
semble plus ample que l'état d'existence terrestre » (p. ni). — Le commentaire
du P. Barucq s'attache avec raison à relever les thèmes principaux des diverses
collections de « mâchais » plutôt que d'expliquer le texte verset après verset ;

ses notes donnent d'utiles renseignements sur les variantes des versions grecques,
latines et coptes ; son introduction situe le livre des Proverbes dans l'ensemble
de la littérature sapientiale du Proche-Orient ancien et aborde le problème de

sa composition (le livre actuel serait fait de plusieurs livrets dont les plus
anciens (chap. 10 : 1-22, 16 et chap. 25-29) sont antérieurs à l'exil) ; une table
analytique des matières enfin rendra service à ceux qui — et il faut les souhaiter
nombreux — se serviront de cette étude sur les Proverbes comme d'un instrument

de travail. Robert Martin-Achard.



BIBLIOGRAPHIE 249

Herbert Donner : Israël unter den Völkern. Leiden, E. J. Brill,
1964, 193 p. Supplements to Vetus Testamentum, XI.

Ce nouveau volume de l'importante collection des Suppléments à Vetus
Testamentum aborde une question qui a souvent retenu l'attention des
théologiens ces dernières années, celle du message politique des prophètes. Ceux-ci
ont été traités tour à tour de collaborationnistes, de patriotes, d'utopistes, etc. ;

et Ton s'est efforcé de tirer de leurs prises de position quelques lumières sur
ce qu'on appelle le ministère prophétique de l'Eglise. — H. Donner estime avec
raison qu'il convient dans ce domaine d'éviter toute généralisation, qui ne sert
d'ordinaire qu'à justifier des a-priori politiques et religieux, et d'interroger
avec le plus grand soin les textes eux-mêmes en les replaçant dans leur contexte
historique. Son étude consiste donc en une enquête sur les oracles d'Esaïe,
d'Osée et de Michée relatifs à la politique des rois de Juda et d'Israël entre les
années 735-701. — Elle se divise en cinq parties, la première traite des
interventions prophétiques lors de la guerre syro-éphraïmite (734-733) : Es. 7 : 1 ss. ;

8 : 1 ss. ; io : 27 b-34 ; Os. 5 : 1 ss., etc. ; la seconde examine les déclarations
contemporaines de la fin de l'Etat d'Israël (724-722) : Es. 9 : 7 ss. ; Os. 7 : 8 ss. ;

9 : 1 ss. ; Michée 1 : 2 ss., etc. ; la troisième s'intéresse à la période qui s'étend
entre les années 721 et 711 : Es. 14 : 28-32 ; Es. 20 : 1 ss. ; la quatrième a trait
à l'ultime révolte de Juda contre l'Assyrie (705-701) : Es. 1 : 4 ss. ; 18 : 1 ss. ;

22 : 1 ss. ; 30 et 31. Un dernier chapitre fait l'exégèse de quelques fragments
supplémentaires, et tire les conclusions de cette recherche méthodique. —
H. Donner relève le réalisme politique d'Esaïe, dont le fondement est cependant
purement théologique. Le prophète estime que Yahvé reste neutre en face des
événements de son temps, il préconise donc une attitude de neutralité des rois
de Juda. Mais sa position ne doit pas être confondue avec un pacifisme quiétiste,
elle repose sur la certitude que Yahvé conduit l'histoire et donne une place à

Israël, le peuple élu, au sein des nations. Osée dénonce comme Esaïe la politique
des souverains d'Israël, mais ses réactions sont beaucoup plus négatives à

l'égard de l'existence d'un Etat d'Israël au milieu des royaumes du Proche-
Orient ancien : le peuple de Dieu est pour lui une réalité apolitique, que son
installation en Canaan a compromise. Michée dénonce également les fautes de
Juda et d'Ephraïm, il annonce la chute de Jérusalem, cité cananéenne que
David a eu le tort d'accepter pour capitale. — Ce travail qui mérite d'être lu
attentivement montre qu'en dépit de la diversité des situations, des tempéraments

et des formations, les prophètes du 8e siècle se rejoignent pour reprocher
aux responsables de Juda et d'Israël de négliger le fait décisif dans l'existence
de leur peuple : l'élection d'Israël par Yahvé, qui en fait sa propriété, et du
même coup détermine son histoire et sa politique au sein du monde.

Robert Martin-Achard.

Augustinus Kurt Fenz, S.O. Cist. : Auf Jahwes Stimme Hören,
eine biblische Begriffuntersuchung. Wiener Beiträge zur Theologie.

Wien, Verlag Herder, 1964, 132 p.

Le P. Fenz présente ici une intéressante enquête sur l'expression Sm'

JHWH, c'est-à-dire écouter la voix de Yahwé, lui obéir. Il recense d'abord les
textes bibliques où cette formule se rencontre ; au chapitre 2, il indique que,
bien que celle-ci se trouve surtout dans le Deutéronome et chez Jérémie, elle



250 BIBLIOGRAPHIE

n'est pas une création de D. Elle appartient aux formulaires d'alliance de
l'Ancien Testament (Ex. 19 ; Josué 24 ; Deut. 1 ss., etc.) (p. 44 ss.) dont la
littérature de l'ancien Proche-Orient offre de nombreux parallèles (p. 70 ss.).
Au chapitre 4, l'auteur montre que l'expression « écouter la voix de Yahwé »

qui se prolonge dans le Nouveau Testament (Jean 5 ; 10 ; 18 ; Héb. 3 s. ; Apoc. 3)
est l'équivalente de « garder l'Alliance », « suivre le commandement (de Dieu »),

« faire ce qui plaît à Yahwé », « lui faire confiance », « aimer Yahwé », etc., et
s'oppose à « être rebelle à Yahwé », « pécher à son égard », etc. ; expressions qui
se réfèrent toutes explicitement ou non à l'Alliance ; elle a pour point de départ
(Sitz im Leben) une tradition cultuelle qui a pour but de renouveler ou de
confirmer la berit du Sinaï (p. 12 s.). Un dernier chapitre permet au P. Fenz de
montrer l'importance théologique de la déclaration biblique « obéir à la voix
de Yahwé » ; pour en comprendre la portée, il faut la replacer dans le contexte
juridico-liturgique d'où elle est issue ; elle suppose la révélation de Yahwé à son
peuple, ses interventions en sa faveur, elle précise la réponse que Dieu attend
d'Israël, le service fondé sur un dialogue auquel Yahwé appelle son élu. Toute
la théologie biblique est implicitement contenue dans cette expression (p. 96 ss.).

Robert Martin-Achard.

Gert Jeremias : Der Lehrer der Gerechtigkeit. Göttingen, Vandenhoeck

& Ruprecht, 1963, 376 p. Studien zur Umwelt des Neuen
Testaments, Band 2.

La première partie de l'ouvrage est consacrée à la discussion des quelques
données historiques (éparses dans les textes de la mer Morte) propres à situer
le Maître de justice dans son temps. Comme les indications biographiques sont
rares et peu claires, G. Jeremias s'est penché spécialement sur les passages
évoquant les ennemis du Maître : les Kittim, le prêtre impie et l'homme de

mensonge (dont il fait deux personnages distincts), les adversaires dont parle
le commentaire de Nahum. Il identifie le prêtre impie avec le grand-prêtre
Jonathan et situe le Maître de justice aux environs de 150 avant Jésus-Christ.
— La deuxième partie rassemble les divers traits permettant d'esquisser les
contours de la personnalité spirituelle du Maître et s'achève par une comparaison
entre ce dernier et le Jésus historique. Jeremias voit dans ce Maître de la Tora,
considéré comme envoyé par Dieu, « der grösste Repräsentant der Frömmigkeit
des antiken Judentums» (p. 352). Avec raison, il souligne Topposition
insurmontable entre la voie caractérisée par le Maître de justice (celle du salut
basé sur un accomplissement possible de la Loi) et la voie de l'Evangile, celle de
Jésus venu pour sauver les « impurs » et les pécheurs.

Jean-Claude Margot.

Les textes de Qumran traduits et annotés. I. La règle de la communauté,
La règle de la guerre, Les hymnes, par J. Carmignac et P. Guil-
bert. Paris, Letouzey et Ané, 1961, 284 p. Coll. « Autour de la
Bible ».

Ce premier volume d'un ouvrage destiné à en comprendre deux, présente les
caractéristiques suivantes : chacun des trois documents qui y sont traduits est
précédé d'une introduction groupant les renseignements indispensables sur les
questions textuelles, littéraires, historiques et théologiques, et comportant une



BIBLIOGRAPHIE 251

bibliographie sélectionnée. La traduction elle-même vise à une grande fidélité ;

c'est ainsi que ses auteurs ont préféré indiquer au fur et à mesure l'importance
des lacunes du texte original en renonçant souvent à les combler par des
reconstitutions trop hasardeuses. Les notes qui accompagnent la traduction tendent
à en préciser le sens ou à dégager d'autres interprétations possibles ; elles
mentionnent les références bibliques et les principaux passages parallèles ; de plus,
elles renvoient aux principaux articles scientifiques concernant tel ou tel point
particulier. — Les auteurs se sont proposé de mettre le lecteur en contact
personnel avec les textes de Qumran et de lui fournir les bases de départ pour une
étude plus approfondie. On ne peut que louer la qualité scientifique de leur
travail qui contraste heureusement avec les romans trop souvent échafaudés à

partir des textes de Qumran. Jean-Claude Margot.

Charles Masson : Les deux épîtres de saint Paul aux Thessaloniciens.
Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1957, 120 p.
Commentaire du Nouveau Testament, XI a.

La Revue doit des excuses au professeur Charles Masson pour rendre
compte si tard de son ouvrage ; mais fort heureusement les lecteurs n'auront
pas attendu ces lignes pour tirer profit du commentaire aux Thessaloniciens,
écrit avec la science exégétique, la clarté d'esprit et le souci pastoral qui
caractérisent les publications de M. Masson. — Dans l'Introduction, l'auteur expose
les raisons sérieuses de conclure à l'inauthenticité de la deuxième épître : son
eschatologie ne correspond pas à celle de la première épître ; le motif de la
lettre s'explique mieux si elle est l'œuvre d'un disciple de Paul, qui interprète
pour une autre génération l'enseignement de son maître. — Les passages difficiles

des épîtres sont éclairés par des excursus : la parousie du Seigneur (I,
2 : 19) ; la signification pour nous de l'eschatologie de I, 4 : 13-18 ; l'interprétation

de « ce qui retient » et de « celui qui retient » (II, 2 : 6-7). Dans le texte
si controversé de I, 4 : 4, M. Masson justifie la traduction : « Que chacun de
vous sache se procurer sa propre femme dans la sanctification et l'honneur,
pour éviter de léser et duper son frère en cette affaire. » La portée éthique
du texte est moins vaste que dans les traductions usuelles où il s'agit d'une
part de la maîtrise de soi, d'autre part de l'honnêteté en affaires ; mais c'est
le texte qui commande, et non pas nos habitudes.

Francis Baudraz.

Associazione biblica italiana. San Giovanni (atti della XVII setti¬
mana biblica). Brescia, Paideia, 1964, 365 p.

L'Associazione biblica italiana a décidé, en septembre 1962, de publier
intégralement les conférences tenues à l'occasion de la XVIIe semaine biblique
des professeurs d'Ecriture sainte des séminaires et des universités catholiques.
Deux ans plus tard le volume a paru. Il s'ouvre — on ne le lit pas sans émotion
—¦ par le discours prononcé au début de cette rencontre par Jean XXIII,
encourageant l'étude de l'Ecriture sainte et sa pénétration dans « la vie des

peuples, des familles et des communautés ». Aux études présentées lors de la
Semaine biblique, s'ajoute un magistral exposé du P. Donatien Mollat sur les
travaux catholiques consacrés aux écrits johanniques, de 1950 à 1961. Ces



252 BIBLIOGRAPHIE

études permettent d'apprécier l'effort intense de recherche historique et exégétique

et de compréhension spirituelle des textes qui se poursuit dans l'Eglise
romaine. Le travail d'Ignace de la Potterie sur la notion de vérité chez saint
Jean, de Mauro Laconi sur la critique littéraire appliquée au IVe évangile, de

Piero Rossano sur la bibliothèque gnostique de Nag Hammadi — pour ne citer
que quelques richesses de ce livre — ouvrent des perspectives intéressantes.
On peut dire que si les exégètes représentés dans ce volume s'en tiennent, quant
aux écrits johanniques, aux positions traditionnelles, ils les assouplissent et
n'ignorent rien des découvertes en cours. Citons encore l'étude d'Antonio
Ambrosanio sur la doctrine eucharistique dans saint Jean, d'après les discussions

récentes des exégètes protestants. Lydia von Auw

Ulrich Becker : Jesus und die Ehebrecherin. Untersuchungen auf
Text- und Überlieferungsgeschichte von Joh. y : 53 - 8 : 11. Berlin,

Töpelmann, 1963, 203 p. Beihefte zur ZNW, 28.

On sait que la péricope sur la femme adultère est un corps étranger dans
l'évangile de Jean : les grands manuscrits grecs l'ignorent, ainsi que les plus
anciennes versions, et les Pères de l'Eglise jusqu'au IVe siècle. Les manuscrits
plus récents signalent le texte avec des astérisques, ou le placent après Jean 21 :

24 ou après Luc 21 : 38 ; certains ajoutent une remarque critique. Ce n'est
qu'après Tan 1000 que la place actuelle de la péricope n'est plus discutée. —
Ulrich Becker, dans une étude savante et minutieuse, suit pas à pas l'histoire
compliquée de ce texte, qui est un joyau précieux de la tradition évangélique.
Il trouve une preuve d'authenticité dans le fait que le pardon accordé par
Jésus précède la repentance et la foi. Ce récit entrait en conflit avec la discipline

ecclésiastique, dès le IIe siècle ; c'est pourquoi il serait entré si difficilement

dans le canon du Nouveau Testament. Francis Baudraz

Markus Barth : Was Christ's Death A Sacrifice Edinburgh-London.
Oliver and Boyd, 1961, 55 p. Scottish Journal of Theology
Occasional Papers.

Lorsque les auteurs du Nouveau Testament, au Ier siècle de notre ère,

empruntaient certaines expressions au langage sacrificiel pour décrire le sens
de la mort du Christ, ils avaient des raisons précises de le faire. Mais ces raisons
sont-elles encore déterminantes pour les chrétiens du XXe siècle Ne suffirait-
il pas, aujourd'hui, de comprendre cette mort comme la preuve d'un amour
total à l'égard du Père, comme un acte sublime d'obéissance filiale, comme le
signe d'un altruisme exemplaire, ou encore comme un martyre provoquant de
salutaires réflexions Telle est la question qui est à la base de l'étude de
M. Barth. — L'enquête à laquelle il se livre sur l'emploi de la terminologie
sacrificielle dans le Nouveau Testament (et aussi dans certains textes de l'Ancien
Testament) l'amène à la conclusion suivante : « La proclamation et la célébration

du sacrifice du Christ sont un critère permettant de déterminer « l'obéissance

de la foi » de l'Eglise et des chrétiens de tous les temps... » (p. 50), et
« Tout effort visant à démythologiser ou à moderniser le message évangélique
sur ce point, aboutirait à bouleverser non seulement la forme mais aussi le
contenu de l'Evangile... » (p. 55). — Le prédicateur (et pas seulement le théolo-



BIBLIOGRAPHIE 253

gien) lira avec profit ces pages de théologie biblique. Car il ne suffit pas de

répéter avec bonne conscience un terme traditionnel de la doctrine chrétienne,
encore faut-il être capable d'expliciter la réalité fondamentale qu'il recouvre,
et c'est ce à quoi nous aide M. Barth. Jean-Claude Margot.

Johannes Quasten : Initiation aux Pères de l'Eglise***. L'âge d'or
de la littérature patristique grecque du concile de Nicée au concile
de Chalcédoine. Paris, Editions du Cerf, 1963, 851 p.

Nous avons présenté les deux premiers volumes de cette excellente patrologie

indispensable tant au pasteur qu'au chrétien en quête des trésors
intellectuels et spirituels de l'héritage commun à toutes les confessions chrétiennes.
Plus encore que les précédents, ce volume n'est pas seulement une traduction
de l'ouvrage anglais, mais une édition revue qui tient compte de précieuses
indications bibliographiques, grâce au P. Aubineau, et d'utiles corrections, grâce
à divers correspondants. Les chapitres les mieux venus sont ceux consacrés à

Athanase, à Cyrille d'Alexandrie et à Grégoire de Nysse, sans oublier les
chapitres sur les représentants de l'Ecole d'Antioche, qui se rapportent aux découvertes

récentes, celles de textes de Théodore de Mopsueste, par exemple.
J. Quasten fait preuve d'une grande objectivité et s'associe aux historiens
modernes qui ont rouvert le dossier du nestorianisme en vue de la réhabilitation
de l'Ecole d'Antioche (cf. p. 585). Du point de vue de l'histoire des dogmes
comme de l'histoire de l'Eglise, on peut regretter que J. Quasten préfère à

l'ordre chronologique l'ordre des écoles et des régions ; c'est ainsi qu'il
commence par étudier l'école d'Alexandrie et les écrivains d'Egypte d'Arius à

Cyrille, suivis des moines égyptiens, pour passer ensuite aux groupes, dont se

détachent les Cappadociens, avant d'aborder ceux de l'Ecole d'Antioche et de

Syrie, suivis des historiens de Byzance et Théodoret de Cyr. Il y a là un danger
de cloisonnement et un risque pour le lecteur novice de commettre des contresens.

Il va sans dire que les remarquables introductions et les notices
biographiques sur chaque auteur doivent pallier ce danger. Le lecteur sera reconnaissant

à J. Quasten et à ses collaborateurs de serrer l'actualité de près et de donner
des états de la question sur les dernières publications de manuscrits et les
récentes interprétations ; il a ainsi à sa disposition un matériel de première
main. N'est-ce pas là un des intérêts majeurs de cette œuvre, en un temps où la
patristique s'enrichit de jour en jour Les innombrables fragments ont été
traduits avec beaucoup de soin et illustrent mieux que de longs commentaires
l'originalité des Pères grecs des IVe et Ve siècles. Les tables des références aux
auteurs, aux fragments cités, les index des termes grecs et des savants modernes
comme la table analytique rendront de grands services et contribuent à faire
de cet ouvrage, avec ses bibliographies surprenantes, un instrument de travail
indispensable. Nous souhaitons que J. Quasten expose les Pères latins de la
même période avec le même bonheur. Gabriel Widmer

Histoire
de l'Eglise
et SE LA
PENSÉE

chrétiennes

August Nitschke : Heilige in dieser Welt. Stuttgart, Kohlhammer
Verlag, 1962, 200 p. Urban Bücher, 64.

Un petit livre riche de science, de paradoxes et d'intérêt. Le lecteur se heurte
— car la rencontre est souvent déconcertante — à des figures de saints tantôt
peu connues, tantôt éclairées d'un jour inattendu. Que penser de saint Antoine



254 BIBLIOGRAPHIE

qui passe sa vie à batailler contre le démon dans le désert et devient influent
et agissant par cette lutte même Ou de l'empereur Henri II, fondateur et
protecteur d'églises qui s'allie, contre un prince chrétien, à des païens déclarés
Ou de la passion guerrière de Grégoire VII, mêlée à un sens authentique de la
charité qui lui fait projeter une croisade basée sur l'amour fraternel (croisade
qui n'eut jamais lieu) — Nitschke montre que si les chrétiens actuels sont
enclins à penser que depuis la venue du Christ la notion de Dieu et de son
action parmi les hommes n'a pas changé, l'histoire, elle, atteste la réalité d'une
évolution. Le christianisme antique cherche avant tout la connaissance et la
contemplation du divin. Le haut Moyen Age reconnaît les saints parmi les

grands abbés, les rois ou les papes dont le pouvoir émane de la puissance divine.
Plus tard, c'est le Christ humble et crucifié qui servira de modèle et la sainteté
se distingue définitivement de la puissance terrestre. Les saints du XVe ou du
XVIe siècle se vouent sans réserve au service de leur prochain ou d'une
communauté. — Cette description de l'évolution de la sainteté s'achève brusquement

par Ignace de Loyola. Est-ce à dire que la sainteté catholique se termine
avec lui Il est regrettable que Nitschke n'ait pas prolongé les lignes de son
étude. Lydia von Auw.

Magda Martini : Pierre Valdo. Le Pauvre de Lyon. L'épopée
vaudoise. Genève, Labor et Fides, 1961, 172 p.

Le pasteur Georges Marchal nous avertit, dans la préface, que l'auteur a
renoncé délibérément à écrire une œuvre d'érudition, dans l'intention de mieux
faire vivre son héros, mais que l'œuvre entière repose cependant sur des recherches

soignées : nous en prenons acte bien volontiers. Le résultat est mince :

peu de substance historique perdue au milieu de bien des redites. Et, malgré
l'intention, pas une œuvre vivante. Georges Besse.

Les Utopies à la Renaissance. Colloque international (avril 1961).
Travaux de l'Institut pour l'étude de la Renaissance et de l'humanisme,

I. Université libre de Bruxelles. Presses Universitaires de
Bruxelles et Presses Universitaires de France, 1963, 276 p.

Il nous est impossible de donner ici un résumé détaillé de toutes les
contributions, parfois assez techniques, de ce riche ouvrage collectif. La plus grande
part des articles est consacrée à l'exploration de la périphérie du genre utopique
souvent peu connue mais fort intéressante. C'est ainsi que le caractère « semi-
utopique » de maints ouvrages du cardinal Nicolas de Cues est souligné par
Maurice de Gandillac ; une « semi-utopie », selon lui, n'est pas un fantasme de

compensation ou l'expression de la fuite dans l'univers onirique d'un esprit
désespéré, mais un projet « militant », progressiste, qui, tout en négligeant
certaines dimensions de l'histoire, prépare les voies de l'avenir. En somme, les
« semi-utopies » scientifiques (cf. le quatrième dialogue de l'Idiota), politiques
et religieuses (cf. la Concordantia, la Cribratio Alchorani et le De pace fidei) du
Cusain ne sont-elles pas le résultat de sa prise au sérieux de la vertu théologale
d'espérance Mais l'utopie n'est pas seulement progressiste ; paradoxalement
elle peut être aussi, en certains cas, réactionnaire : preuve en soient Robert
Burton fondamentalement anti-égalitaire (Pierre Mesnard) et Kaspar Stiblin
(Luigi Firpo). Des vues nouvelles sont également apportées sur Rabelais



BIBLIOGRAPHIE 255

(V. L. Saulnier), sur Jérôme Cardan (Antonio Corsano) et sur le courant uto-
pique dans la Pologne de la Renaissance (Claude Backvis) ; cette dernière
contribution analyse entre autres le De Republica emendanda d'André Frycz-
Modrzewski, dont les idées sur la guerre notamment (p. 197-202) ne manquent
pas d'actualité. Enfin, Paul Foriers donne quelques aperçus des études faites par
les utopistes renaissants sur les problèmes de droit international ; les pages
(253-260) qu'il consacre à Eméric Crucé sont des plus instructives ; Crucé, plus
hardiment encore que Grotius et avant lui, imagina l'avènement d'une paix
perpétuelle fondée sur une organisation internationale (création d'un organisme
d'arbitrage obligatoire, chargé d'apaiser les belligérants si possible par la
conciliation et de les obliger par la force collective à se soumettre en cas de nécessité).

Comme Aloïs Gerlo le souligne dans la conclusion de l'ouvrage, les thèmes
utopistes principaux auraient pu être examinés plus à fond (la propriété
individuelle, les libertés fondamentales, le système foncier, etc.) ; mais du moins,
l'urbanisme (Eugenio Garin et Robert Klein) et le droit (Paul Foriers) n'ont
pas été oubliés. Signalons encore l'analyse vigoureuse du mécanisme psychologique

de la pensée utopique par Roger Mucchielli, selon lequel toute utopie
sociale, partant d'une révolte individuelle devant les choses telles qu'elles sont
et d'une observation lucide et méthodique du monde politique et social, aboutit
cependant à « un pessimisme profond sur les moyens de l'action rectificatrice »

(p. 102). Ainsi, l'Utopie de Thomas More se termine sur cette phrase
désillusionnée : « Je le souhaite plus que je ne l'espère. » Henry Mottu

Martin Luther : Œuvres, publiées sous les auspices de l'Alliance
nationale des Eglises luthériennes de France et de la revue « Positions

luthériennes ». Genève, Labor et Fides.

Tome I, 1957, 3°8 pages, introductions et traductions de Pierre Jundt et
Jean Bose. Ce volume renferme des œuvres datant de 1517 à 1520, en particulier

le premier traité de sa main que Luther fit imprimer : son explication,
en langue populaire, des sept Psaumes de la pénitence. On remarquera combien
les problèmes spirituels au milieu desquels Luther se débattait alors apparaissent

dans son explication. Autre écrit en langue populaire : YExplication du
Notre Père, dans lequel il manifeste sa ferme volonté d'atteindre les simples
laïcs. Le Sermon sur les bonnes œuvres est en fait un commentaire des Dix
Commandements, car, ainsi que Luther l'écrit en conclusion, « puisque l'homme,
même en négligeant tout le reste, trouve suffisamment d'emploi pour toutes
ses forces dans l'observation des commandements de Dieu... pourquoi donc
en recherche-t-il d'autres, qui ne lui sont ni nécessaires ni commandés » On
trouvera encore dans ce volume les thèses de septembre et octobre 1517, le
Sermon sur l'indulgence et la grâce et les thèses de Heidelberg.

Tome II, 1963, 285 pages, introductions et traductions d'A. Greiner et
R. Esnault. Ce volume III renferme quelques œuvres relativement peu connues
chez nous et cependant du plus haut intérêt. A part une exception, elles remontent

aux années 1521-1522. En Allemagne, la mêlée religieuse est entrée dans
sa phase aiguë. Luther est à la pointe du combat. Pourtant il reste calme et
fort : il a pris appui solide sur l'Ecriture, qu'il traduit et commente. L'admirable

commentaire du Magnificat nous apprend de quelles certitudes il se
nourrissait alors ; on découvre, reconnaissant, le respect et la délicatesse avec
lesquels le réformateur s'exprime au sujet de Marie ; mais ce commentaire a



256 BIBLIOGRAPHIE

aussi une visée pédagogique que l'on ne doit pas oublier : apprendre au jeune
prince Jean-Frédéric de Saxe les lignes directrices de la « politique » divine.
C'est aussi au travail biblique de Luther que l'on doit les deux œuvres terminant

le volume : la préface au Nouveau Testament et la préface au psautier,
où la pensée et la piété de Luther se découvrent si bien. Le Jugement de Martin
Luther sur les Vœux monastiques et le traité De la Vie conjugale appartiennent
par contre davantage aux œuvres de circonstance. Du fond de sa retraite
de la Wartbourg, Luther observe avec inquiétude l'effet des idées réformatrices
sur les couvents, que moines et nonnes commencent à déserter. C'est avec
l'espoir d'agir sur ce mouvement, en le soumettant à la règle de l'Evangile,
que Luther exprime son avis sur la question des vœux. Quoi qu'on ait pu
en écrire, cet avis est négatif : les vœux sont un mensonge, un sacrilège, un
blasphème ; il n'est pas exclu qu'on parvienne à leur donner un sens évangélique

; mais, dans la règle, on doit en secouer la tyrannie, contraire à la volonté
de Dieu. Cette œuvre est donc plus destructrice que constructive. On n'en
dira pas autant du traité De la Vie conjugale, né particulièrement des visitations

de 1522, qui s'efforce de restaurer le vrai sens du mariage chrétien, dévalué,

selon Luther, par l'exaltation du célibat monastique. Ce traité, qui se

lit avec profit à la suite du précédent, nous montre que Luther a fait le tour
maintenant de la question « mariage et célibat ».

Tome IV, i960, 270 pages. Introductions et traductions de Fr. Guental.
Ce volume est une mosaïque de dix ouvrages, très différents quant aux sujets
abordés, datant des années 1523-1526. Certains traitent d'un point de théologie
biblique (Que Jésus-Christ est né Juif), d'ecclésiologie (Qu'une assemblée a le

droit et le pouvoir de juger toutes les doctrines) ou de liturgie (Ea messe en langue
allemande et l'ordre du service divin). Les autres, par contre, nous révèlent un
Luther engagé en plein dans les durs problèmes du temps et s'efforçant de
faire prévaloir, pour chacun, une solution évangélique. Trois de ces ouvrages
concernent la guerre des paysans (Exhortation à la paix..., Contre les hordes
criminelles et pillardes.... Une missive...). Les autres touchent la question de
l'autorité de l'Etat (De l'autorité temporelle...), la nécessité d'ouvrir des écoles

(Aux magistrats...), le commerce et l'usure (Du commerce et de l'usure) et
l'éternelle question du service militaire des chrétiens (Les soldats peuvent-ils
être en état de grâce C'est cette diversité même qui donne au tome IV son
caractère attachant.

Tome V, 1958, 267 pages, introductions et traductions de Jean Carrère.
Ce volume renferme deux traités de très inégale importance : le De servo arbitrio
voisine avec une sorte d'avis de droit (Si l'on peut fuir devant la mort) donné

par Luther aux pasteurs de Breslau qui lui avaient demandé comment ils
devaient se comporter au milieu de l'épidémie de peste ravageant leur ville.
Celui-ci offre surtout cette particularité que son manuscrit original est conservé
à la bibliothèque du Consistoire de Paris de l'Eglise luthérienne de France.
Quant au De servo arbitrio, c'est un des rares ouvrages de Luther dont on ait
eu déjà, précédemment, une traduction française. Il est intéressant de
comparer la traduction de Denis de Rougemont (Je Sers, 1936) à celle de Jean
Carrère. La première est plus alerte, plus mordante, plus facile à lire, mais
aussi plus libre à l'égard du texte latin ; la seconde, si elle paraît plus
tortueuse, est plus sûre quant à la précision littérale. L'échantillon suivant suffira
à étayer nos dires : là où Jean Carrère traduit : « Quel chrétien supporterait
que Ton méprise les affirmations théologiques Cela reviendrait, purement et
simplement, à nier en bloc la religion et la piété ou à affirmer que la religion,



BIBLIOGRAPHIE 257

la piété ou le dogme ne sont rien. Comment peux-tu donc affirmer : « Je n'aime
pas les affirmations » ; et comment cette attitude peut-elle t'agréer mieux que
l'attitude opposée », on lit sous la plume de Denis de Rougemont : « Quel
chrétien supporterait donc que l'on méprise ses convictions Ce serait nier
toute religion et toute piété, et toute espèce de dogme. C'est pourquoi je
m'étonne de te voir affirmer que tu n'aimes pas ceux qui affirment, et que tu
préfères la manière des sceptiques. »

Tome VIII, 1959, 218 pages. Comme il fallait s'y attendre, nous découvrons

ici, dans la richesse de sa personne et la diversité des situations concrètes,
non pas d'abord un théologien et un homme d'Eglise, mais un homme, dans
la pleine acception du terme, ami, directeur d'âmes ou conseiller théologique,
époux et père. Mais, fort judicieusement, les éditeurs nous donnent aussi
plusieurs de ces lettres capitales grâce auxquelles on comprend mieux certaines
des prises de position — parfois si déconcertantes — du réformateur. On relève
avant tout, parmi les destinataires de ces 155 lettres, les noms des correspondants

de la première heure (Spalatin, Lang, Staupitz), des collègues de Luther
à Wittenberg (Mélanchthon, Amsdorf, Jonas) ou des pasteurs de l'extérieur
avec qui celui-ci entretenait des relations d'amitié (Link, Hausmann, Probst),
de divers grands personnages et, finalement, de la propre femme de Luther.

Tome IX, 1961, 371 pages. Incontestablement, ce volume est l'un des

plus importants de ceux déjà parus. Il nous révèle le pasteur, s'adressant

par la prédication à ce peuple allemand qui lui était si cher. Toutes ces
prédications méritaient de figurer ici. Mais on se doit cependant d'en signaler
quelques-unes : celles de Tlnvocavit, si révélatrices de la façon dont Luther concevait

la réformation de l'Eglise ; celles qu'il prononça sur le chemin de Worms,
à Erfurt, en avril 1521, ou à Wittenberg et Eisleben, très peu avant sa mort,
et dans lesquelles on remarque des touches si personnelles. Dans sa préface,
le traducteur (mais pourquoi cache-t-il son nom nous invite à remarquer
combien ces prédications sont bibliques. Qu'il nous permette de ne pas être
de son avis. Des prédications vraiment bibliques, il faut en chercher plutôt
dans la Kirchenpostille. Ici, on trouve en premier lieu des prédications de
circonstances, dont certaines sont d'ailleurs de vrais traités. C'est souvent
l'actualité, plus que la Bible, qui fournit à Luther ses développements. Mais
on a ainsi un éventail vraiment très large des sujets abordés par Luther dans
ses prédications. Signalons une inadvertance qui s'est glissée à la page 199 :

ce n'est pas Frédéric le Sage, mais son frère Jean qui participa à la Diète
d'Augsbourg. Georges Besse.

Martin Luther : Von Advent bis Epiphanias. Evangelienpredigten
der Kirchenpostille, édité par H.H. Borcherdt et Georg Merz.
München, Chr. Kaiser Verlag, i960, 400 p.

L'édition munichoise des œuvres de Luther en allemand a publié son
quatrième volume supplémentaire. Celui-ci groupe les prédications de la postille
ecclésiastique sur les textes des évangiles pour le temps de Tavent jusqu'à
l'épiphanie (Mat. 21 : 1-9 ; Luc 21 : 25-33 '• Mat. 11 : 2-10 ; Jean 1 : 19-28 ;

Luc 2 : 1-14 ; Luc 2 : 15-20 ; Jean 1 : 1-14 ; Mat. 23 : 34-39 ; Jean 21 : 19-24 ;

Luc 2 : 33-40 ; Luc 2 : 21 ; Mat. 2 : 1-12 ;). — Ces prédications littéraires sont
précédées d'une introduction de Luther qui s'appelle « Un petit enseignement
sur ce qu'il convient de chercher dans les évangiles », indiquant le Christ, don

17



258 BIBLIOGRAPHIE

de Dieu et exemple, comme le centre de l'évangile. — Les éditeurs ont pris
soin de garder les particularités du style et de la langue de Luther. L'orthographe
et la ponctuation ont été corrigées ainsi que des termes devenus incompréhensibles

pour le lecteur contemporain. Des explications détaillées que l'on trouve
à la fin du livre, donnent en outre tous les renseignements théologiques,
historiques et linguistiques nécessaires pour la bonne compréhension du texte.

Hartmut Lucke.

Bernhard Lohse : Mönchtum und Reformation. Luthers Auseinander¬
setzung mit dem Mönchsideal des Mittelalters. Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1963, 379 p. Forschungen zur Kirchen-
und Dogmengeschichte, Band 12.

Cet ouvrage n'est pas un exposé de l'histoire du monachisme, mais de
l'histoire de l'idéal monastique. La position de Luther face à cet idéal est loin
d'être suffisamment tirée au clair. Or, sans connaissance de la tradition monastique

dans laquelle a vécu Luther, son attitude reste parfaitement inintelligible.
Voilà pourquoi l'auteur consacre la moitié de son ouvrage à l'étude de cette
question chez les Pères de l'Eglise et au Moyen Age. — Le Nouveau Testament
évoque la possibilité d'un renoncement total en vue du royaume de Dieu à
venir. Dans les cercles gnostiques, l'ascétisme devient un but en soi. Avec sa
synthèse d'ascèse et de mystique, Origene a profondément influencé le mouvement

monastique en Orient. S. Jérôme a transmis à l'Occident l'idéal ascétique,
et notamment celui de la virginité. Il attribue aux vœux monacaux la valeur
d'un deuxième baptême. S. Augustin accentue surtout l'idéal communautaire.
Chez Cassien, c'est l'obéissance qui est au centre de sa pensée. Le repentance
et l'humilité sont les traits essentiels de l'idéal monacal au Moyen Age. D'autre
part on assiste à une accentuation du caractère méritoire des vœux et de la
vie monastique. Le droit ecclésiastique fixe définitivement la supériorité du
moine sur le laïc. Ainsi on aboutit au 15e s. à identifier les vertus de la profession

des vœux avec celles du sacrement de pénitence. La profession des vœux
confère non seulement le pardon de la « poena », mais également de la « culpa ».

L'unique théologien du Moyen Age qui ait critiqué le monachisme est Wyclif.
Cependant sa critique ne provient pas d'un approfondissement théologique
de l'idéal monacal, comme c'est le cas pour Luther, mais bien plutôt d'un
recours à l'autorité divine de l'Ecriture en tant que loi suprême de l'Eglise. —

Nous retrouvons tous les traits de la tradition monastique chez Luther.
Mais dès son premier cours sur les Psaumes (1513-1515), L. enlève aux vertus
monacales leur caractère exclusif en les interprétant à partir du Nouveau Testament.

Nulle part L. ne confère à la profession des vœux la valeur d'un deuxième
baptême. Au contraire c'est le vœu baptismal qui devient le vœu décisif de

chaque chrétien. La vie monastique n'est rien d'autre que l'accomplissement
de ce vœu. A l'aide des catégories du jugement et de l'évangile, L. interprète
le monachisme comme l'annihilation et le redressement de l'homme par Dieu.
L'idéal d'humilité reçoit une rectification analogue : elle n'est plus une vertu,
mais l'aboutissement en l'homme du jugement que Dieu a prononcé sur lui en
Christ. « L'humilitas » devient « humiliatio ». Dans son cours sur l'épitre aux
Romains (1515-1516) Luther range les vœux du côté de la loi. Seul celui qui ne
leur attribue aucune valeur pour la justification peut professer des vœux, et
ceci dans la liberté chrétienne. Ainsi Luther a enraciné l'idéal monastique dans



BIBLIOGRAPHIE 259

le baptême et la justification. Cet approfondissement théologique lui permet
d'envisager la vie monastique de façon positive jusqu'en 1521. Avec son traité
De votis monasticis Luther rompt définitivement avec la conception traditionnelle
des vœux, Il y a incompatibilité entre la liberté chrétienne et les vœux monacaux

qui lient le moine à vie. Tout chrétien est libre de faire des vœux. Mais il
n'est pas libre d'anéantir la liberté qui lui a été donnée en Jésus-Christ par
des obligations qu'il s'inflige pour mériter son salut. La justification par la foi
« profanise » la religiosité monacale. Le chrétien est libre de se marier ou de rester
célibataire. Chacun de ces états lui permet l'accomplissement de son vœu
baptismal et aucun ne le sauve devant Dieu. — Cet ouvrage est écrit dans un style
sobre et clair. Des citations abondantes d'après l'original permettent au lecteur
un travail critique personnel. On saura apprécier ce rappel de la position de
Luther. Il nous fournit les critères sous lesquels il convient d'envisager les
nouvelles manifestations du monachisme protestant.

Hartmut Lucke.

Hans Wernle : Allégorie und Erlebnis bei Luther. Bern, Francke
Verlag, i960, 115 p.

Sous le terme d'allégorie Wernle entend une connaissance affective,
communautaire, pneumatique, symbolique, qui s'approche du jeu, de la musique et
surtout du rêve. La femme-mère symbolise ce mode de connaissance. A ce principe

féminin, Wernle oppose T« Erlebnis », terme par lequel il n'entend pas
l'expérience, mais le principe masculin, paternel, la raison, l'action, la volonté.
Après avoir épousé la mentalité allégorique, Luther l'aurait abandonnée au
moment où il devient réformateur. Il n'arrive pourtant jamais à s'en affranchir
totalement. — Mais Wernle nous initie également à la psychanalyse. L'entrée
au cloître c'est le refus du principe paternel. La doctrine de la réconciliation
signifie que le conflit entre le père (Hans Luther) et le fils est liquidé. Le Christ,
symbole positif du Père, s'opposerait au Pape (l'Antichrist), symbole négatif
du père. Voici la métaphysique de Luther réduite à ses justes proportions —
Cette interprétation est peut-être intéressante pour les hommes de lettres, mais
guère convaincante pour l'historien et le théologien.

Hartmut Lucke.

Karin Bornkamm : Luthers Auslegungen des Galaterbriefes von 151g
und 1531 Ein Vergleich. Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1963,
404 p. Arbeiten zur Kirchengeschichte, 35.

La thèse de cette dissertation (1959) est la suivante : l'unité théologique des

deux interprétations prévaut à tel point, que les différences doivent être
comprises non comme des contradictions, mais comme des développements
conséquents d'éléments antérieurs. Tout en donnant une interprétation systématique,
B. prend soin de le faire à l'intérieur des unités exégétiques de l'épître. Ces

unités sont groupées autour de quatre thèmes principaux : L'apostolat (chap. I
et V), la justification et l'œuvre du Christ (chap. II), la tentation et les moyens
de la surmonter (chap. Ill), la loi et le problème de la sanctification (chap. IV).
— Le trait dominant du commentaire de 1519 est son enracinement dans le
problème herméneutique. L'emploi des notions augustiniennes « litera-spiritus »



2Ô0 BIBLIOGRAPHIE

marque l'ensemble de l'exposé. L'autorité de l'apôtre dépend de la véracité de
sa prédication. Or celle-ci sans preuve extérieure se révèle comme vraie seulement
à celui qui l'écoute avec un entendement renouvelé. Luther décrit l'œuvre du
Christ et la Justification comme un seul événement, présentes dans la prédication
et actualisées dans la compréhension spirituelle de l'auditeur. Quant à l'éthique,
Luther oppose l'amour et la liberté chrétienne au légalisme. — Les différences
entre le commentaire de 1531 à la suite de celui de 1519 sont les suivantes :

la christologie y occupe une place plus grande qu'en 1519, Luther tient compte
davantage des dogmes et des formules conciliaires. Les catégories herméneutiques

cèdent le pas aux catégories christologiques. La justification est moins
un acte d'audition et de compréhension que l'incorporation de l'homme à
l'histoire du Christ. A cela s'ajoute une accentuation des éléments objectifs (la
doctrine, les sacrements, l'Eglise et les ministères comme moyens de surmonter
les différentes formes de la tentation). En outre, Luther incorpore maintenant
tout le domaine de la vie séculière dans son exposé de la loi. La création avec
ses ordres est le cadre de l'action chrétienne. — Ces différences ne sont pas des
contradictions. La théologie de Luther reste une théologie de la parole. La
réconciliation, conjointe à la justification dans l'action présente de Dieu,
pourrait être décrite aussi bien en termes herméneutiques qu'en termes
christologiques. La doctrine et les autres secours contre la tentation n'ont
d'efficacité que parce qu'elles sont une forme de la parole, reçue dans l'audition
de la foi. Enfin, la liberté du chrétien en face de la création est une conséquence
directe de la justification. — L'intérêt du livre pour le débat théologique
allemand est évident. Le lecteur français éprouvera par contre quelques difficultés
à la lecture de cet ouvrage. Consulter l'index à titre d'orientation ne lui servira
qu'à peu de chose, car celui-ci est à tel point subdivisé en titres, sous-titres et
paragraphes, qu'il ne verra pas immédiatement la ligne directrice du livre. —
L'ouvrage, qui veut être une comparaison, est en réalité une interprétation.
L'œuvre de 1519 est interprétée à l'aide des catégories herméneutiques mises en
vogue par G. Ebeling, tandis que celle de 1531 est interprétée par l'auteur en se

référant surtout à la théologie scandinave.
Hartmut Lücke.

Robert Stupperich : Der unbekannte Mélanchthon. Wirken und
Denken des Praeceptor Germaniae in neuer Sicht. Stuttgart,
W. Kohlhammer Verlag, 1961, 244 pages.

Mélanchthon est un des réformateurs le moins connu et pourtant le plus
controversé. Le livre que R. Stupperich lui a consacré, évite les sentiers battus
et esquisse une image fort sympathique de Mélanchthon sur la base de
documents peu connus. On ne peut guère surestimer l'importance de cet homme,
humaniste et théologien, pour l'établissement des Eglises issues de la réforme.
— La deuxième moitié du livre contient une anthologie de textes peu connus de
Mélanchthon en allemand. Parmi ces textes figurent notamment une prédication

sur l'office des anges, l'épître au landgrave Philippe de Hesse, et l'oraison
funèbre de Martin Luther. — Il est aujourd'hui à la mode de faire de Mélanchthon

le bouc émissaire des faiblesses de la réformation. Ce livre apporte un
correctif nécessaire à ce préjugé.

Hartmut Lucke.



BIBLIOGRAPHIE 2ÓI

Robert Stupperich : Mélanchthon. Berlin, Walter de Gruyter & Co.
i960, 139 p. Sammlung Göschen, Band 1100.

Nombreux sont les théologiens depuis Albrecht Ritschl qui voient en
Mélanchthon l'homme qui a faussé la théologie de Luther. La biographie de
R. Stupperich nous propose une image du théologien-humaniste à la fois plus
sympathique et pondérée. Sans cacher ses faiblesses en tant que diplomate et
représentant du protestantisme allemand, il montre ce qu'il y a de tragique
dans la vie de cet homme. Calomnié déjà par ses contemporains, Mélanchthon
a cependant agi avec les plus pures intentions. Avec autant d'érudition que
d'intuition R. Stupperich décrit les multiples activités de Mélanchthon comme
philosophe et historien, pédagogue et théologien, réorganisateur des Eglises et
défenseur de la Réforme. Hartmut Lucke.

Rolf Schäfer : Christologie und Sittlichkeit in Melanchthons frühen
Loci. Tubingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1961, 171 p.
(Beiträge zur Historischen Theologie, 29).

La thèse de Schäfer peut se résumer de la façon suivante : à défaut de
lien organique entre sa christologie et l'éthique, Mélanchthon est obligé de
combler cette lacune par le « tertius usus legis » et le recours à l'autorité formelle
des Ecritures. — La christologie de Mélanchthon se réduit à la doctrine de la
satisfaction et de l'expiation ; la sotériologie à la rémission des péchés et à
l'apaisement de la conscience. Contrairement à Luther, Mélanchthon ne sait rien du
Christ-Esprit qui habite le cœur du croyant pour le transformer à son image.
Le « propter Christum » remplace totalement le « in Christo ». Sa notion du
Saint-Esprit est vide, car Mélanchthon sépare l'Esprit du Christ, et il ne sait
que faire du Jésus historique. Il lui manque l'exégèse tropologique qui relie
si bien la christologie à la sotériologie chez Luther. Mélanchthon ne connaît
même pas la foi en Christ ou en Dieu Il croit aux promesses, à l'Evangile, à la
miséricorde divine, alors que pour Luther la foi est une union toujours plus
intime avec le Christ lui-même. — Mélanchthon doit nécessairement suppléer
à ces lacunes par une acccentuation de l'autorité formelle des Ecritures et de la
loi (tertius usus legis) comme mobile de l'action du chrétien. Il prépare ainsi le
terrain pour le formalisme, l'intellectualisme et le biblicisme positiviste de
l'orthodoxie. — Les quelques paroles positives que l'auteur trouve à l'égard de
Mélanchthon donnent, après une critique aussi radicale, plutôt l'impression
d'ironie. Aussi, Schäfer doit-il s'attendre à une réplique sévère de la part des
défenseurs de Mélanchthon qui l'accuseront sans doute d'avoir simplifié le

problème. Hartmut Lucke.

Der linke Flügel der Reformation. Glaubenszeugnisse der Täufer,
Spiritualisten, Schwärmer und Antitrinitarier. Herausgegeben von
Heinold Fast. Bremen, Carl Schünemann Verlag, 1962, xxxv +
432 p. Klassiker des Protestantismus, Band IV. Sammlung
Dieterich.

On se plongera avec intérêt et profit dans cette anthologie des dissidents de
la Réformation. Ce livre est le quatrième d'une collection — unique en son
genre, je crois — qui se propose de faire lire dans le texte, un texte modernisé.



2Ó2 BIBLIOGRAPHIE

les principaux représentants de la tradition protestante. Il se compose de

quatre parties, en tout vingt-six auteurs du XVIe siècle, connus ou moins
connus. Pour chaque auteur, on a choisi une, éventuellement deux ou trois
pièces, d'entre les plus caractéristiques. Certaines pièces sont abrégées. — Un
survol de ces 400 et quelques pages ne permettra probablement pas d'apercevoir
Tunité de ces différents textes. Et c'est vrai qu'ils révèlent d'abord la très
grande diversité d'opinions qui caractérisait les dissidents de la Réformation.
Dans certains cas, il ne suffit même pas de parler de diversité. Par exemple,
c'est une véritable guerre que se livrent les anabaptistes et les spiritualistes,
par l'intermédiaire de Dirk Philips et Sébastien Franck, sur la question des
« cérémonies ». — Mais nul doute que ce volume révèle au lecteur, non seulement

la diversité, mais aussi bien des convergences entre les dissidents du
XVIe siècle, ne serait-ce que dans leur position à l'égard de la Réformation,
à qui ils reprochent tous de ne pas être allée assez loin. Et même si, comme les

spiritualistes, on prétend l'Eglise tellement corrompue qu'on croit sa guérison
impossible, on affirme savoir, mieux que Luther et mieux que le pape, en quoi
consiste la véritable Eglise. En dehors du problème de l'Eglise (et du baptême
l'un des plus débattus est celui des sources de la Révélation. Le problème trinitaire

n'est abordé que dans la quatrième partie. Les pièces de nature historique
ou autobiographique, de même que les réflexions sur le martyre, sont assez
fréquentes. Relevons encore quelques œuvres « engagées » : des traités ou
prédications qui, comme ceux de Rothmann et Miintzer, nous plongent en plein dans
les vicissitudes de la grande tourmente religieuse. — Il n'en reste pas moins que,
d'un groupe à l'autre, et même d'un auteur à l'autre, le climat est bien différent.
Suivant qu'on se propose, comme les anabaptistes, de restaurer la véritable
Eglise ou que, comme les spiritualistes, on croit cette restauration impossible,
il est bien évident qu'on s'intéressera avant tout à la discipline ecclésiastique,
ou alors à la vie intérieure. Grâce à cette anthologie, ces différences de climat
apparaissent nettement. — Bref, ce livre a le très grand avantage de mettre à
la disposition du public des textes souvent importants, toujours intéressants,
mais peu connus et généralement peu accessibles, grâce auxquels on pourra
obtenir une vue plus complète et plus exacte du mouvement de la Réformation,
principalement en Allemagne. Georges Besse.

André Derod : Saint Charles Borromée, Cardinal réformateur, Docteur
de la Pastorale (1538-1584). Paris, Editions Saint-Paul, 1963, 514 p.

Ce beau et fort volume, illustré de quelques documents hors texte très
suggestifs (portraits, masque mortuaire, spécimens d'écriture, tableaux
historiques) est destiné au grand public qui trouvera là un récit édifiant, circonstancié,
solidement documenté, faisant revivre Tune des plus grandes figures du
catholicisme. Saint Charles Borromée, archevêque de Milan, est le héros par excellence
du redressement de l'Eglise romaine face à la révolution religieuse du XVIe siècle.
Cheville ouvrière du concile de Trente dans sa dernière période, il en a assuré
la stricte observance dans son vaste archidiocèse, donnant lui-même l'exemple
du pasteur irréprochable par la résidence, par la prédication, par l'esprit de

pauvreté et de service, par son courage lors de la peste de 1570, par son austérité
personnelle et par la discipline qu'il réussit à imposer à son clergé malgré
toutes les résistances. Dans les synodes provinciaux dont l'usage s'était perdu,
il fit prévaloir et mettre en œuvre les décrets réformateurs du concile de Trente,



BIBLIOGRAPHIE 263

si bien que les Actes de l'Eglise de Milan ont servi dès lors de modèle à tous
les prélats qui s'efforcèrent de supprimer les abus et les vices de l'Eglise pour
lui redonner sa vigueur et sa dignité. Saint François de Sales notamment
invoquera sans cesse son exemple et son autorité, l'appelant « le miroir de
Tordre pastoral ». — Signe des temps : le népotisme qui avait joué un rôle
si néfaste dans l'Eglise devient ici bénéfique. Neveu du cardinal De Medici,
qui devint pape sous le nom de Pie VI, « une avalanche de charges et d'honneurs
se déversa sur Charles » alors qu'il n'avait que 21 ans et n'était pas encore
prêtre : il fut nommé par son oncle protonotaire et référendaire de la signature
apostolique, secrétaire d'Etat, archevêque de Milan, protecteur des Cantons
suisses, du Portugal, des Pays-Bas et de divers ordres religieux. Cardinal enfin
Ses bénéfices étaient énormes et son train de vie royal ; cent cinquante domestiques

à son service, vingt palefreniers pour l'entretien de ses écuries, tous
vêtus de velours noir de la tête aux pieds... le plus beau carrosse et les plus
belles cavales que Ton pût admirer à Rome ; banquets, réceptions fastueuses,
parties de chasse... le plus grand train de vie d'un prince de la Renaissance —
C'est alors que le miracle de la grâce s'accomplit, que le sentiment de sa responsabilité

prévaut sur tous ses privilèges. A 23 ans, préparé par les jésuites, il
entre dans la prêtrise, il célèbre sa première messe, il est emporté par la vague
de réveil religieux qui se manifeste à Rome notamment avec Philippe Néri.
« Je dois être disposé, dit-il alors, à verser mon sang pour la gloire de Dieu
et l'exaltation de la Sainte Eglise. » Il réduit son train de vie, jusqu'à la
pauvreté personnelle. Il s'applique à lui-même et impose autour de lui une discipline

de fer. Sa vie exténuée par les austérités s'achève prématurément, mais
sous l'auréole de la sainteté. Il n'a pas laissé de livres comparables à ceux de
Bellarmin ou de François de Sales, brillants humanistes et écrivains de premier
rang, mais son œuvre puissante est inscrite dans les âmes et dans les institutions.
— A l'heure de Vatican II, saint Charles est invoqué comme un grand exemple
par Jean XXIII et par Paul VI qui fut, lui aussi, cardinal archevêque de Milan.

Victor Baroni.

James Brodrick, S. /. : Robert Bellarmin, l'humaniste et le saint.
Traduit de l'anglais par J. Boulangé. Bruges, Desclée De Brouwer,
1963, 347 p. Museum Lessianum, Section historique, n° 19.

Le concile Vatican II a donné un regain d'actualité aux champions de la
Contre-Réforme qui défendirent après le concile de Trente, il y a quatre cents ans,
les principes fondamentaux de l'Eglise romaine face à la Renaissance et au
protestantisme. Parmi ces champions, le plus fort, auquel Jean XXIII a rendu
un éclatant hommage, est l'Italien Bellarmin, 1542-1621, l'auteur des fameuses
Controverses dont les trois gros volumes constituent un véritable arsenal
apologétique. François de Sales travaillant à reconquérir le Chablais les avait
toujours sous la main. « Durant cinq ans en Chablais, dit-il, j'ai prêché sans autres
livres que la Bible et ceux du grand Bellarmin. » Quoi qu'en disent ceux qui
de nos jours atténuent les angles du catholicisme, cet ouvrage reste classique.
Sa valeur (sinon sa vérité) est incontestable. Le style est remarquable de logique
et de clarté. Avant de réfuter les doctrines des Réformateurs, Bellarmin les

expose avec une telle objectivité que ses coreligionnaires lui ont parfois reproché
de répandre l'hérésie si bien que le fougueux pape Sixte Quint fit inscrire pour
un temps les Controverses à l'Index des livres prohibés. L'ouvrage était le



264 BIBLIOGRAPHIE

fruit d'un retentissant enseignement commencé à Louvain et poursuivi à
Rome par le brillant professeur, à ce fameux Collège romain, où des défenseurs
de la foi catholique, accourus de tous pays, venaient fourbir leurs armes. — Mais
Robert Bellarmin est plus qu'un controversiste de génie. Sa personnalité et
ses œuvres dépassent le cadre des luttes confessionnelles. C'est ce que nous
rappelle, avec une pointe d'humour, le P. Brodrick, qui, dans la ferveur de sa
jeunesse, avait publié, il y a trente ans, un énorme ouvrage encombré
d'érudition et de références ; ici, il ne dit que l'essentiel et le met à la portée de tous.
On le verra pasteur fidèle pendant les années où le pape Ta fait archevêque
de Capoue (peut-être pour l'éloigner quelque temps de Rome). Elevé à la dignité
de cardinal, il faillit devenir pape, tout comme son fidèle ami Baronius, de
l'Oratoire ; à tous deux, la dignité suprême inspirait une véritable épouvante.
On suivra les subtiles discussions que Bellarmin soutint avec d'autres théologiens
catholiques sur le difficile problème de la grâce, et sur le pouvoir spirituel et
temporel de l'Eglise où il s'oppose aux gallicans et surtout à Jacques Ier
d'Angleterre, et sur les problèmes scientifiques où le théologien traditionaliste tient
tête au génial Galilée, plusieurs années avant le procès. Et Ton entrera dans
l'intimité de son âme par les lettres qu'il adressait à de nombreux correspondants

et par quelques traités ascétiques et mystiques, notamment le « Gémissement

de la Colombe » qui plaisait fort à François de Sales. On trouvera peut-être
que l'aimable biographe accentue à l'excès le style hagiographique quand il
raconte avec force détails la dernière maladie du grand prélat et l'extraordinaire,
l'indiscrète ferveur du clergé et de la foule autour de son lit de mort et de son
cadavre. — L'autorité doctrinale et la sainteté de Bellarmin ont été confirmées,

tardivement mais avec éclat, par Pie XI qui l'a béatifié en 1923, canonisé

en 1930 et, suprême honneur proclamé Docteur de l'Eglise en 1931.
Victor Baroni.

George-H. Tavard : Ecriture ou Eglise La crise de la Réforme. Tra¬
duit de l'anglais par C. Tunmer, O.P. Paris, Les Editions du Cerf,
1963, 359 p. Unam Sanctam, 42.

Ce que le P. Tavard appelle la crise de la Réforme a consisté dans la rupture

du rapport classique entre Ecriture et Eglise. Jusqu'au XIIIe siècle, ce
rapport avait été conçu comme une inclusion mutuelle. Les réformateurs ont
eu, aux yeux de l'auteur, le tort d'opposer par contre l'Ecriture à l'Eglise.
Mais — et c'est en cela que le livre représente un réel effort de compréhension
à l'égard de la Réforme — la synthèse Ecriture-Eglise fut ébranlée au sein
même de l'Eglise catholique, dès la fin du XIIIe siècle, en particulier par les
nominalistes et les canonistes. Et même au cours de leurs premières joutes
contre les réformateurs, les théologiens catholiques ne surent pas la reconstituer,
la majorité d'entre eux se tenant à la théorie de deux sources de la Révélation
(quelques exceptions remarquables, comme Schatzgeyer). D'ailleurs, malgré le
décret de compromis promulgué au Concile de Trente, la théorie des deux sources
continua encore longtemps de dominer chez les catholiques. Par contre, les
théologiens anglicans du XVIe siècle eurent le mérite de maintenir, dans les
grandes lignes, la doctrine classique. L'effort de l'auteur a donc consisté à
interpréter les réformateurs en fonction des siècles de pensée théologique qui
les avaient précédés et à étudier les répercussions de la Réforme sur la conception

catholique des rapports Ecriture-Eglise. Dans ces conditions, les
réformateurs devaient être étudiés de façon relativement brève. Cela n'a-t-il pas



BIBLIOGRAPHIE 265

facilité certaines simplifications Et puis, l'inclusion mutuelle de l'Ecriture et
de l'Eglise, affirmée également par les Pères et les minoritaires du Concile de

Trente, a-t-elle signifié réellement la même chose pour les uns et les autres
Malgré cela, on s'incline devant la probité et l'érudition dont l'auteur a fait
preuve et on ne peut que souhaiter, comme lui, que son livre contribue à une
meilleure compréhension mutuelle entre catholiques et protestants.

Georges Besse.

Reformatorische Verkündigung und Lebensordnung. Herausgegeben
von Robert Stupperich. Bremen, Carl Schünemann Verlag, 1963,
Li + 434 p. Klassiker des Protestantismus, Band III.
La collection Dieterich, dans laquelle ce volume est publié, n'est pas une

collection spécialisée. Y figurent presque côte à côte l'Iliade et les contes
d'E. Poë, Tacite et les réformateurs. Dans cet ouvrage, qui vise à atteindre
tout homme cultivé, on trouvera donc : un allemand modernisé, presque pas
d'annotation, une bibliographie limitée à l'essentiel. Chaque texte est ouvert
par une brève introduction. Le titre général indique la préoccupation qui a
présidé à la formation de cette anthologie : faire connaître l'éthique de la
Réforme. Mais il faut préciser : la faire connaître à partir des réformateurs de
second plan, qui ont eu précisément pour tâche de faire passer dans la réalité
de l'Eglise l'enseignement de leurs maîtres. Tous les textes qui sont cités (exception

faite des Loci de Mélanchthon) le sont in extenso (dix-huit auteurs, vingt-
quatre textes différents). R. Stupperich les a répartis en quatre groupes,
suivant leur provenance géographique : i° les collaborateurs de Luther à Wittenberg

; 2° les réformateurs de la Haute et de la Basse-Allemagne ; 30
Strasbourg ; 4° la Suisse allemande. Si l'ouvrage nous fait l'impression de manquer
d'unité, c'est probablement à ce plan qu'il le doit ; un plan par matières eût
peut-être mieux convenu. Quoi qu'il en soit, l'avantage de cette anthologie
demeure : mettre entre nos mains un éventail (nécessairement incomplet) de
textes souvent peu accessibles, émanant de personnalités souvent méconnues
(dont quelques laïcs), nous montrant comment on s'y prit pour reconstituer
l'Eglise à partir des messages d'un Luther ou d'un Zwingli.

Georges Besse.

Thomas Platter : Autobiographie. Paris, Armand Colin, 1964, 144 p.
Cahiers des Annales, 22.

Des œuvres de Th. Platter (env. T499-1582) et de ses fils, seule cette
Autobiographie a fait, jusqu'à ce jour, l'objet d'une édition savante (par Alfred
Hartmann, Bâle, 1944). La présente traduction française est la première à avoir
été établie d'après l'édition savante. On est donc surpris que la traductrice
n'ait puisé que si parcimonieusement dans l'abondante annotation de l'édition
allemande : elle n'a pas facilité autant qu'elle l'aurait voulu l'accès de cette
œuvre au public français. Mais, cette réserve faite, on ne peut que se réjouir
de pouvoir disposer maintenant d'une solide traduction de l'Autobiographie.
Ces quelque 120 pages constituent en effet un document saisissant sur l'ascension

sociale de ce petit chevrier valaisan devenu imprimeur, puis maître d'école



266 BIBLIOGRAPHIE

à Bâle. Evidemment, ce n'est pas de la grande histoire. Th. Platter n'a pas, en
général, la hauteur de vue qui lui permettrait de quitter le terrain de l'anecdote.
Il n'empêche que, faite comme elle est, cette Autobiographie nous permet cependant

de pénétrer en plein parmi les gens du XVIe siècle, en particulier dans le
petit peuple dont les us et coutumes nous sont décrits avec beaucoup de cou-

Georges Besse.

J.-V. Pollet : Martin Bucer, études sur la Correspondance, tome Ier.
Paris, Presses Universitaires de France, 1958, xi + 356 p.

Le P. Pollet a entrepris depuis plusieurs années des recherches sur le
réformateur de Strasbourg. Le présent volume est le premier témoin de ce travail de

longue haleine. Quarante-sept lettres et documents y sont présentés, dont bon
nombre sont publiés pour la première fois, d'autres y sont éditées d'après des
copies inconnues des éditeurs précédents. Un second volume examinera ces
documents. Ces textes embrassent l'activité à l'extérieur de Bucer, son œuvre
strasbourgeoise ayant été écartée de ce volume. Une introduction générale
donne une vue d'ensemble de sa carrière et marque les rapports entre les divers
textes, dont chacun est replacé dans son contexte grâce à des introductions
partielles. D'importantes notes en facilitent la lecture et la compréhension.
Des tables et des index en permettent la consultation rapide. Historiens de la
Réforme et spécialistes de Bucer se réjouiront d'y trouver la confession de foi
présentée par Bucer à l'assemblée de Schweinfurt (1532), l'article XVIII de la
« Tétrapolitaine » relatif à la Cène, le fragment du dernier traité de Bucer en
réponse aux thèses de Jean Laski sur l'eucharistie. Si le P. Pollet n'adhère pas
à la doctrine de Bucer, il fait preuve cependant d'objective impartialité et de
comprehensive sympathie à son égard ; il met en lumière ses intentions avec un
rare bonheur, comme l'attestent son introduction et ses notes.

Olivier Fatio.

Correspondance de Théodore de Bèze, recueillie par Hippolyte Aubert,
publiée par Henri Meylan et Alain Dufour. Tome III (1559-1561).
Genève, Librairie Droz, 1963, 304 p.

L'édition de la correspondance de Bèze est une œuvre scientifique de tout
premier ordre. Après les deux premiers volumes, nous avons maintenant le
troisième contenant les lettres de 1559 à 1561. Les principes d'édition de cette
grande entreprise sont modernes, sans être toutefois incontestables. On peut
se demander par exemple s'il faut réduire l'orthographe latine de l'époque de
la Réforme à l'état classique, cela au nom de principes de la philologie
classique. Il s'agit des e ae et de la graphie u-v. Le latin du XVIe siècle exprime
la métamorphose d'une langue encore vivante. A son étape historique, une
édition, qui a aussi un rôle à jouer en matière d'histoire de la langue, doit
s'efforcer de reproduire fidèlement les lettres de l'original. — Malgré cette
objection, le texte est présenté de façon exemplaire et pourrait servir de modèle
à l'édition d'autres lettres. La disposition est claire et aérée. Les références
aux sources avec les indications, d'ailleurs complètes et sûres, se trouvent en
tête des lettres, ce qui est juste. Les sommaires, comprenant tous les faits
importants et qui se trouvent au-dessus du texte, sont devenus indispensables



BIBLIOGRAPHIE 267

à une édition moderne par égard aux lecteurs pressés. Sur ce point, la
correspondance de Bèze est exemplaire, parce qu'il est nécessaire, dans un corpus
si volumineux, de faciliter par un sommaire la recherche de tel ou tel passage.
Les textes sont reproduits — abstraction faite de l'objection mentionnée ci-
dessus — de façon à épargner au chercheur la consultation de l'original. Par
là le but de l'édition est atteint. Le commentaire est complet, il est un modèle
d'exactitude historique et théologique. Chaque lettre commence sur une
nouvelle page, ce qui non seulement rend la consultation très aisée, mais fait
honneur à la générosité de l'éditeur. — Les matériaux ont été, autant que
j'ai pu voir, retrouvés au complet, à une exception près. Entre les numéros 149
et 150 manque le récit de la mort du roi Henri II en juillet 1559, écrit par
Bèze. L'autographe jusqu'alors inconnu se trouve à la Bibliothèque centrale
de Zurich, Msc. F 59, page 245. Il est douteux qu'il s'agisse d'une lettre, le
destinataire n'étant pas indiqué. Peut-être était-ce seulement une annexe.
Néanmoins elle aurait dû figurer dans ce volume, vu que l'édition publie dans
les « Pièces annexes » aussi des textes concernant la correspondance. — Les
réserves exprimées n'empêchent pas de constater que l'édition de la
correspondance de Bèze est la plus moderne que nous ayons actuellement concernant
l'histoire ecclésiastique. — Les éditeurs méritent notre gratitude pour ce qu'ils
ont fait et notre confiance pour les volumes à venir qu'historiens et théologiens
attendent avec joie et impatience.

Joachim Staedtke.

Registres de la Compagnie des pasteurs de Genève au temps de Calvin,
publiés sous la direction des Archives d'Etat de Genève par
R. M. Kingdom et J.-F. Bergier. Tome premier, 1546-1563, par
Jean-Francois Bergier. Délibérations de la Compagnie, Ordonnances

ecclésiastiques, Procès de Jérôme Bolsec. Genève, Librairie
Droz, 1964, XIV, 183 p., Volume LV des Travaux d'Humanisme
et Renaissance.

Nous renvoyons à la notice bibliographique signalant le tome II de cette
importante publication, notice parue à la page 166 du fascicule III, année 1964,
de cette Revue. Le tome premier est d'un intérêt aussi grand que le tome II :

les procès-verbaux des séances de la Compagnie nous renseignent sur les
multiples soucis de l'Eglise de Genève : affaires matrimoniales, discipline
ecclésiastique, mutations pastorales, examens de candidats au ministère, discussion
avec le Conseil qui voudrait répartir sur cinq pasteurs la charge de six,
recommandations personnelles. Ce qui donne à ce volume une valeur exceptionnelle,
c'est qu'il contient : le texte définitif des Ordonnances ecclésiastiques (des notes
et une typographie diversifiée permettent de le comparer au projet primitif
paru dans les Calv. Op.) ; le Consensus tigurinus, le procès-verbal détaillé
de la controverse avec Jérôme Bolsec sur la prédestination et les délibérations
de la Compagnie touchant cette affaire. Le secrétaire a joint à son registre
un certain nombre de minutes de lettres ou de lettres adressées par, ou à la
Compagnie ; la plupart de ces lettres ont été déjà publiées dans les Calv. Op.,
d'autres sont inédites, dont une émouvante missive des cinq étudiants prisonniers

à Lyon en 1552.
Robert Centlivres.



268 BIBLIOGRAPHIE

Théologie Hannelore Jahr : Studien zur Überlieferungsgeschickte der Confes-
contempo- sion de foi von J559 (— Beiträge zur Geschichte und Lehre der

raine Reformierten Kirche, Bd. XVI). Neukirchen, Neukirchener Verlag
des Erziehungsvereins, 1964, 164 p.

Ce volume est un sous-produit à la fois érudit et passionnant de recherches
faites en vue d'une grande édition critique des livres symboliques réformés.
Après avoir brièvement raconté la genèse de la Confession (d'après J. Pannier :

Les origines de la confession de foi, etc., Paris 1936) et comparé ses deux versions
genevoise et parisienne, Mlle Jahr montre que ce texte a été très tôt imprimé
ensemble avec d'autres documents. Tandis que dans le luthéranisme Bible,
recueil de cantiques, Confession d'Augsbourg et catéchisme sont publiés
séparément, la Confession de foi, comme le Catéchisme de Genève de 1542 sont le plus
souvent édités ensemble avec le Psautier, alors même que celui-ci est encore
incomplet. Ea forme des prières, elle aussi, fait partie de ce recueil qui à son tour
devient appendice à la Bible, le tout formant un « Kirchenbuch » (p. 58) le plus
souvent de format moyen ou petit, c'est-à-dire un livre unique renfermant
toute la lex credendi et la lex orandi du fidèle individuel comme de l'Eglise.
Si ce phénomène ne possède pas de parallèle dans d'autres domaines du
protestantisme contemporain, il a néanmoins des antécédents médiévaux : psautiers

extraits des bréviaires et « Bibles historiales » à l'usage des fidèles. La
deuxième partie du livre est formé par une bibliographie de 219 éditions du
Catéchisme, de la Confession de foi, de la Bible et des autres documents connexes,
dont les titres sont reproduits in extenso. A chaque titre s'ajoute une description

et une liste des principales bibliothèques détentrices. Cette bibliographie
ne prouve pas seulement la thèse de l'auteur : elle forme un répertoire précieux
que consulteront les historiens qui de cette première recherche sur le « Sitz im
Leben » (p. 15) de la Confession de foi pourront partir pour aller à la découverte
de l'influence que dogme et liturgie ont exercée sur la piété et la pratique
religieuse protestantes du XVIe siècle. PlERRE Fraenkel.

Raul Echauri : El Ser en la filosofia de Heidegger. Instituto de
Filosofia, Universidad nacional del Litoral. Facultad de
Filosofia y Letras, Rosario (Argentine), 1964, 175 p.

C'est en tant que thomiste que M. Echauri s'attaque au problème de l'être
chez Heidegger, problème délicat et ardu s'il en est. Il envisage successivement

l'aspect métaphysique de la question, puis la manifestation de l'être,
et enfin l'essence de l'être. C'est surtout dans ce dernier chapitre qu'il met
en parallèle Heidegger et Thomas d'Aquin. Le résultat de cette étude est
une illustration réciproque des deux penseurs, l'un par l'autre, et qui aboutit
à cette conclusion : « Nos espoirs intellectuels seraient comblés si le philosophe
allemand prenait contact avec la conception de l'être propre à saint Thomas. »

J.-P. BOREL.

Georges Gusdorf : L'Université en question. Paris, Payot, 1964,
222 p.

« On demande un milliardaire » C'est sur ces mots que se termine ce
manifeste violent, dont l'auteur reconnaît qu'il fera scandale. Pourquoi tant



BIBLIOGRAPHIE 269

d'argent Pour « réinventer l'université ». Car, ici, tout est à refaire.
L'université, dont le nom vénérable signifie totalité corporative, association libre
de facultés interdépendantes, ensemble organique et structuré, s'est dénaturée
au point de n'être plus aujourd'hui, en France, qu'une sorte de « Prisunic
culturel à cent mille places », une « distribution de soupe populaire » où le
paternalisme professoral répond à l'infantilisme estudiantin. Le pouvoir central
a capitulé depuis longtemps sous l'oppression gouvernementale : le recteur,
jadis magnificus, n'est plus qu'un agent de l'Etat. Les facultés se sont séparées
en unités jalouses, qui s'ignorent ou se méprisent les unes les autres, les
bibliothèques ne cessent de se disséminer selon les spécialités qui les réclament pour
elles seules. En un mot, l'université n'est plus qu'un corps décapité, démembré,
d'où toute cohésion interdisciplinaire et communautaire a disparu. — Le grand
coupable Napoléon, dont la réforme a réglementé, d'une manière peut-être
irréparable, l'enseignement supérieur sous la forme d'un monopole d'Etat et
dans une intention purement utilitaire. Les conséquences de cet asservissement
ne se sont pas fait attendre : elles sévissent un peu partout, mais surtout au
cœur de la France, dans le « cancer parisien ». — Comment réagir On se

gorge de grands mots : démocratisation des études, présalaire... Méfions-nous
de ces images d'Epinal. Tournons-nous plutôt vers certaines universités
d'Allemagne ou d'Angleterre (l'auteur ne mentionne pas la Suisse, qui aurait peut-
être mérité cette référence), efforçons-nous de restituer à l'aima mater son
caractère originel d'ensemble solidaire et numériquement limité, son statut
d'autogestion, rendons aux professeurs le droit de fixer eux-mêmes leur
programme. Comprenons, en un mot, que la question ne relève pas de la quantité,

mais de la qualité. — C'est ici qu'intervient le milliardaire, c'est-à-dire
l'initiative privée, qui pourrait lancer le projet d'une université indépendante

et communautaire, centrée sur l'homme. — Un tel ouvrage tient à la
fois de la polémique et de la démonstration. Il fut écrit d'un seul jet sans doute,
et les redites y sont nombreuses, parfois gênantes. Il se fonde toutefois sur
une information solide, où l'histoire des idées et de l'institution universitaire
tient une grande place. En dépit de sa forme paradoxale ou gouailleuse, ce

réquisitoire, que dis-je, ce cri d'alarme mérite d'être pris au sérieux.
René Schaerer.

Gustav Siewerth : Grundfragen der Philosophie im Horizont der
Seinsdifferenz (Thomas von Aquin im Gespräch mit Duns Scotus,
Francisco Suarez, Immanuel Kant, Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Wilhelm Dilthey, Martin Heidegger). Düsseldorf, Schwann,
1963, 300 p.

A l'exception de sa pièce centrale. Die Differenz von Sein und Seiend, cet

ouvrage est un recueil d'articles déjà publiés. Pour l'auteur, le retour à l'ontologie

thomiste s'impose de nos jours, et il nécessite un vigoureux recul par
rapport aux auteurs indiqués en sous-titre. Le découpage historique est
délibérément unilatéral : de Hegel, on ne discute que la logique, mais non la
Phénoménologie ; on critique la sobriété kantienne, mais non la sobriété husserlienne ;

on prend Dilthey à son propre piège en présentant son historicisme comme un
oubli de l'Etre, habituel en son temps ; et dans Heidegger, on néglige Sein und
Zeit comme une simple introduction aux ouvrages ultérieurs. Ce découpage
permet la mise en relief de la pensée de l'Etre en tant qu'Etre chez saint Thomas.



27O BIBLIOGRAPHIE

Le vrai et le bien sont identiques à l'Etre, de sorte que, comme chez Heidegger,
c'est par son être que l'étant se révèle. C'est à Duns Scot et à Suarèz qu'il faut,
selon l'auteur, rattacher Tessentialisme, qu'on doit abandonner, tant il est
vrai que la philosophie reste braquée sur les essences, organisées en corps de
doctrine, aussi longtemps que l'événement de la Révélation (chrétienne) ne
donne pas accès à la saisie de l'Etre même et, par là, à celle de la différence
entre l'être et Tétant. p _A stucki

Jacques Sarano : La douleur. Paris, L'Epi, 1965, 322 p. Lettre-
préface du R.P. Pierre Ganne.

Médecin, philosophe et croyant, l'auteur aborde son sujet sous ces trois
aspects successivement. Disons d'emblée que c'est au médecin que, de loin,
nous accordons la préférence. Réagissant contre certains préjugés qui
assimilent la douleur à la perception d'un objet et tendent à conclure qu'on ne
devrait pas souffrir quand on a tout pour être heureux, M. Sarano déclare
fortement : on souffre quand on souffre. La douleur ne pose pas de problème,
elle est le problème : souffrir, c'est refuser de souffrir. Mais pourquoi souffrons-
nous La douleur est-elle fonction de la vie ou accident de la vie Constatons
d'abord que, si elle nous avertit d'un péril, elle le fait très mal : elle est presque
toujours sans commune mesure avec le danger couru et, se retournant contre
celui qu'elle est censée servir, elle constitue elle-même le vrai danger : elle est
un mal plutôt qu'un signe, un non plutôt qu'un oui. Elle aggrave souvent le
désordre qu'elle prétend signaler et s'affirme comme la plus redoutable des
maladies. Détraquement, déroute, promesse non tenue, antinature, antivie,
telle apparaît la douleur, qu'elle soit physique ou morale. On ne saurait donc
la justifier sur le plan physiologique, psychologique ou moral. Force est de
hasarder une hypothèse métaphysique, en interrogeant le sens de la création.
Sous ce rapport, la douleur manifeste l'inégalité de notre moi à son être. Elle
nous rappelle que l'homme n'est pas la mesure de toutes choses ; elle nous
invite à nous unir pour lutter contre elle : « On souffre moins quand on n'est
pas seul » ; elle nous engage en outre à espérer, car l'espérance n'aurait aucune
signification sans elle. « Elle est peut-être le signe qu'il faut mourir à soi pour
s'unir à la Création. » Elle est une question terrible que Dieu pose à notre
liberté. — Il est regrettable que des idées aussi saines et aussi justes soient
noyées dans un véritable flot verbal. En cinquante pages, l'auteur aurait mieux
dit ce qu'il avait à dire. Rene Schaerer.

Jean Daujat : Psychologie contemporaine et pensée chrétienne.
Préface du Dr P. Chauchard. Tournai, Desclée et Cle, 1962, 335 p.

Saint Thomas contenait-il déjà toute la psychologie contemporaine, et la
psychologie chrétienne trouve-t-elle sa pleine orientation et son plein sens dans
la doctrine du Docteur angélique

C'est une interrogation que nous formulons Pour l'auteur elle est
résolue positivement, et ce qu'il va s'efforcer de découvrir, après avoir
posé un certain nombre de prémices, c'est une harmonie entre les
acquisitions de la science contemporaine et les intuitions de la pensée chrétienne.
Le problème clé de tout ce livre, l'auteur le voit sous la forme d'une question



BIBLIOGRAPHIE 27I

qu'il pose en fin de son troisième chapitre. Il a défini une doctrine chrétienne
de la spiritualité de l'âme humaine, et maintenant il se demande si cette doctrine
chrétienne s'accorde avec les conclusions de la science expérimentale contemporaine

L'hylémorphisme constitue pour toute une série de problèmes la
seule solution possible, la seule explication acceptable, contrairement aux
réponses de la philosophie spiritualiste de la ligne de Platon et de Descartes
qui n'offre aucune issue. J. Daujat prend quelque distance avec la pensée de
Teilhard de Chardin dans son dernier chapitre sur la psychologie chrétienne.
L'orientation strictement thomiste de l'ouvrage en fait son intérêt. Mais il
faudrait en compléter le titre et préciser : Psychologie contemporaine et pensée
chrétienne dans la perspective thomiste.

Herald Châtelain.

L'Institut théologique suédois à Jérusalem.

L'Institut théologique suédois de Jérusalem, en Israël, mérite d'être mieux
connu en Suisse ; il n'est pas destiné à recevoir uniquement des hôtes Scandinaves

et luthériens, puisque, depuis sa fondation en 1951, plus d'une centaine
d'étudiants, qui se répartissent en une quinzaine de nations, dont huit
originaires de notre pays, ont bénéficié de son enseignement. Son directeur, le docteur
Hans Kosmala, s'est fait connaître par un important ouvrage paru chez J. Brill,
à Leiden : « Hebräer-Essener-Christen, Studien zur Vorgeschichte der
frühchristlichen Verkündigung » (Studia Post-biblica, I, 1959, 491 p.) ainsi que par
divers articles publiés dans Judaica, Novum Testamentum et Vetus Testamentum.

— Un séjour à l'Institut théologique suédois — comme j'ai pu m'en rendre
compte pendant l'année 1962/63 — permet non seulement de poursuivre des
recherches dans le domaine biblique, mais aussi de s'initier à une discipline trop
négligée dans nos facultés, celle de la littérature rabbinique, et aussi de
parfaire ses connaissances sur Qumran, l'araméen, les textes d'Ugarit ou les traditions

religieuses israélites et juives. L'enseignement habituel de l'Institut est
complété par des cours donnés soit par des professeurs européens invités à

passer quelques semaines à Jérusalem — ainsi, après P. A. H. de Boer (Leiden),
J. Lindblom (Lund), S. Mowinckel (Oslo), etc., c'était le tour de J. Jeremias, de

Göttingen en 1962 — soit par le corps enseignant de l'Université hébraïque de

Jérusalem avec laquelle l'Institut entretient d'excellents rapports. Celui-ci
offre aux étudiants européens la possibilité de mieux connaître aussi bien le
judaïsme que le milieu biblique d'où est issue l'Eglise ; il prépare une nouvelle
génération de théologiens capables d'intervenir utilement dans le dialogue
entre Israël et la foi chrétienne dont l'importance paraît toujours plus évidente
tant à l'Eglise romaine qu'au Conseil œcuménique. — Pour appuyer son action,
le docteur H. Kosmala a eu l'heureuse idée de publier un « Annual of the Swedish
Theological Institute » (ASTI), dont les premiers numéros parus en 1962 et 1963
reflètent à la fois le but, les méthodes et la qualité du travail poursuivi à l'Institut.

Parmi les collaborateurs des « Annuals » déjà édités, nous relevons les

noms des professeurs S. Mowinckel (Norvège), P. R. Ackroyd (Grande-Bretagne),

G. Gerleman (Suède), S. Talmon (Israël), B. Noack (Danemark), A.
Schafft (Israël) et naturellement de H. Kosmala, et des contributions aussi

importantes que variées sur le soi-disant décalogue rituel (Ex. 34 : 14-26) ; la
fête de la Pentecôte, selon les Jubilés, Qumran et le livre des Actes ; les Esséniens

dans l'histoire et aujourd'hui ; l'historiographie israélite, etc., ainsi que



272 BIBLIOGRAPHIE

des études plus brèves sur le tétragramme sacré, la signification de l'expression

: « A la fin des jours », etc. A. Schafft traite d'une tradition relative à l'origine

de la famille d'Hérode et fait un exposé critique de l'ouvrage de P. Winter
sur le procès de Jésus ; H. Kosmala commence l'examen approfondi d'un
thème qui se révèle aussi important dans le monde grec que dans l'Ecriture,
celui de l'imitation de Dieu (Nachfolge und Nachahmung Gottes). — Ces quelques

indications disent le labeur utile qui se fait à l'Institut théologique suédois,
un des très rares centres qui représentent la pensée théologique d'origine évan-
gélique en Terre sainte. Robert Martin-Achard.

L'adresse de l'Institut : The Swedish Theological Institute, P.O.B. 37,
Jerusalem, Israel.

Imprimerie La Concorde. Lausanne


	Bibliographie

