Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1965)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

H. RENCKENS, S.J.: La Bible et les origines du monde. Tournai,
Desclée, 1964, 199 p.

Cet ouvrage, adapté du néerlandais par A. de Brouwer O.S.B. est représen-
tatif du mouvement biblique catholique actuel ; il unit a une vaste information
scientifique un remarquable souci pédagogique, qu'on aimerait retrouver
davantage chez les auteurs protestants. Il est constitué par une série d’articles
qui ont paru d’abord dans la revue du Centre catéchétique de Maastricht et ont
pour titres : La Bible et 1'histoire. Du chaos ou cosmos. De Yahvé a Elohim.
L’image de Dieu. Le paradis terrestre. Vers la femme. Monogénisme et péché
originel. Démolition de l'interprétation sexuelle. Le protévangile, etc. — L’au-
teur, parfaitement au courant des derniers travaux sur Gen. 1-3, défend avec
courage les droits de l'exégése, dans la perspective ouverte par l'encyclique
Divino afflante Spiritu de 1943. Il souligne constamment la nécessité de com-
prendre l'intention profonde des auteurs sacrés pour éviter les faux problémes
et les interprétations hasardeuses, en replagant le texte biblique dans le contexte
religieux d’Israél. « Il ne faut pas chercher dans la révélation primitive, mais
bien dans la révélation d’Israél, la source directe de l'histoire biblique primi-
tive » (p. 29). Ce livre renferme maintes observations du plus grand intérét, des
formules heureusement frappées, bien que souvent trop concises, comme le
traducteur lui-méme le remarque. A propos de Gen. 1 on retiendra des déclara-
tions comme celles-ci : « Premiére page (de la Bible) oui, la plus ancienne, non.
Chapitre fondamental, oui, mais couronnement, et non point de départ » (p. 45).
« La théologie d’Israél a pu exprimer a la perfection les rapports entre Dieu et
le monde, parce qu’elle reflétait les relations entre Yahvé et Israél et en décou-
lait » (p. 47). « La vision yahviste du monde est subordonnée au théme de la
libération nationale » (p. 57). — Sur l'smago Dei, I'auteur écrit : « Quand un
Yahviste aussi strict que 'auteur de Gen. 1 appelle ’homme V'image de Dieu,
il dit une chose inouie, il exprime un mystére impressionnant, il remplit 1'Israé-
lite d’un saint respect envers lui-méme et envers son prochain, il lui fait com-
prendre qu’il appartient plus a Yahvé qu’a lui-méme, qu’il a une tache a rem-
plir et doit assumer une responsabilité » (p. 80). Au sujet de Gen. 2-3, on appré-
ciera les remarques de H. Renckens sur la composition de ces chapitres (p. 94 ss.),
écho de la prédication prophétique (p. 104), son interprétation du paradis
« image contrastée du monde réel» (p. 114), sa prudence al’égard du monogé-
nisme qui ne va pas de soi, selon la Genése (p. 162 ss.), et sa retenue envers une
interprétation abusive de Gen. 3 : 15 (p. 190 ss.). Le théme du paradis terrestre
sert, selon l'auteur, avant tout a exprimer cette vérité que «le premier homme
pouvait participer & une vie supérieure d'un ordre supérieur » (p. 146) et les
sentences de Gen. 3 indiquent que «le mal est dans I'’homme. L’homme s’est
chargé d’une malédiction. Sa situation religieuse a changé. Il voit le monde
matériel avec d’autres yeux, sa position en face de ce monde n’est plus du tout
la méme, il I'expérimente autrement» (p. 187). Pour terminer, laissons les
dogmaticiens méditer cette déclaration : « Nous ne pouvons comprendre Dieu

sans comprendre d’abord Israél» (p. 15). RopExT MARTIN-ACHARD.

SCIENCES
BIBLIQUES



248 BIBLIOGRAPHIE

JonN VELLA, S.].: La giustizia forense di Dio. (Associazione Biblica
Ttaliana. 1. Supplementi alla Rivista Biblica.) Brescia, Paideia,

19064, 140 Pp.

L’Associazione Biblica Italiana publie un extrait, traduit en italien,
d’une thése, présentée en 1964 a 1'Université grégorienne de Rome, sous le
titre : The justice of God in the confessions of sins. A study in Old Testament
theology. — Examinant la notion de la justice de Dieu, telle qu’elle se présente
dans les confessions des péchés de I’Ancien Testament, 1’auteur, avec de nom-
breux exégétes, découvre qu’elle difféere fortement de la notion gréco-romaine.
La s’daqa est plutdt la fidélité de Dieu a l'alliance qu’il a conclue avec les
hommes et se manifeste dans ses bienfaits. Pourtant d’autres passages nous
montrent une justice de Dieu punitive. Le P. Vella attribue donc au mot
s’daqéd deux sens: I'un juridique, l'autre exprimant la fidélité. Mais au sens
juridique, I'adjectif saddiq s’applique bien moins au juge impartial qu’a la partie
qui a pour elle le bon droit dans un procés. La notion de Dieu, juge supréme et
infaillible, est plus tardive. Les réflexions sur les procés de Dieu, si nombreux
dans la littérature prophétique et les rapprochements qu’on peut établir entre
eux et les ultimatums et les ruptures de traités des rois hittites sont pleins de

suggestions intéressantes. Tortis o ATw

ANDRE Barucq, S.D.B.: Le Livre des Proverbes. Sources bibliques,
Paris, J. Gabalda & Cie, 1964, 266 p.

Gréice aux « Sources bibliques », noavelle collection catholique éditée par
J. Gabalda en relation avec la Revue biblique et les Cahiers de la Revue biblique,
les lecteurs de langue francaise vont disposer d’une excellente présentation du
livre des Proverbes. On aurait tort de négliger cet ensemble de sentences israé-
lites, sous prétexte que les sages d’Israél se référent trop rarement a 1'Histoire
du salut et que leur éthique ne parait étre en général qu'un art de réussir dans
I’existence. Le P. Barucq montre l'intérét et la valeur de cet enseignement qui
se présente a nous d’une fagon déroutante certes, mais qui se préoccupe « d’ame-
ner ’homme & mieux vivre » (p. 236) dans la crainte de Yahvé. Les conseils
et les mises en garde des Proverbes n’ont rien perdu de leur actualité, ainsi la
condamnation de l'adultére, de la paresse ou de l'ivrognerie, ’appel a la pru-
dence et a la modération, et surtout I'invitation constamment répétée a acquérir
une sagesse, a la fois savoir pratique et ceuvre de Dieu (cf. notamment chap. 8,
commenté dans les pages 85-97) qui débouche sur une vie « dont la réalité
semble plus ample que 1'état d’existence terrestre » (p. 111). — Le commentaire
du P. Barucq s’attache avec raison a relever les thémes principaux des diverses
collections de « machals » plutét que d’expliquer le texte verset apres verset ;
ses notes donnent d’utiles renseignements sur les variantes des versions grecques,
latines et coptes ; son introduction situe le livre des Proverbes dans ’ensemble
de la littérature sapientiale du Proche-Orient ancien et aborde le probléeme de
sa composition (le livre actuel serait fait de plusieurs livrets dont les plus
anciens (chap. 10: 1-22, 16 et chap. 25-29) sont antérieurs a l'exil) ; une table
analytique des matiéres enfin rendra service a ceux qui — et il faut les souhaiter
nombreux — se serviront de cette étude sur les Proverbes comme d’un instru-

ment de travail. ROBERT MARTIN-ACHARD.



BIBLIOGRAPHIE 249

HERBERT DONNER : Israél unter den Vilkern. Leiden, E. J. Brill,
1964, 193 p. Supplements to Vetus Testamentum, XI.

Ce nouveau volume de l'importante collection des Suppléments a Vetus
Testamentum aborde une question qui a souvent retenu l'attention des théo-
logiens ces derni¢éres années, celle du message politique des prophétes. Ceux-ci
ont été traités tour a tour de collaborationnistes, de patriotes, d’utopistes, etc. ;
et I'on s’est efforcé de tirer de leurs prises de position quelques lumiéres sur
ce qu’'on appelle le ministére prophétique de 1'Eglise. — H. Donner estime avec
raison qu’il convient dans ce domaine d’éviter toute généralisation, qui ne sert
d’ordinaire qu’a justifier des a-priori politiques et religieux, et d’interroger
avec le plus grand soin les textes eux-mémes en les replacant dans leur contexte
historique. Son étude consiste donc en une enquéte sur les oracles d’Esaie,
d’Osée et de Michée relatifs 4 la politique des rois de Juda et d’Israél entre les
années 735-701. — Elle se divise en cinq parties, la premiére traite des inter-
ventions prophétiques lors de la guerre syro-éphraimite (734-733) : Es. 7: 1 ss. ;
8:18s5.; 10:27b-34; Os. 5:1ss, etc.; la seconde examine les déclarations
contemporaines de la fin de I'Etat d’Israél (724-722) : Es. 9 : 7ss.; Os. 7:8ss.;
9 : 18s.; Michée 1: 2 ss., etc. ; la troisitme s’intéresse a la période qui s’étend
entre les années 721 et 711 : Es. 14:28-32 ; Es. 20 : 1 ss. ; la quatriéme a trait
a l'ultime révolte de Juda contre 1’Assyrie (705-701) : Es. 1:4ss.; 18:1Iss.;
22 :1ss.; 30 et 31. Un dernier chapitre fait I'exégése de quelques fragments
supplémentaires, et tire les conclusions de cette recherche méthodique. —
H. Donner reléve le réalisme politique d’Esaie, dont le fondement est cependant
purement théologique. Le prophéte estime que Yahvé reste neutre en face des
événements de son temps, il préconise donc une attitude de neutralité des rois
de Juda. Mais sa position ne doit pas étre confondue avec un pacifisme quiétiste,
elle repose sur la certitude que Yahvé conduit l'histoire et donne une place a
Israél, le peuple élu, au sein des nations. Osée dénonce comme Esaie la politique
des souverains d'lIsraél, mais ses réactions sont beaucoup plus négatives a
I’égard de l'existence d’un Etat d’Israél au milieu des royaumes du Proche-
Orient ancien : le peuple de Dieu est pour lui une réalité apolitique, que son
installation en Canaan a compromise. Michée dénonce également les fautes de
Juda et d’Ephraim, il annonce la chute de Jérusalem, cité cananéenne que
David a eu le tort d’accepter pour capitale. — Ce travail qui mérite d’étre lu
attentivement montre qu’en dépit de la diversité des situations, des tempéra-
ments et des formations, les prophetes du 8¢ si¢cle se rejoignent pour reprocher
aux responsables de Juda et d’Israél de négliger le fait décisif dans l'existence
de leur peuple : I'élection d’Israél par Yahvé, qui en fait sa propriété, et du
méme coup détermine son histoire et sa politique au sein du monde.

RoOBERT MARTIN-ACHARD.

AvcustiNus Kurt FENz, S.O. Cist. : Auf Jahwes Stimme Horen,
eine biblische Begriffuntersuchung. Wiener Beitrdge zur Theo-
logie. Wien, Verlag Herder, 1964, 132 p.

Le P. Fenz présente ici une intéressante enquéte sur I'expression §m’ beqdl
JHWH, c’est-a-dire écouter la voix de Yahwé, lui obéir. 11 recense d’abord les
textes bibliques ol cette formule se rencontre ; au chapitre 2, il indique que,
bien que celle-ci se trouve surtout dans le Deutéronome et chez Jérémie, elle



250 BIBLIOGRAPHIE

n’est pas une création de D. Elle appartient aux formulaires d’alliance de
I’Ancien Testament (Ex. 19; Josué 24 ; Deut. 1ss., etc.) (p. 44 ss.) dont la
littérature de l’ancien Proche-Orient offre de nombreux paralléles (p. 70 ss.).
Au chapitre .4, 'auteur montre que l'expression « écouter la voix de Yahwé »
qui se prolonge dans le Nouveau Testament (Jean 5 ; 10 ; 18 ; Héb. 3 s. ; Apoc. 3)
est I'équivalente de « garder 1’Alliance », « suivre le commandement (de Dieu »),
« faire ce qui plait a Yahwé », «lui faire confiance », « aimer Yahwé », etc., et
s’oppose a « étre rebelle & Yahwé », « pécher a son égard », etc. ; expressions qui
se réferent toutes explicitement ou non a I'Alliance ; elle a pour point de départ
(Sitz im Leben) une tradition cultuelle qui a pour but de remouveler ou de
confirmer la berit du Sinai (p. 12 s.). Un dernier chapitre permet au P. Fenz de
montrer I'importance théologique de la déclaration biblique « obéir a la voix
de Yahwé » ; pour en comprendre la portée, il faut la replacer dans le contexte
juridico-liturgique d’ou elle est issue ; elle suppose la révélation de Yahwé a son
peuple, ses interventions en sa faveur, elle précise la réponse que Dieu attend
d’Israél, le service fondé sur un dialogue auquel Yahwé appelle son élu. Toute
la théologie biblique est implicitement contenue dans cette expression (p. g6 ss.).
ROBERT MARTIN-ACHARD.,

GERT JEREMIAS : Der Lehrer der Gerechtigkeit. Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1963, 376 p. Studien zur Umwelt des Neuen
Testaments, Band 2.

La premiére partie de I'ouvrage est consacrée a la discussion des quelques
données historiques (éparses dans les textes de la mer Morte) propres a situer
le Maitre de justice dans son temps. Comme les indications biographiques sont
rares et peu claires, G. Jeremias s’est penché spécialement sur les passages
évoquant les ennemis du Maitre : les Kittim, le prétre impie et ’homme de
mensonge (dont il fait deux personnages distincts), les adversaires dont parle
le commentaire de Nahum. Il identifie le prétre impie avec le grand-prétre
Jonathan et situe le Maitre de justice aux environs de 150 avant Jésus-Christ.
— La deuxiéme partie rassemble les divers traits permettant d’esquisser les
contours de la personnalité spirituelle du Maitre et s’achéve par une comparaison
entre ce dernier et le Jésus historique. Jeremias voit dans ce Maitre de la Tora,
considéré comme envoyé par Dieu, « der grosste Reprasentant der Frommigkeit
des antiken Judentums» (p. 352). Avec raison, il souligne 1’'opposition insur-
montable entre la voie caractérisée par le Maitre de justice (celle du salut
basé sur un accomplissement possible de la Loi) et la voie de I’Evangile, celle de
Jésus venu pour sauver les « impurs » et les pécheurs.

JEAN-CLAUDE MARGOT.

Les textes de Qumran traduits et annotés. 1. La régle de la communauté,
La régle de la guerre, Les hymnes, par J. Carmignac et P. Guil-
bert. Paris, Letouzey et Ané, 1961, 284 p. Coll. « Autour de la
Bible ».

Ce premier volume d’un ouvrage destiné a en comprendre deux, présente les
caractéristiques suivantes : chacun des trois documents qui y sont traduits est
précédé d’une introduction groupant les renseignements indispensables sur les
questions textuelles, littéraires, historiques et théologiques, et comportant une



BIBLIOGRAPHIE 251

bibliographie sélectionnée. La traduction elle-méme vise & une grande fidélité ;
c’est ainsi que ses auteurs ont préféré indiquer au fur et a mesure I'importance
des lacunes du texte original en renongant souvent a les combler par des recons-
titutions trop hasardeuses. Les notes qui accompagnent la traduction tendent
a en préciser le sens ou a dégager d’autres interprétations possibles ; elles men-
tionnent les références bibliques et les principaux passages paralléles ; de plus,
elles renvoient aux principaux articles scientifiques concernant tel ou tel point
particulier. — Les auteurs se sont proposé de mettre le lecteur en contact per-
sonnel avec les textes de Qumran et de lui fournir les bases de départ pour une
étude plus approfondie. On ne peut que louer la qualité scientifique de leur
travail qui contraste heureusement avec les romans trop souvent échafaudés a

partir des textes de Qumran. JEAN-CLAUDE MARGOT.

CHARLES MASSON : Les deux épitres de saint Paul aux Thessaloniciens.
Neuchatel et Paris, Delachaux et Niestlé, 1957, 120 p. Com-
mentaire du Nouveau Testament, XI a.

La Revue doit des excuses au professeur Charles Masson pour rendre
compte si tard de son ouvrage ; mais fort heureusement les lecteurs n’auront
pas attendu ces lignes pour tirer profit du commentaire aux Thessaloniciens,
écrit avec la science exégétique, la clarté d’esprit et le souci pastoral qui carac-
térisent les publications de M. Masson. — Dans I'Introduction, I’auteur expose
les raisons sérieuses de conclure a l'inauthenticité de la deuxieme épitre : son
eschatologie ne correspond pas a celle de la premiere épitre; le motif de la
lettre s’explique mieux si elle est I’'ceuvre d'un disciple de Paul, qui interpréte
pour une autre génération I’enseignement de son maitre. — Les passages diffi-
ciles des épitres sont éclairés par des excursus: la parousie du Seigneur (I,
2 : 19) ; la signification pour nous de l'eschatologie de I, 4 : 13-18 ; I'interpreé-
tation de « ce qui retient » et de « celui qui retient » (II, 2 : 6-7). Dans le texte
si controversé de I, 4:4, M. Masson justifie la traduction : « Que chacun de
vous sache se procurer sa propre femme dans la sanctification et 1’honneur,
pour éviter de léser et duper son frére en cette affaire. » La portée éthique
du texte est moins vaste que dans les traductions usuelles ou il s’agit d'une
part de la maitrise de soi, d’autre part de I’honnéteté en affaires ; mais c’est

le texte qui commande, et non pas nos habitudes.
Francis BAUDRAZ.

Associazione biblica italiana. San Giovanni (atti della XVII setti-
mana biblica). Brescia, Paideia, 1964, 365 p.

L’Associazione biblica italiana a décidé, en septembre 1962, de publier
intégralement les conférences tenues a I’occasion de la XVIIe semaine biblique
des professeurs d’Ecriture sainte des séminaires et des universités catholiques.
Deux ans plus tard le volume a paru. Il s’ouvre — on ne le lit pas sans émotion
— par le discours prononcé au début de cette rencontre par Jean XXIII,
encourageant l'étude de 1'Ecriture sainte et sa pénétration dans «la vie des
peuples, des familles et des communautés ». Aux études présentées lors de la
Semaine biblique, s’ajoute un magistral exposé du P. Donatien Mollat sur les
travaux catholiques consacrés aux écrits johanniques, de 1950 a 1961. Ces



252 BIBLIOGRAPHIE

études permettent d’apprécier I'effort intense de recherche historique et exégé-
tique et de compréhension spirituelle des textes qui se poursuit dans 1'Eglise
romaine. Le travail d’Ignace de la Potterie sur la notion de vérité chez saint
Jean, de Mauro Laconi sur la critique littéraire appliquée au IVe évangile, de
Piero Rossano sur la bibliothéque gnostique de Nag Hammadi — pour ne citer
que quelques richesses de ce livre — ouvrent des perspectives intéressantes.
On peut dire que si les exégétes représentés dans ce volume s’en tiennent, quant
aux écrits johanniques, aux positions traditionnelles, ils les assouplissent et
n’ignorent rien des découvertes en cours. Citons encore l'étude d’Antonio
Ambrosanio sur la doctrine eucharistique dans saint Jean, d’apreés les discus-

sions récentes des exégétes protestants. L¥bia Vox AW,

ULRICH BECKER : Jesus und die Ehebrecherin. Untersuchungen auf
Text- und Uberlieferungsgeschichte von Joh. 7:53-8: 11. Ber-
lin, Topelmann, 1963, 203 p. Beihefte zur ZNW, 28.

On sait que la péricope sur la femme adultére est un corps étranger dans
I’évangile de Jean : les grands manuscrits grecs I'ignorent, ainsi que les plus
anciennes versions, et les Péres de I’Eglise jusqu’au IVe siécle. Les manuscrits
plus récents signalent le texte avec des astérisques, ou le placent apres Jean 21 :
24 ou apreés Luc 21 :38; certains ajoutent une remarque critique. Ce n’est
qu’aprés l'an 1000 que la place actuelle de la péricope n’est plus discutée. —
Ulrich Becker, dans une étude savante et minutieuse, suit pas a pas l'histoire
compliquée de ce texte, qui est un joyau précieux de la tradition évangélique.
Il trouve une preuve d’authenticité dans le fait que le pardon accordé par
Jésus préceéde la repentance et la foi. Ce récit entrait en conflit avec la disci-
pline ecclésiastique, dés le IIe siecle ; c’est pourquoi il serait entré si difficile-

ment dans le canon du Nouveau Testament. Biliiicis BAGCDRLE

MARKUS BARTH : Was Christ’s Death A Sacrifice ? Edinburgh-London.
Oliver and Boyd, 1961, 55 p. Scottish Journal of Theology
Occasional Papers.

Lorsque les auteurs du Nouveau Testament, au Ier siécle de notre ére,
empruntaient certaines expressions au langage sacrificiel pour décrire le sens
de la mort du Christ, ils avaient des raisons précises de le faire. Mais ces raisons
sont-elles encore déterminantes pour les chrétiens du XXe siecle ? Ne suffirait-
il pas, aujourd’hui, de comprendre cette mort comme la preuve d’un amour
total a I’égard du Pére, comme un acte sublime d’obéissance filiale, comme le
signe d’un altruisme exemplaire, ou encore comme un martyre provoquant de
salutaires réflexions ? Telle est la question qui est a la base de l'étude de
M. Barth. — L’enquéte a laquelle il se livre sur I'emploi de la terminologie
sacrificielle dans le Nouveau Testament (et aussi dans certains textes de 1’Ancien
Testament) 'amene a la conclusion suivante : « La proclamation et la célébra-
tion du sacrifice du Christ sont un critére permettant de déterminer «1'obéis-
sance de la foi» de I'Eglise et des chrétiens de tous les temps... » (p. 50), et
« Tout effort visant & démythologiser ou a moderniser le message évangélique
sur ce point, aboutirait a bouleverser non seulement la forme mais aussi le
contenu de I’Evangile... » (p. 55). — Le prédicateur (et pas seulement le théolo-



BIBLIOGRAPHIE 253

gien) lira avec profit ces pages de théologie biblique. Car il ne suffit pas de
répéter avec bonne conscience un terme traditionnel de la doctrine chrétienne,
encore faut-il étre capable d’expliciter la réalité fondamentale qu’il recouvre,

et c’est ce a quoi nous aide M. Barth. JEAN-CLAUDE MARGOT

JOHANNES QUASTEN : Initiation aux Péres de I'Eglise***. L'age d’or
de la littérature patristique grecque du concile de Nicée au concile
de Chalcédoine. Paris, Editions du Cerf, 1963, 851 p.

Nous avons présenté les deux premiers volumes de cette excellente patro-
logie indispensable tant au pasteur qu’au chrétien en quéte des trésors intel-
lectuels et spirituels de ’héritage commun a toutes les confessions chrétiennes.
Plus encore que les précédents, ce volume n'est pas seulement une traduction
de l'ouvrage anglais, mais une édition revue qui tient compte de précieuses
indications bibliographiques, grace au P. Aubineau, et d’utiles corrections, grice
a divers correspondants. Les chapitres les mieux venus sont ceux consacrés a
Athanase, a Cyrille d’Alexandrie et a Grégoire de Nysse, sans oublier les cha-
pitres sur les représentants de 1'Ecole d’Antioche, qui se rapportent aux décou-
vertes récentes, celles de textes de Théodore de Mopsueste, par exemple.
J. Quasten fait preuve d’'une grande objectivité et s’associe aux historiens
modernes qui ont rouvert le dossier du nestorianisme en vue de la réhabilitation
de I’Ecole d’Antioche (cf. p. 585). Du point de vue de I'histoire des dogmes
comme de l'histoire de 1’Eglise, on peut regretter que J. Quasten préfere a
I'ordre chronologique l'ordre des écoles et des régions; c’est ainsi qu’il com-
mence par étudier 'école d’Alexandrie et les écrivains d’Egypte d’Arius a
Cyrille, suivis des moines égyptiens, pour passer ensuite aux groupes, dont se
détachent les Cappadociens, avant d’aborder ceux de 1I'Ecole d’Antioche et de
Syrie, suivis des historiens de Byzance et Théodoret de Cyr. Il y a la un danger
de cloisonnement et un risque pour le lecteur novice de commettre des contre-
sens. 11 va sans dire que les remarquables introductions et les notices biogra-
phiques sur chaque auteur doivent pallier ce danger. Le lecteur sera reconnais-
sant & J. Quasten et & ses collaborateurs de serrer ’actualité de pres et de donner
des états de la question sur les derniéres publications de manuscrits et les
récentes interprétations ; il a ainsi a sa disposition un matériel de premiere
main. N’est-ce pas 1a un des intéréts majeurs de cette ceuvre, en un temps ou la
patristique s’enrichit de jour en jour ? Les innombrables fragments ont été tra-
duits avec beaucoup de soin et illustrent mieux que de longs commentaires
V'originalité des Péres grecs des IVe et Ve siécles. Les tables des références aux
auteurs, aux fragments cités, les index des termes grecs et des savants modernes
comme la table analytique rendront de grands services et contribuent a faire
de cet ouvrage, avec ses bibliographies surprenantes, un instrument de travail
indispensable. Nous souhaitons que J. Quasten expose les Péres latins de la

méme période avec le méme bonheur. GABRIEL WIDMER

Aucust NITSCHKE : Heilige in dieser Welt. Stuttgart, Kohlhammer
Verlag, 1962, 200 p. Urban Biicher, 64.

Un petit livre riche de science, de paradoxes et d’intérét. Le lecteur se heurte
— car la rencontre est souvent déconcertante — a des figures de saints tantot
peu connues, tantdt éclairées d’un jour inattendu. Que penser de saint Antoine

HisTOIRE

DE L'EGLISE
ET DE LA
PENSEE
CHRETIENNES



254 BIBLIOGRAPHIE

- qui passe sa vie a batailler contre le démon dans le désert et devient influent
et agissant par cette lutte méme ? Ou de I'empereur Henri II, fondateur et
protecteur d’églises qui s’allie, contre un prince chrétien, a des paiens déclarés ?
Ou de la passion guerriere de Grégoire VII, mélée & un sens authentique de la
charité qui lui fait projeter une croisade basée sur I'amour fraternel (croisade
qui n’eut jamais lieu) ? — Nitschke montre que si les chrétiens actuels sont
enclins & penser que depuis la venue du Christ la notion de Dieu et de son
action parmi les hommes n’a pas changé, I'histoire, elle, atteste la réalité d'une
évolution. Le christianisme antique cherche avant tout la connaissance et la
contemplation du divin. Le haut Moyen Age reconnait les saints parmi les
grands abbés, les rois ou les papes dont le pouvoir émane de la puissance divine.
Plus tard, c’est le Christ humble et crucifié qui servira de modele et la sainteté
se distingue définitivement de la puissance terrestre. Les saints du XVe ou du
XVIe siécle se vouent sans réserve au service de leur prochain ou d’une com-
munauté. — Cette description de I'évolution de la sainteté s’achéve brusque-
ment par Ignace de Loyola. Est-ce a dire que la sainteté catholique se termine
avec lui ? Il est regrettable que Nitschke n’ait pas prolongé les lignes de son

étude. Lvypia voN Auw.

MaGgpA MARTINI : Pierre Valdo. Le Pauvre de Lyon. L’épopée
vaudoise. Genéve, Labor et Fides, 1961, 172 p.

Le pasteur Georges Marchal nous avertit, dans la préface, que l'auteur a
renoncé délibérément a écrire une ceuvre d’érudition, dans 'intention de mieux
faire vivre son héros, mais que 'ceuvre entiére repose cependant sur des recher-
ches soignées : nous en prenons acte bien volontiers. Le résultat est mince :
peu de substance historique perdue au milieu de bien des redites. Et, malgré
I'intention, pas une ceuvre vivante. Ceonses Tassg.

Les Utopies a la Renaissance. Colloque international (avril 1961).
Travaux de I'Institut pour I'étude de la Renaissance et de 1’huma-
nisme, I. Université libre de Bruxelles. Presses Universitaires de
Bruxelles et Presses Universitaires de France, 1963, 276 p.

I1 nous est impossible de donner ici un résumé détaillé de toutes les contri-
butions, parfois assez techniques, de ce riche ouvrage collectif. La plus grande
part des articles est consacrée a 'exploration de la périphérie du genre utopique
souvent peu connue mais fort intéressante. C’est ainsi que le caractére « semi-
utopique » de maints ouvrages du cardinal Nicolas de Cues est souligné par
Maurice de Gandillac ; une « semi-utopie », selon lui, n’est pas un fantasme de
compensation ou l'expression de la fuite dans l'univers onirique d’un esprit
désespéré, mais un projet « militant », progressiste, qui, tout en négligeant cer-
taines dimensions de l'histoire, prépare les voies de l'avenir. En somme, les
« semi-utopies » scientifiques (cf. le quatriéme dialogue de 1’'Idiota), politiques
et religieuses (cf. la Concordantia, la Cribratio Alchorani et le De pace fidet) du
Cusain ne sont-elles pas le résultat de sa prise au sérieux de la vertu théologale
d’espérance ? Mais 'utopie n’est pas seulement progressiste ; paradoxalement
elle peut étre aussi, en certains cas, réactionnaire : preuve en soient Robert
Burton fondamentalement anti-égalitaire (Pierre Mesnard) et Kaspar Stiblin
(Luigi Firpo). Des vues nouvelles sont également apportées sur Rabelais



BIBLIOGRAPHIE 255

(V. L. Saulnier), sur Jéréme Cardan (Antonio Corsano) et sur le courant uto-
pique dans la Pologne de la Renaissance (Claude Backvis) ; cette derniére con-
tribution analyse entre autres le De Republica emendanda d’André Frycz-
Modrzewski, dont les idées sur la guerre notamment (p. 197-202) ne manquent
pas d’actualité. Enfin, Paul Foriers donne quelques apergus des études faites par
les utopistes renaissants sur les problémes de droit international ; les pages
(253-260) qu’il consacre a Eméric Crucé sont des plus instructives ; Crucé, plus
hardiment encore que Grotius et avant lui, imagina l'avénement d’'une paix
perpétuelle fondée sur une organisation internationale (création d’un organisme
d’arbitrage obligatoire, chargé d’apaiser les belligérants si possible par la con-
ciliation et de les obliger par la force collective a se soumettre en cas de néces-
sité). Comme Alois Gerlo le souligne dans la conclusion de I'ouvrage, les themes
utopistes principaux auraient pu étre examinés plus a fond (la propriété indi-
viduelle, les libertés fondamentales, le systéme foncier, etc.) ; mais du moins,
l'urbanisme (Eugenio Garin et Robert Klein) et le droit (Paul Foriers) n’ont
pas été oubliés. Signalons encore ’analyse vigoureuse du mécanisme psycholo-
gique de la pensée utopique par Roger Mucchielli, selon lequel toute utopie
sociale, partant d’une révolte individuelle devant les choses telles qu’elles sont
et d’une observation lucide et méthodique du monde politique et social, aboutit
cependant & « un pessimisme profond sur les moyens de l'action rectificatrice »
(p. 102). Ainsi, I'Utopie de Thomas More se termine sur cette phrase désillu-

sionnée : ¢ Je le souhaite plus que je ne I'espére. » HeNrY MOTTU

MARTIN LUTHER : (Euvres, publiées sous les auspices de I’Alliance
nationale des Eglises luthériennes de France et de la revue « Posi-
tions luthériennes ». Genéve, Labor et Fides.

Tome I, 1957, 308 pages, introductions et traductions de Pierre Jundt et
Jean Bosc. Ce volume renferme des ceuvres datant de 1517 4 1520, en parti-
culier le premier traité de sa main que Luther fit imprimer : son explication,
en langue populaire, des sept Psaumes de la pénitence. On remarquera combien
les problémes spirituels au milieu desquels Luther se débattait alors apparais-
sent dans son explication. Autre écrit en langue populaire : I"Explication du
Notre Pére, dans lequel il manifeste sa ferme volonté d’atteindre les simples
laics. Le Sermon sur les bonnes ceuvres est en fait un commentaire des Dix
Commandements, car, ainsi que Luther 1’écrit en conclusion, « puisque I’homme,
méme en négligeant tout le reste, trouve suffisamment d’emploi pour toutes
ses forces dans l'observation des commandements de Dieu... pourquoi donc
en recherche-t-il d’autres, qui ne lui sont ni nécessaires ni commandés ? » On
trouvera encore dans ce volume les théses de septembre et octobre 1517, le
Sermon sur l'indulgence et la grdce et les théses de Heidelberg.

Tome II, 1963, 285 pages, introductions et traductions d’A. Greiner et
R. Esnault. Ce volume 1II renferme quelques ceuvres relativement peu connues
chez nous et cependant du plus haut intérét. A part une exception, elles remon-
tent aux années 1521-1522. En Allemagne, la mélée religieuse est entrée dans
sa phase aigué. Luther est a la pointe du combat. Pourtant il reste calme et
fort : il a pris appui solide sur I'Ecriture, qu'’il traduit et commente. L’admi-
rable commentaire du Magnificat nous apprend de quelles certitudes il se nour-
rissait alors ; on découvre, reconnaissant, le respect et la délicatesse avec les-
quels le réformateur s’exprime au sujet de Marie ; mais ce commentaire a



256 BIBLIOGRAPHIE

aussi une visée pédagogique que l'on ne doit pas oublier : apprendre au jeune
prince Jean-Frédéric de Saxe les lignes directrices de la « politique » divine.
C’est aussi au travail biblique de Luther que 'on doit les deux ceuvres termi-
nant le volume : la préface au Nouveau Testament et la préface au psautier,
ol la pensée et la piété de Luther se découvrent si bien. Le Jugement de Martin
Luther sur les Veeux monastiques et le traité De la Vie conjugale appartiennent
par contre davantage aux ceuvres de circonstance. Du fond de sa retraite
de la Wartbourg, Luther observe avec inquiétude I’effet des idées réformatrices
sur les couvents, que moines et nonnes commencent a déserter. C'est avec
I'espoir d’agir sur ce mouvement, en le soumettant a la régle de I'Evangile,
que Luther exprime son avis sur la question des veeux. Quoi qu'on ait pu
en écrire, cet avis est négatif : les veeux sont un mensonge, un sacrilége, un
blasphéme ; il n’est pas exclu qu'on parvienne a leur donner un sens évangé-
lique ; mais, dans la regle, on doit en secouer la tyrannie, contraire a la volonté
de Dieu. Cette ceuvre est donc plus destructrice que constructive. On n’en
dira pas autant du traité De la Vie conjugale, né particulierement des visita-
tions de 1522, qui s’efforce de restaurer le vrai sens du mariage chrétien, déva-
lué, selon Luther, par I'exaltation du célibat monastique. Ce traité, qui se
lit avec profit a la suite du précédent, nous montre que Luther a fait le tour
maintenant de la question « mariage et célibat ».

Tome IV, 1960, 270 pages. Introductions et traductions de Fr. Guental.
Ce volume est une mosaique de dix ouvrages, trés différents quant aux sujets
abordés, datant des années 1523-1526. Certains traitent d’un point de théologie
biblique (Que Jésus-Christ est né Juif), d’ecclésiologie (Qu'une assemblée a le
drott et le pouvoir de juger toutes les doctrines) ou de liturgie (La messe en langue
allemande et 'ovdve du service divin). Les autres, par contre, nous révélent un
Luther engagé en plein dans les durs problémes du temps et s’efforcant de
faire prévaloir, pour chacun, une solution évangélique. Trois de ces ouvrages
concernent la guerre des paysans (Exhortation a la paix..., Contre les hordes
criminelles et pillavdes..., Une missive...). Les autres touchent la question de
l'autorité de I'Etat (De I'autorité tempovelle...), la nécessité d’ouvrir des écoles
(Aux magistrats...), le commerce et 1'usure (Du commerce et de U'usure) et
I’éternelle question du service militaire des chrétiens (Les soldals peuvent-ils
étve en état de grdce ?). C'est cette diversité méme qui donne au tome IV son
caractere attachant.

Tome V, 1958, 267 pages, introductions et traductions de Jean Carrére.
Ce volume renferme deux traités de trés inégale importance : le De servo arbitrio
voisine avec une sorte d’avis de droit (Si lon peut fuir devant la mort) donné
par Luther aux pasteurs de Breslau qui lui avaient demandé comment ils
devaient se comporter au milieu de 1'épidémie de peste ravageant leur ville.
Celui-ci offre surtout cette particularité que son manuscrit original est conservé
a la bibliothéque du Consistoire de Paris de I’Eglise luthérienne de France.
Quant au De servo arbitrio, c’est un des rares ouvrages de Luther dont on ait
eu déja, précédemment, une traduction frangaise. Il est intéressant de com-
parer la traduction de Denis de Rougemont (Je Sers, 1936) a celle de Jean
Carrére. La premiére est plus alerte, plus mordante, plus facile & lire, mais
aussi plus libre a I'égard du texte latin ; la seconde, si elle parait plus tor-
tueuse, est plus siire quant a la précision littérale. L’échantillon suivant suffira
a étayer nos dires: la ou Jean Carrere traduit: « Quel chrétien supporterait
que 'on méprise les affirmations théologiques ? Cela reviendrait, purement et
simplement, a nier en bloc la religion et la piété ou a affirmer que la religion,



BIBLIOGRAPHIE 257

la piété ou le dogme ne sont rien. Comment peux-tu donc affirmer : « Je n’aime
pas les affirmations » ; et comment cette attitude peut-elle t’agréer mieux que
I’attitude opposée ? », on lit sous la plume de Denis de Rougemont : « Quel
chrétien supporterait donc que l'on méprise ses convictions ? Ce serait nier
toute religion et toute piété, et toute espéce de dogme. C’est pourquoi je
m’étonne de te voir affirmer que tu n’aimes pas ceux qui affirment, et que tu
préféres la maniere des sceptiques. »

Tome VIII, 1959, 218 pages. Comme il fallait s’y attendre, nous décou-
vrons ici, dans la richesse de sa personne et la diversité des situations concrétes,
non pas d’abord un théologien et un homme d’Eglise, mais un homme, dans
la pleine acception du terme, ami, directeur d’ames ou conseiller théologique,
époux et peére. Mais, fort judicieusement, les éditeurs nous donnent aussi plu-
sieurs de ces lettres capitales grace auxquelles on comprend mieux certaines
des prises de position — parfois si déconcertantes — du réformateur. On reléve
avant tout, parmi les destinataires de ces 155 lettres, les noms des correspon-
dants de la premiére heure (Spalatin, Lang, Staupitz), des collégues de Luther
a Wittenberg (Mélanchthon, Amsdorf, Jonas) ou des pasteurs de 'extérieur
avec qui celui-ci entretenait des relations d’amitié (Link, Hausmann, Probst),
de divers grands personnages et, finalement, de la propre femme de Luther.

Tome IX, 1961, 371 pages. Incontestablement, ce volume est 'un des
plus importants de ceux déja parus. Il nous révéele le pasteur, s’adressant
par la prédication a ce peuple allemand qui lui était si cher. Toutes ces prédi-
cations méritaient de figurer ici. Mais on se doit cependant d’en signaler quel-
ques-unes : celles de I'Invocavit, si révélatrices de la fagon dont Luther conce-
vait la réformation de 1'Eglise ; celles qu’il prononga sur le chemin de Worms,
a Erfurt, en avril 1521, ou a Wittenberg et Eisleben, trés peu avant sa mort,
et dans lesquelles on remarque des touches si personnelles. Dans sa préface,
le traducteur (mais pourquoi cache-t-il son nom ?) nous invite a remarquer
combien ces prédications sont bibliques. Qu’il nous permette de ne pas étre
de son avis. Des prédications vraiment bibliques, il faut en chercher plutét
dans la Kirchenpostille. Ici, on trouve en premier lieu des prédications de
circonstances, dont certaines sont d’ailleurs de vrais traités. C'est souvent
l'actualité, plus que la Bible, qui fournit & Luther ses développements. Mais
on a ainsi un éventail vraiment trés large des sujets abordés par Luther dans
ses prédications. Signalons une inadvertance qui s’est glissée a la page 199:
ce n'est pas Frédéric le Sage, mais son frére Jean qui participa a la Dicte

d’Augsbourg. GEORGES BESSE.

MARTIN LUTHER : Von Advent bis Epiphanias. Evangelienpredigten
der Kirchenpostille, édité par H.H. Borcherdt et Georg Merz.
Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1960, 400 p.

L’édition munichoise des ceuvres de Luther en allemand a publié son qua-
triéme volume supplémentaire. Celui-ci groupe les prédications de la postille
ecclésiastique sur les textes des évangiles pour le temps de l'avent jusqu’a
I'épiphanie (Mat. 21:1-9; Luc 21:25-33; Mat. 11:2-10; Jean 1: 19-28;
Luc 2:1-14; Luc 2:15-20; Jean 1:1-14; Mat. 23: 34-39; Jean 21 :19-24;
Luc 2:33-40; Luc 2 :21; Mat. 2: 1-12 ;). — Ces prédications littéraires sont
précédées d’une introduction de Luther qui s’appelle ¢« Un petit enseignement
sur ce qu'il convient de chercher dans les évangiles », indiquant le Christ, don

17



258 BIBLIOGRAPHIE

de Dieu et exemple, comme le centre de 1'évangile. — Les éditeurs ont pris
soin de garder les particularités du style et de la langue de Luther. L’orthographe
et la ponctuation ont été corrigées ainsi que des termes devenus incompréhen-
sibles pour le lecteur contemporain. Des explications détaillées que 'on trouve
a la fin du livre, donnent en outre tous les renseignements théologiques, histo-
riques et linguistiques nécessaires pour la bonne compréhension du texte.
HartMUT LUCKE.

BERNHARD LOHSE : Monchtum und Reformation. Luthers Auseinander-
setzung mit dem Monchsideal des Mittelalters. Gottingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 1963, 379 p. Forschungen zur Kirchen-
und Dogmengeschichte, Band 12.

Cet ouvrage n’est pas un exposé de l'histoire du monachisme, mais de
I'histoire de l'idéal monastique. La position de Luther face a cet idéal est loin
d’étre suffisamment tirée au clair. Or, sans connaissance de la tradition monas-
tique dans laquelle a vécu Luther, son attitude reste parfaitement inintelligible.
Voila pourquoi 'auteur consacre la moitié de son ouvrage a l'étude de cette
question chez les Péres de I’Eglise et au Moyen Age. — Le Nouveau Testament
évoque la possibilité d'un renoncement total en vue du royaume de Dieu a
venir. Dans les cercles gnostiques, ’ascétisme devient un but en soi. Avec sa
synthése d’asceése et de mystique, Origéne a profondément influencé le mouve-
ment monastique en Orient. S. Jérome a transmis a 1’'Occident 1'idéal ascétique,
et notamment celui de la virginité. Il attribue aux veeux monacaux la valeur
d’un deuxiéme baptéme. S. Augustin accentue surtout l'idéal communautaire.
Chez Cassien, c’est 'obéissance qui est au centre de sa pensée. Le repentance
et 'humilité sont les traits essentiels de 1'idéal monacal au Moyen Age. D’autre
part on assiste a une accentuation du caractére méritoire des veeux et de la
vie monastique. Le droit ecclésiastique fixe définitivement la supériorité du
moine sur le laic. Ainsi on aboutit au 15¢ s. a identifier les vertus de la profes-
sion des veeux avec celles du sacrement de pénitence. La profession des veeux
confére non seulement le pardon de la « poena » mais également de la « culpa ».
L’unique théologien du Moyen Age qui ait critiqué le monachisme est Wyclif.
Cependant sa critique ne provient pas d’un approfondissement théologique
de l'idéal monacal, comme c’est le cas pour Luther, mais bien plutoét d’un
recours a l'autorité divine de 1’Ecriture en tant que loi supréme de I’Eglise. —

Nous retrouvons tous les traits de la tradition monastique chez Luther.
Mais dés son premier cours sur les Psaumes (1513-1515), L. enléve aux vertus
monacales leur caractére exclusif en les interprétant a partir du Nouveau Testa-
ment. Nulle part L. ne confére a la profession des veeux la valeur d’un deuxiéme
baptéme. Au contraire c’est le veeu baptismal qui devient le veeu décisif de
chaque chrétien. La vie monastique n’est rien d’autre que l’accomplissement
de ce veeu. A l'aide des catégories du jugement et de I'évangile, L. interpréte
le monachisme comme l'annihilation et le redressement de 1’homme par Dieu.
L’idéal d’humilité regoit une rectification analogue : elle n’est plus une vertu,
mais l’aboutissement en 1’homme du jugement que Dieu a prononcé sur lui en
Christ. « L’humilitas » devient « humiliatio ». Dans son cours sur l'épitre aux
Romains (1515-1516) Luther range les veeux du c6té de la loi. Seul celui qui ne
leur attribue aucune valeur pour la justification peut professer des veeux, et
ceci dans la liberté chrétienne. Ainsi Luther a enraciné I'idéal monastique dans



BIBLIOGRAPHIE 250

le baptéme et la justification. Cet approfondissement théologique lui permet
d’envisager la vie monastique de fagon positive jusqu’en 1521. Avec son traité
De votis monasticis Luther rompt définitivement avec la conception traditionnelle
des veeux, Il y a incompatibilité entre la liberté chrétienne et les veeux mona-
caux qui lient le moine a vie. Tout chrétien est libre de faire des veeux. Mais il
n’est pas libre d’anéantir la liberté qui lui a été donnée en Jésus-Christ par
des obligations qu'il s’inflige pour mériter son salut. La justification par la foi
« profanise » la religiosité monacale. Le chrétien est libre de se marier ou de rester
célibataire. Chacun de ces états lui permet ’accomplissement de son vceu bap-
tismal et aucun ne le sauve devant Dieu. — Cet ouvrage est écrit dans un style
sobre et clair. Des citations abondantes d’aprés 'original permettent au lecteur
un travail critique personnel. On saura apprécier ce rappel de la position de
Luther. Il nous fournit les criteres sous lesquels il convient d’envisager les

nouvelles manifestations du monachisme protestant.
HarTMUT LUCKE.

Hans WERNLE : Allegorie und Evlebnis ber Luther. Bern, Francke
Verlag, 1960, 115 Pp.

Sous le terme d’allégorie Wernle entend une connaissance affective, commu-
nautaire, pneumatique, symbolique, qui s’approche du jeu, de la musique et
surtout du réve. La femme-meére symbolise ce mode de connaissance. A ce prin-
cipe féminin, Wernle oppose 1« Erlebnis », terme par lequel il n’entend pas
I'expérience, mais le principe masculin, paternel, la raison, 1’action, la volonté.
Apres avoir épousé la mentalité allégorique, Luther 'aurait abandonnée au
moment ol il devient réformateur. Il n’arrive pourtant jamais a s’en affranchir
totalement. — Mais Wernle nous initie également a la psychanalyse. L’entrée
au cloitre c’est le refus du principe paternel. La doctrine de la réconciliation
signifie que le conflit entre le pére (Hans Luther) et le fils est liquidé. Le Christ,
symbole positif du Pere, s’opposerait au Pape (I’Antichrist), symbole négatif
du pére. Voici la métaphysique de Luther réduite a ses justes proportions ! —
Cette interprétation est peut-étre intéressante pour les hommes de lettres, mais

guére convaincante pour l'historien et le théologien.
HartMUT LUCKE.

KARIN BORNKAMM : Luthers Auslegungen des Galaterbriefes von 1519
und 1531 Ein Vergleich. Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1963,
404 p. Arbeiten zur Kirchengeschichte, 35.

La thése de cette dissertation (1959) est la suivante : I'unité théologique des
deux interprétations prévaut a tel point, que les différences doivent étre com-
prises non comme des contradictions, mais comme des développements consé-
quents d’éléments antérieurs. Tout en donnant une interprétation systématique,
B. prend soin de le faire a l'intérieur des unités exégétiques de 1'épitre. Ces
unités sont groupées autour de quatre thémes principaux : L’apostolat (chap. I
et V), la justification et I’ceuvre du Christ (chap. II), la tentation et les moyens
de la surmonter (chap. III), la loi et le probléme de la sanctification (chap. IV).
— Le trait dominant du commentaire de 1519 est son enracinement dans le
probléme herméneutique. L’emploi des notions augustiniennes « litera-spiritus »



260 BIBLIOGRAPHIE

marque l’ensemble de I’exposé. L’autorité de I’ap6tre dépend de la véracité de
sa prédication. Or celle-ci sans preuve extérieure se révéle comme vraie seulement
a celui qui I'écoute avec un entendement renouvelé. Luther décrit I’ceuvre du
Christ et la Justification comme un seul événement, présentes dans la prédication
et actualisées dans la compréhension spirituelle de 'auditeur. Quant a 1'éthique,
Luther oppose 'amour et la liberté chrétienne au légalisme. — Les différences
entre le commentaire de 1531 a la suite de celui de 1519 sont les suivantes :
la christologie y occupe une place plus grande qu’en 1519, Luther tient compte
davantage des dogmes et des formules conciliaires. Les catégories herméneu-
tiques ceédent le pas aux catégories christologiques. La justification est moins
un acte d’audition et de compréhension que l'incorporation de 'homme a
I’histoire du Christ. A cela s’ajoute une accentuation des éléments objectifs (la
doctrine, les sacrements, 1I’Eglise et les ministéres comme moyens de surmonter
les différentes formes de la tentation). En outre, Luther incorpore maintenant
tout le domaine de la vie séculiére dans son exposé de la loi. La création avec
ses ordres est le cadre de l'action chrétienne. — Ces différences ne sont pas des
contradictions. La théologie de Luther reste une théologie de la parole. La
réconciliation, conjointe a la justification dans l'action présente de Dieu,
pourrait étre décrite aussi bien en termes herméneutiques qu’'en termes
christologiques. La doctrine et les autres secours contre la tentation n’ont
d’efficacité que parce qu’elles sont une forme de la parole, regue dans I’audition
de la foi. Enfin, la liberté du chrétien en face de la création est une conséquence
directe de la justification. — L’intérét du livre pour le débat théologique alle-
mand est évident. Le lecteur francais éprouvera par contre quelques difficultés
a la lecture de cet ouvrage. Consulter I'index a titre d’orientation ne lui servira
qu’a peu de chose, car celui-ci est a tel point subdivisé en titres, sous-titres et
paragraphes, qu’il ne verra pas immédiatement la ligne directrice du livre. —
L’ouvrage, qui veut étre une comparaison, est en réalité une interprétation.
L’ceuvre de 1519 est interprétée a I'aide des catégories herméneutiques mises en
vogue par G. Ebeling, tandis que celle de 1531 est interprétée par 'auteur en se

référant surtout a la théologie scandinave.
Hart™MUT LUCKE.

ROBERT STUPPERICH : Der wunbekannte Melanchthon. Wirken wund
Denken des Praeceptor Germaniae 1n mneuer Sichi. Stuttgart,
W. Kohlhammer Verlag, 1961, 244 pages.

Melanchthon est un des réformateurs le moins connu et pourtant le plus
controversé. Le livre que R. Stupperich lui a consacré, évite les sentiers battus
et esquisse une image fort sympathique de Melanchthon sur la base de docu-
ments peu connus. On ne peut guére surestimer l'importance de cet homme,
humaniste et théologien, pour I'établissement des Eglises issues de la réforme.
— La deuxiéme moitié du livre contient une anthologie de textes peu connus de
Melanchthon en allemand. Parmi ces textes figurent notamment une prédica-
tion sur l'office des anges, I'épitre au landgrave Philippe de Hesse, et 1’oraison
funébre de Martin Luther. — Il est aujourd’hui a la mode de faire de Mélanch-
thon le bouc émissaire des faiblesses de la réformation. Ce livre apporte un

correctif nécessaire a ce préjugé.
HartMUuT LUCKE.



BIBLIOGRAPHIE 261

ROBERT STUPPERICH : Melanchthon. Berlin, Walter de Gruyter & Co.
1960, 139 p. Sammlung Géschen, Band 1100.

Nombreux sont les théologiens depuis Albrecht Ritschl qui voient en
Mélanchthon I'homme qui a faussé la théologie de Luther. La biographie de
R. Stupperich nous propose une image du théologien-humaniste 4 la fois plus
sympathique et pondérée. Sans cacher ses faiblesses en tant que diplomate et
représentant du protestantisme allemand, il montre ce qu’il y a de tragique
dans la vie de cet homme. Calomnié déja par ses contemporains, Mélanchthon
a cependant agi avec les plus pures intentions. Avec autant d’érudition que
d’intuition R. Stupperich décrit les multiples activités de Mélanchthon comme
philosophe et historien, pédagogue et théologien, réorganisateur des Eglises et

défenseur de la Réforme. Tisivis LocER,

RoOLF SCHAFER : Christologie und Sittlichkeit in Melanchthons friihen
Loci. Tubingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1961, 171 p. (Bei-
trage zur Historischen Theologie, 29).

La thése de Schifer peut se résumer de la facon suivante: & défaut de
lien organique entre sa christologie et 1'éthique, Mélanchthon est obligé de
combler cette lacune par le « tertius usus legis » et le recours 4 ’autorité formelle
des Ecritures. — La christologie de Mélanchthon se réduit a la doctrine de la
satisfaction et de I’expiation ; la sotériologie a la rémission des péchés et a 'apai-
sement de la conscience. Contrairement a Luther, Melanchthon ne sait rien du
Christ-Esprit qui habite le cceur du croyant pour le transformer a son image.
Le «propter Christum » remplace totalement le «in Christo». Sa notion du
Saint-Esprit est vide, car Mélanchthon sépare I’Esprit du Christ, et il ne sait
que faire du Jésus historique. Il lui manque I'exégése tropologique qui relie
si bien la christologie a la sotériologie chez Luther. Mélanchthon ne connait
méme pas la foi en Christ ou en Dieu ! Il croit aux promesses, 4 I'Evangile, a la
miséricorde divine, alors que pour Luther la foi est une union toujours plus
intime avec le Christ lui-méme. — Mélanchthon doit nécessairement suppléer
a ces lacunes par une acccentuation de 'autorité formelle des Ecritures et de la
loi (tertius usus legis) comme mobile de 'action du chrétien. Il prépare ainsi le
terrain pour le formalisme, l'intellectualisme et le biblicisme positiviste de
I'orthodoxie. — Les quelques paroles positives que 'auteur trouve a 1'égard de
Mélanchthon donnent, aprés une critique aussi radicale, plutét l'impression
d’ironie. Aussi, Schifer doit-il s’attendre a une réplique sévére de la part des
défenseurs de Mélanchthon qui l’accuseront sans doute d’avoir simplifié le

probléme. HarTMUT LUCKE.

Der linke Fliigel der Reformation. Glaubenszeugnisse der Tdiufer,
Spiritualisten, Schwirmer und Awtitrinitarier. Herausgegeben von
Heinold Fast. Bremen, Carl Schiinemann Verlag, 1962, XXXV +
432 p. Klassiker des Protestantismus, Band IV. Sammlung
Dieterich.

On se plongera avec intérét et profit dans cette anthologie des dissidents de
la Réformation. Ce livre est le quatriéme d’'une collection — unique en son
genre, je crois — qui se propose de faire lire dans le texte, un texte modernisé,



262 BIBLIOGRAPHIE

les principaux représentants de la tradition protestante. Il se compose de
quatre parties, en tout vingt-six auteurs du XVIe siécle, connus ou moins
connus. Pour chaque auteur, on a choisi une, éventuellement deux ou trois
pieces, d’entre les plus caractéristiques. Certaines piéces sont abrégées. — Un
survol de ces 400 et quelques pages ne permettra probablement pas d’apercevoir
I'unité de ces différents textes. Et c’est vrai qu’ils révelent d’abord la trés
grande diversité d’opinions qui caractérisait les dissidents de la Réformation.
Dans certains cas, il ne sufit méme pas de parler de diversité. Par exemple,
c’est une véritable guerre que se livrent les anabaptistes et les spiritualistes,
par l'intermédiaire de Dirk Philips et Sébastien Franck, sur la question des
« cérémonies ». — Mais nul doute que ce volume révele au lecteur, non seule-
ment la diversité, mais aussi bien des convergences entre les dissidents du
XVIe siécle, ne serait-ce que dans leur position a 1'égard de la Réformation,
a qui ils reprochent tous de ne pas étre allée assez loin. Et méme si, comme les
spiritualistes, on prétend I'Eglise tellement corrompue qu’'on croit sa guérison
impossible, on affirme savoir, mieux que Luther et mieux que le pape, en quoi
consiste la véritable Eglise. En dehors du probleme de I’Eglise (et du baptéme !),
I'un des plus débattus est celui des sources de la Révélation. Le probléme trini-
taire n’est abordé que dans la quatriéme partie. Les piéces de nature historique
ou autobiographique, de méme que les réflexions sur le martyre, sont assez
fréquentes. Relevons encore quelques ceuvres « engagées » : des traités ou prédi-
cations qui, comme ceux de Rothmann et Miintzer, nous plongent en plein dans
les vicissitudes de la grande tourmente religieuse. — Il n’en reste pas moins que,
d’un groupe a l'autre, et méme d’un auteur a ’autre, le climat est bien différent.
Suivant qu’on se propose, comme les anabaptistes, de restaurer la véritable
Eglise ou que, comme les spiritualistes, on croit cette restauration impossible,
il est bien évident qu’on s’intéressera avant tout a la discipline ecclésiastique,
ou alors a la vie intérieure. Grice a cette anthologie, ces différences de climat
apparaissent nettement. — Bref, ce livre a le trés grand avantage de mettre a
la disposition du public des textes souvent importants, toujours intéressants,
mais peu connus et généralement peu accessibles, grace auxquels on pourra
obtenir une vue plus compléte et plus exacte du mouvement de la Réformation,

principalement en Allemagne. GrorcEs Brese.

ANDRE DEROD : Saint Charles Borromée, Cardinal réformateur, Docteur
de la Pastorale (1538-1584). Paris, Editions Saint-Paul, 1963, 514 p.

Ce beau et fort volume, illustré de quelques documents hors texte tres
suggestifs (portraits, masque mortuaire, spécimens d’écriture, tableaux histo-
riques) est destiné au grand public qui trouvera la un récit édifiant, circonstancié,
solidement documenté, faisant revivre 'une des plus grandes figures du catho-
licisme. Saint Charles Borromée, archevéque de Milan, est le héros par excellence
du redressement de I’Eglise romaine face a la révolution religieuse du XVIe siécle.
Cheville ouvriére du concile de Trente dans sa derniére période, il en a assuré
la stricte observance dans son vaste archidiocése, donnant lui-méme I’exemple
du pasteur irréprochable par la résidence, par la prédication, par l'esprit de
pauvreté et de service, par son courage lors de la peste de 1570, par son austérité
personnelle et par la discipline qu’il réussit a imposer a son clergé malgré
toutes les résistances. Dans les synodes provinciaux dont 1'usage s’était perdu,
il fit prévaloir et mettre en ceuvre les décrets réformateurs du concile de Trente,



BIBLIOGRAPHIE 263

si bien que les Actes de I’Eglise de Milan ont servi dés lors de modéle a tous
les prélats qui s’efforcérent de supprimer les abus et les vices de 1’Eglise pour
lui redonner sa vigueur et sa dignité. Saint Frangois de Sales notamment
invoquera sans cesse son exemple et son autorité, I'appelant «le miroir de
I'ordre pastoral». — Signe des temps: le népotisme qui avait joué un réle
si néfaste dans I’Eglise devient ici bénéfique. Neveu du cardinal De Medici,
qui devint pape sous le nom de Pie VI, « une avalanche de charges et d’honneurs
se déversa sur Charles » alors qu’il n’avait que 21 ans et n’était pas encore
prétre : il fut nommé par son oncle protonotaire et référendaire de la signature
apostolique, secrétaire d’Etat, archevéque de Milan, protecteur des Cantons
suisses, du Portugal, des Pays-Bas et de divers ordres religieux, Cardinal enfin !
Ses bénéfices étaient énormes et son train de vie royal ; cent cinquante domes-
tiques a son service, vingt palefreniers pour I’entretien de ses écuries, tous
vétus de velours noir de la téte aux pieds... le plus beau carrosse et les plus
belles cavales que l'on pit admirer a Rome ; banquets, réceptions fastueuses,
parties de chasse... le plus grand train de vie d’un prince de la Renaissance ! —
C’est alors que le miracle de la grice s’accomplit, que le sentiment de sa respon-
sabilité prévaut sur tous ses privileges. A 23 ans, préparé par les jésuites, il
entre dans la prétrise, il célébre sa premiére messe, il est emporté par la vague
de réveil religieux qui se manifeste a Rome notamment avec Philippe Néri.
« Je dois étre disposé, dit-il alors, a verser mon sang pour la gloire de Dieu
et 'exaltation de la Sainte Eglise. » Il réduit son train de vie, jusqu’a la pau-
vreté personnelle. Il s’applique a lui-méme et impose autour de lui une disci-
pline de fer. Sa vie exténuée par les austérités s’achéve prématurément, mais
sous l'auréole de la sainteté. Il n’a pas laissé de livres comparables a ceux de
Bellarmin ou de Francois de Sales, brillants humanistes et écrivains de premier
rang, mais son ceuvre puissante est inscrite dans les 4mes et dans les institutions.
— A T’heure de Vatican II, saint Charles est invoqué comme un grand exemple
par Jean XXIII et par Paul VI qui fut, lui aussi, cardinal archevéque de Milan.

Victor BARONI.

JaMEs BRODRICK, S. J.: Robert Bellarmin, I’humaniste et le saint.
Traduit de I’ anglals par J. Boulangé. Bruges Desclée De Brouwer,
1963, 347 p- Museum Lessianum, Section historique, n° 1q.

Le concile Vatican II a donné un regain d’actualité aux champions de la
Contre-Réforme qui défendirent apres le concile de Trente, il y a quatre cents ans,
les principes fondamentaux de 1’Eglise romaine face a la Renaissance et au
protestantisme. Parmi ces champions, le plus fort, auquel Jean XXIII a rendu
un éclatant hommage, est 1I’'Italien Bellarmin, 1542-1621, ’auteur des fameuses
Controverses dont les trois gros volumes constituent un véritable arsenal
apologétique. Francgois de Sales travaillant a reconquérir le Chablais les avait
toujours sous la main. « Durant cinq ans en Chablais, dit-il, j’ai préché sans autres
livres que la Bible et ceux du grand Bellarmin. » Quoi qu’en disent ceux qui
de nos jours atténuent les angles du catholicisme, cet ouvrage reste classique.
Sa valeur (sinon sa vérité) est incontestable. Le style est remarquable de logique
et de clarté. Avant de réfuter les doctrines des Réformateurs, Bellarmin les
expose avec une telle objectivité que ses coreligionnaires lui ont parfois reproché
de répandre I'hérésie si bien que le fougueux pape Sixte Quint fit inscrire pour
un temps les Controverses a 1'Index des livres prohibés. L’ouvrage était le



264 BIBLIOGRAPHIE

fruit d’un retentissant enseignement commencé a Louvain et poursuivi a
Rome par le brillant professeur, a ce fameux Collége romain, oii des défenseurs
de la foi catholique, accourus de tous pays, venaient fourbir leurs armes. — Mais
Robert Bellarmin est plus qu’un controversiste de génie. Sa personnalité et
ses ceuvres dépassent le cadre des luttes confessionnelles. C’est ce que nous
rappelle, avec une pointe d’humour, le P. Brodrick, qui, dans la ferveur de sa
jeunesse, avait publié, il y a trente ans, un énorme ouvrage encombré d’éru-
dition et de références ; ici, il ne dit que 1'essentiel et le met 4 la portée de tous.
On le verra pasteur fidéle pendant les années ou le pape l'a fait archevéque
de Capoue (peut-étre pour I'éloigner quelque temps de Rome). Elevé a la dignité
de cardinal, il faillit devenir pape, tout comme son fidéle ami Baronius, de
I’Oratoire ; a tous deux, la dignité supréme inspirait une véritable épouvante.
On suivra les subtiles discussions que Bellarmin soutint avec d’autres théologiens
catholiques sur le difficile probléme de la grice, et sur le pouvoir spirituel et
temporel de 1'Eglise ol il s’oppose aux gallicans et surtout a Jacques Ier d’An-
gleterre, et sur les problémes scientifiques ot le théologien traditionaliste tient
téte au génial Galilée, plusieurs années avant le procés. Et I'on entrera dans
I'intimité de son Ame par les lettres qu’il adressait & de nombreux correspon-
dants et par quelques traités ascétiques et mystiques, notamment le « Gémisse-
ment de la Colombe » qui plaisait fort & Frangois de Sales. On trouvera peut-étre
que l'aimable biographe accentue a l'excés le style hagiographique quand il
raconte avec force détails la derniére maladie du grand prélat et I’extraordinaire,
I'indiscréte ferveur du clergé et de la foule autour de son lit de mort et de son
cadavre. — L’autorité doctrinale et la sainteté de Bellarmin ont été confir-
mées, tardivement mais avec éclat, par Pie XI qui 1'a béatifié en 1923, cano-
nisé en 1930 et, supréme honneur !, proclamé Docteur de I’Eglise en 193I.
VicTor BARONI

GEORGE-H. TAVARD : Ecriture ou Eglise ? La crise de la Réforme. Tra-
duit de I'anglais par C. Tunmer, O.P. Paris, Les Editions du Cerf,
1963, 359 p. Unam Sanctam, 42.

Ce que le P. Tavard appelle la crise de la Réforme a consisté dans la rup-
ture du rapport classique entre Ecriture et Eglise. Jusqu'au XIIIe siécle, ce
rapport avait été con¢u comme une inclusion mutuelle. Les réformateurs ont
eu, aux yeux de l'auteur, le tort d’opposer par contre 1’Ecriture a I'’Eglise.
Mais — et c’est en cela que le livre représente un réel effort de compréhension
a l'égard de la Réforme — la synthése Ecriture-Eglise fut ébranlée au sein
méme de 1’Eglise catholique, deés la fin du XIIIe siécle, en particulier par les
nominalistes et les canonistes. Et méme au cours de leurs premiéres joutes
contre les réformateurs, les théologiens catholiques ne surent pas la reconstituer,
la majorité d’entre eux se tenant a la théorie de deux sources de la Révélation
(quelques exceptions remarquables, comme Schatzgeyer). D’ailleurs, malgré le
décret de compromis promulgué au Concile de Trente, la théorie des deux sources
continua encore longtemps de dominer chez les catholiques. Par contre, les
théologiens anglicans du XVIe siécle eurent le mérite de maintenir, dans les
grandes lignes, la doctrine classique. L’effort de l'auteur a donc consisté a
interpréter les réformateurs en fonction des siécles de pensée théologique qui
les avaient précédés et a étudier les répercussions de la Réforme sur la concep-
tion catholique des rapports Ecriture-Eglise. Dans ces conditions, les réfor-
mateurs devaient étre étudiés de fagon relativement bréve. Cela n’a-t-il pas



BIBLIOGRAPHIE 265

facilité certaines simplifications ? Et puis, l'inclusion mutuelle de 1'Ecriture et
de I'Eglise, affirmée également par les Peéres et les minoritaires du Concile de
Trente, a-t-elle signifié réellement la méme chose pour les uns et les autres ?
Malgré cela, on s’incline devant la probité et I’érudition dont I'auteur a fait
preuve et on ne peut que souhaiter, comme lui, que son livre contribue a une
meilleure compréhension mutuelle entre catholiques et protestants.

GEORGES BESSE.

Reformatorische Verkiindigung und Lebensordnung. Herausgegeben
von Robert Stupperich. Bremen, Carl Schiinemann Verlag, 1963,
LI + 434 p. Klassiker des Protestantismus, Band III.

La collection Dieterich, dans laquelle ce volume est publié, n’est pas une

A

collection spécialisée. Y figurent presque cOte a cOte 'Iliade et les contes
d’E. Poé, Tacite et les réformateurs. Dans cet ouvrage, qui vise a atteindre
tout homme cultivé, on trouvera donc : un allemand modernisé, presque pas
d’annotation, une bibliographie limitée & l’essentiel. Chaque texte est ouvert
par une bréve introduction. Le titre général indique la préoccupation qui a
présidé a la formation de cette anthologie: faire connaitre 1'éthique de la
Réforme. Mais il faut préciser : la faire connaitre a partir des réformateurs de
second plan, qui ont eu précisément pour tiche de faire passer dans la réalité
de I’Eglise ’enseignement de leurs maitres. Tous les textes qui sont cités (excep-
tion faite des Loci de Mélanchthon) le sont in extenso (dix-huit auteurs, vingt-
quatre textes différents). R. Stupperich les a répartis en quatre groupes, sui-
vant leur provenance géographique : 1° les collaborateurs de Luther a Witten-
berg ; 2° les réformateurs de la Haute et de la Basse-Allemagne ; 3° Stras-
bourg ; 4° la Suisse allemande. Si I'ouvrage nous fait I'impression de manquer
d’unité, c’est probablement & ce plan qu’il le doit ; un plan par matiéres elit
peut-étre mieux convenu. Quoi qu’il en soit, 'avantage de cette anthologie
demeure : mettre entre nos mains un éventail (nécessairement incomplet) de
textes souvent peu accessibles, émanant de personnalités souvent méconnues
(dont quelques laics), nous montrant comment on s’y prit pour reconstituer
I'’Eglise a partir des messages d’'un Luther ou d’un Zwingli.

GEORGES BESSE.

THOMAS PLATTER : Autobiographie. Paris, Armand Colin, 1964, 144 p.
Cahiers des Annales, 22.

Des ceuvres de Th. Platter (env. 1499-1582) et de ses fils, seule cette Auto-
biographie a fait, jusqu'a ce jour, l'objet d’une édition savante (par Alfred
Hartmann, Bale, 1944). La présente traduction frangaise est la premiére a avoir
été établie d’aprés 1'édition savante. On est donc surpris que la traductrice
n’ait puisé que si parcimonieusement dans ’abondante annotation de 1’édition
allemande : elle n’a pas facilité autant qu’elle I'aurait voulu l'accés de cette
ceuvre au public francais. Mais, cette réserve faite, on ne peut que se réjouir
de pouvoir disposer maintenant d’une solide traduction de !’Autobiographie.
Ces quelque 120 pages constituent en effet un document saisissant sur I’ascen-
sion sociale de ce petit chevrier valaisan devenu imprimeur, puis maitre d’école



266 BIBLIOGRAPHIE

a Bale. Evidemment, ce n’est pas de la grande histoire. Th. Platter n’a pas, en
général, la hauteur de vue qui lui permettrait de quitter le terrain de I'anecdote.
Il n’empéche que, faite comme elle est, cette Autobiographie nous permet cepen-
dant de pénétrer en plein parmi les gens du XVIe siécle, en particulier dans le
petit peuple dont les us et coutumes nous sont décrits avec beaucoup de cou-

leur. GEORGES BESSE.

J.-V. PoLLET : Martin Bucer, études sur la Correspondance, tome Ier,
Paris, Presses Universitaires de France, 1958, X1 + 356 p.

Le P. Pollet a entrepris depuis plusieurs années des recherches sur le réfor-
mateur de Strasbourg. Le présent volume est le premier témoin de ce travail de
longue haleine. Quarante-sept lettres et documents y sont présentés, dont bon
nombre sont publiés pour la premiére fois, d’autres y sont éditées d’apres des
copies inconnues des éditeurs précédents. Un second volume examinera ces
documents. Ces textes embrassent 'activité a 'extérieur de Bucer, son ceuvre
strasbourgeoise ayant été écartée de ce volume. Une introduction générale
donne une vue d’ensemble de sa carriére et marque les rapports entre les divers
textes, dont chacun est replacé dans son contexte grice a des introductions
partielles. D’importantes notes en facilitent la lecture et la compréhension.
Des tables et des index en permettent la consultation rapide. Historiens de la
Réforme et spécialistes de Bucer se réjouiront d’'y trouver la confession de foi
présentée par Bucer & l'assemblée de Schweinfurt (1532), I'article XVIII de la
« Tétrapolitaine » relatif a la Céne, le fragment du dernier traité de Bucer en
réponse aux théses de Jean Laski sur I'eucharistie. Si le P. Pollet n’adhére pas
a la doctrine de Bucer, il fait preuve cependant d’objective impartialité et de
compréhensive sympathie a son égard ; il met en lumiére ses intentions avec un
rare bonheur, comme l'attestent son introduction et ses notes.

Orivier FaTIo.

Correspondance de Théodore de Beéze, recueillie par Hippolyte Aubert,
publiée par Henri Meylan et Alain Dufour. Tome III (1559-1561).
Genéve, Librairie Droz, 1963, 304 p.

L’édition de la correspondance de Béze est une ceuvre scientifique de tout
premier ordre. Aprés les deux premiers volumes, nous avons maintenant le
troisiéme contenant les lettres de 1559 a 1561. Les principes d’édition de cette
grande entreprise sont modernes, sans étre toutefois incontestables. On peut
se demander par exemple s’il faut réduire ’orthographe latine de 1’époque de
la Réforme a I'état classique, cela au nom de principes de la philologie clas-
sique. Il s’agit des e = ae et de la graphie u-v. Le latin du XVIe siécle exprime
la métamorphose d’une langue encore vivante. A son étape historique, une
édition, qui a aussi un rble & jouer en matiére d’histoire de la langue, doit
s’efforcer de reproduire fidélement les lettres de l'original. — Malgré cette
objection, le texte est présenté de facon exemplaire et pourrait servir de modéle
a l’édition d’autres lettres. La disposition est claire et aérée. Les références
aux sources avec les indications, d’ailleurs complétes et siires, se trouvent en
téte des lettres, ce qui est juste. Les sommaires, comprenant tous les faits
importants et qui se trouvent au-dessus du texte, sont devenus indispensables



BIBLIOGRAPHIE 267

a une édition moderne par égard aux lecteurs pressés. Sur ce point, la corres-
pondance de Beéze est exemplaire, parce qu’il est nécessaire, dans un corpus
si volumineux, de faciliter par un sommaire la recherche de tel ou tel passage.
Les textes sont reproduits — abstraction faite de l’objection mentionnée ci-
dessus — de fagon a épargner au chercheur la consultation de l'original. Par
1a le but de I'édition est atteint. Le commentaire est complet, il est un modele
d’exactitude historique et théologique. Chaque lettre commence sur une nou-
velle page, ce qui non seulement rend la consultation trés aisée, mais fait
honneur a la générosité de l'éditeur. — Les matériaux ont été, autant que
j’ai pu voir, retrouvés au complet, & une exception prés. Entre les numéros 149
et 150 manque le récit de la mort du roi Henri II en juillet 1559, écrit par
Béze. L’autographe jusqu’alors inconnu se trouve a la Bibliothéque centrale
de Zurich, Msc. I 59, page 245. Il est douteux qu’il s’agisse d'une lettre, le
destinataire n’étant pas indiqué. Peut-étre était-ce seulement une annexe.
Néanmoins elle aurait da figurer dans ce volume, vu que 1’édition publie dans
les « Pieces annexes» aussi des textes concernant la correspondance. — Les
réserves exprimées n'empéchent pas de constater que 1’édition de la corres-
pondance de Béze est la plus moderne que nous ayons actuellement concernant
I’histoire ecclésiastique. — Les éditeurs méritent notre gratitude pour ce qu’ils
ont fait et notre confiance pour les volumes a venir qu’historiens et théologiens

attendent avec joie et impatience.
JoacHIM STAEDTKE.

Registres de la Compagnie des pasteurs de Genéve au temps de Calvin,
publiés sous la direction des Archives d’Etat de Genéve par
R. M. KingDpoM et J.-F. BERGIER. Tome premier, 1546-1563, par
JEAN-FrRANCOIS BERGIER. Délibérations de la Compagnie, Ordon-
nances ecclésiastiques, Procés de Jéréme Bolsec. Genéve, Librairie
Droz, 1964, XIV, 183 p., Volume LV des Travaux d’Humanisme
et Renaissance.

Nous renvoyons a la notice bibliographique signalant le tome II de cette
importante publication, notice parue a la page 166 du fascicule III, année 1964,
de cette Revue. Le tome premier est d’un intérét aussi grand que le tome II ;
les procés-verbaux des séances de la Compagnie nous renseignent sur les mul-
tiples soucis de I'Eglise de Genéve : affaires matrimoniales, discipline ecclé-
siastique, mutations pastorales, examens de candidats au ministére, discussion
avec le Conseil qui voudrait répartir sur cing pasteurs la charge de six, recom-
mandations personnelles. Ce qui donne a ce volume une valeur exceptionnelle,
c’est qu’il contient: le texte définitif des Ordonnances ecclésiastiques (des notes
et une typographie diversifiée permettent de le comparer au projet primitif
paru dans les Calv. Op.); le Consensus tigurinus, le procés-verbal détaillé
de la controverse avec Jérome Bolsec sur la prédestination et les délibérations
de la Compagnie touchant cette affaire. Le secrétaire a joint a son registre
un certain nombre de minutes de lettres ou de lettres adressées par, ou a la
Compagnie ; la plupart de ces lettres ont été déja publiées dans les Calv. Op.,
d’autres sont inédites, dont une émouvante missive des cinq étudiants prison-

niers a Lyon en 1552.
RoOBERT CENTLIVRES.



THEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE

268 BIBLIOGRAPHIE

HANNELORE JAHR : Studien zur Uberlieferungsgeschichte der Confes-
ston de foi von 1559 (= Beitrdge zur Geschichte und Lehve der

Reformaierten Kirche, Bd. XVI). Neukirchen, Neukirchener Verlag
des Erz1ehungsvere1ns 1964, 164 p.

Ce volume est un sous-produit a la fois érudit et passionnant de recherches
faites en vue d’une grande édition critique des livres symboliques réformés.
Aprés avoir brievement raconté la genése de la Confession (d’aprés J. Pannier :
Les origines de la confession de foi, etc., Paris 1936) et comparé ses deux versions
genevoise et parisienne, Mlle Jahr montre que ce texte a été trés té6t imprimé
ensemble avec d'autres documents. Tandis que dans le luthéranisme Bible,
recueil de cantiques, Confession d’Augsbourg et catéchisme sont publiés sépa-
rément, la Confession de foi, comme le Catéchisme de Genéve de 1542 sont le plus
souvent édités ensemble avec le Psautier, alors méme que celui-ci est encore
incomplet. La forme des priéres, elle aussi, fait partie de ce recueil qui a son tour
devient appendice a la Bible, le tout formant un « Kirchenbuch » (p. 58) le plus
souvent de format moyen ou petit, c’est-a-dire un livre unique renfermant
toute la lex credendi et la lex orandi du fidéle individuel comme de 1’Eglise.
Si ce phénomeéne ne possede pas de paralléle dans d’autres domaines du pro-
testantisme contemporain, il a néanmoins des antécédents médiévaux : psau-
tiers extraits des bréviaires et « Bibles historiales » a 1'usage des fidéles. La
deuxiéme partie du livre est formé par une bibliographie de 219 éditions du
Catéchisme, de la Confession de foi, de la Bible et des autres documents connexes,
dont les titres sont reproduits in extenso. A chaque titre s’ajoute une descrip-
tion et une liste des principales bibliothéques détentrices. Cette bibliographie
ne prouve pas seulement la thése de 'auteur : elle forme un répertoire précieux
que consulteront les historiens qui de cette premiére recherche sur le « Sitz im
Leben » (p. 15) de la Confession de for pourront partir pour aller a la découverte
de I'influence que dogme et liturgie ont exercée sur la piété et la pratique reli-

gieuse protestantes du XVIe siécle. PIERRE FRAENKEL.

RaUL EcHAURI: El Ser en la filosofia de Heidegger. Instituto de
Filosofia, Universidad nacional del Litoral. Facultad de Filo-
soffa y Letras, Rosario (Argentine), 1904, 175 p.

C’est en tant que thomiste que M. Echauri s’attaque au probléme de 1’étre
chez Heidegger, probléme délicat et ardu s’il en est. Il envisage successive-
ment l'aspect métaphysique de la question, puis la manifestation de l'étre,
et enfin I'essence de l'étre. C'est surtout dans ce dernier chapitre qu’il met
en parallele Heidegger et Thomas d’Aquin. Le résultat de cette étude est
une illustration réciproque des deux penseurs, I'un par l'autre, et qui aboutit
a cette conclusion : « Nos espoirs intellectuels seraient comblés si le philosophe
allemand prenait contact avec la conception de I'étre propre a saint Thomas. »

J.-P. BoreL.

GEORGES GUSDORF : L’'Université en question. Paris, Payot, 1964,
222 D.

«On demande un milliardaire ! » C’est sur ces mots que se termine ce
manifeste violent, dont l'auteur reconnait qu’il fera scandale. Pourquoi tant



BIBLIOGRAPHIE 269

d’argent ? Pour « réinventer l'université ». Car, ici, tout est a refaire. L’uni-
versité, dont le nom vénérable signifie totalité corporative, association libre
de facultés interdépendantes, ensemble organique et structuré, s’est dénaturée
au point de n’étre plus aujourd’hui, en France, qu'une sorte de « Prisunic
culturel & cent mille places» une «distribution de soupe populaire» ou le
paternalisme professoral répond a l'infantilisme estudiantin. Le pouvoir central
a capitulé depuis longtemps sous l'oppression gouvernementale : le recteur,
jadis magnificus, n'est plus qu'un agent de I’Etat. Les facultés se sont séparées
en unités jalouses, qui s’ignorent ou se méprisent les unes les autres, les biblio-
théques ne cessent de se disséminer selon les spécialités qui les réclament pour
elles seules. En un mot, 'université n’est plus qu’'un corps décapité, démembré,
d’ou toute cohésion interdisciplinaire et communautaire a disparu. — Le grand
coupable ? Napoléon, dont la réforme a réglementé, d’'une maniere peut-étre
irréparable, 1’enseignement supérieur sous la forme d’un monopole d'Etat et
dans une intention purement utilitaire. Les conséquences de cet asservissement
ne se sont pas fait attendre : elles sévissent un peu partout, mais surtout au
cceur de la France, dans le «cancer parisien ». — Comment réagir ? On se
gorge de grands mots : démocratisation des études, présalaire... Méfions-nous
de ces images d’Epinal. Tournons-nous plutdt vers certaines universités d’Alle-
magne ou d’Angleterre (l'auteur ne mentionne pas la Suisse, qui aurait peut-
étre mérité cette référence), efforcons-nous de restituer a 1'alma maler son
caractere originel d’ensemble solidaire et numériquement limité, son statut
d’autogestion, rendons aux professeurs le droit de fixer eux-mémes leur pro-
gramme. Comprenons, en un mot, que la question ne reléve pas de la quan-

tité, mais de la qualité. — C’est ici qu’intervient le milliardaire, c’est-a-dire
I'initiative privée, qui pourrait lancer le projet d’une université indépen-
dante et communautaire, centrée sur 'homme. — Un tel ouvrage tient a la

fois de la polémique et de la démonstration. Il fut écrit d’un seul jet sans doute,
et les redites y sont nombreuses, parfois génantes. Il se fonde toutefois sur
une information solide, ot I'histoire des idées et de l'institution universitaire
tient une grande place. En dépit de sa forme paradoxale ou gouailleuse, ce
réquisitoire, que dis-je, ce cri d’alarme mérite d’étre pris au sérieux.

RENE SCHAERER.

GusTAvV SIEWERTH : Grundfragen der Philosophie im Horizont der
Seinsdifferenz (Thomas von Aquin im Gesprich mit Duns Scotus,
Francisco Suarez, Immanuel Kant, Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Wilhelm Dilthey, Martin Heidegger). Diisseldorf, Schwann,

1963, 300 Pp.

A l'exception de sa piéce centrale, Die Differenz von Sein und Seiend, cet
ouvrage est un recueil d’articles déja publiés. Pour l'auteur, le retour a 1'onto-
logie thomiste s’impose de nos jours, et il nécessite un vigoureux recul par
rapport aux auteurs indiqués en sous-titre. Le découpage historique est déli-
bérément unilatéral : de Hegel, on ne discute que la logique, mais non la Phéno-
ménologie ; on critique la sobriété kantienne, mais non la sobriété husserlienne ;
on prend Dilthey a son propre piége en présentant son historicisme comme un
oubli de I’Etre, habituel en son temps ; et dans Heidegger, on néglige Sein und
Zeit comme une simple introduction aux ouvrages ultérieurs. Ce découpage
permet la mise en relief de la pensée de I'Etre en tant qu’Etre chez saint Thomas.



270 BIBLIOGRAPHIE

Le vrai et le bien sont identiques a I’Etre, de sorte que, comme chez Heidegger,
c’est par son étre que I'étant se révele. C’est & Duns Scot et a Suarez qu'il faut,
selon l'auteur, rattacher l’essentialisme, qu’on doit abandonner, tant il est
vrai que la philosophie reste braquée sur les essences, organisées en corps de
doctrine, aussi longtemps que 1'événement de la Révélation (chrétienne) ne
donne pas accés a la saisie de 'Etre méme et, par 13, a celle de la différence
entre I'étre et 1'étant. P.-A. STUCKL

JACQUES SARANO : La doulewr. Paris, L'Epi, 1965, 322 p. Lettre-
préface du R.P. Pierre Ganne.

Médecin, philosophe et croyant, l'auteur aborde son sujet sous ces trois
aspects successivement. Disons d’emblée que c’est au médecin que, de loin,
nous accordons la préférence. Réagissant contre certains préjugés qui assi-
milent la douleur a la perception d’un objet et tendent a conclure qu’on ne
devrait pas souffrir quand on a tout pour étre heureux, M. Sarano déclare
fortement : on souffre quand on souffre. La douleur ne pose pas de probléme,
elle est le probléme : souffrir, c’est refuser de souffrir. Mais pourquoi souffrons-
nous ? La douleur est-elle fonction de la vie ou accident de la vie ? Constatons
d’abord que, si elle nous avertit d’un péril, elle le fait trés mal : elle est presque
toujours sans commune mesure avec le danger couru et, se retournant contre
celui qu’elle est censée servir, elle constitue elle-méme le vrai danger : elle est
un mal plutdét qu’'un signe, un non plutdt qu'un oui. Elle aggrave souvent le
désordre qu’elle prétend signaler et s’affirme comme la plus redoutable des
maladies. Détraquement, déroute, promesse non tenue, antinature, antivie,
telle apparait la douleur, qu’elle soit physique ou morale. On ne saurait donc
Ia justifier sur le plan physiologique, psychologique ou moral. Force est de
hasarder une hypothése métaphysique, en interrogeant le sens de la création.
Sous ce rapport, la douleur manifeste I'inégalité de notre moi a son étre. Elle
nous rappelle que 'homme n’est pas la mesure de toutes choses ; elle nous
invite & nous unir pour lutter contre elle : « On souffre moins quand on n’est
pas seul » ; elle nous engage en outre a espérer, car I’espérance n’aurait aucune
signification sans elle. « Elle est peut-étre le signe qu'il faut mourir a soi pour
s'unir a la Création. » Elle est une question terrible que Dieu pose a notre
liberté. — Il est regrettable que des idées aussi saines et aussi justes soient
noyées dans un véritable flot verbal. En cinquante pages, 'auteur aurait mieux

dit ce qu’il avait a dire. Rutit S,

JEAN DAujAT : Psychologie contemporaine et pensée chrétienne.
Préface du Dr P. Chauchard. Tournai, Desclée et Cle, 1962, 335 p.

Saint Thomas contenait-il déja toute la psychologie contemporaine, et la
psychologie chrétienne trouve-t-elle sa pleine orientation et son plein sens dans
la doctrine du Docteur angélique ?

C’est une interrogation que nous formulons! Pour l'auteur elle est
résolue positivement, et ce qu’'il va s’efforcer de découvrir, aprés avoir
posé un certain nombre de prémices, c’est une harmonie entre les acqui-
sitions de la science contemporaine et les intuitions de la pensée chrétienne.
Le probléme clé de tout ce livre, 'auteur le voit sous la forme d’'une question



BIBLIOGRAPHIE 271

qu’il pose en fin de son troisitme chapitre. I1 a défini une doctrine chrétienne
de la spiritualité de I’ame humaine, et maintenant il se demande si cette doctrine
chrétienne s’accorde avec les conclusions de la science expérimentale contem-
poraine ? L’hylémorphisme constitue pour toute une série de problémes la
seule solution possible, la seule explication acceptable, contrairement aux
réponses de la philosophie spiritualiste de la ligne de Platon et de Descartes
qui n’offre aucune issue. J. Daujat prend quelque distance avec la pensée de
Teilhard de Chardin dans son dernier chapitre sur la psychologie chrétienne.
L’orientation strictement thomiste de l'ouvrage en fait son intérét. Mais il
faudrait en compléter le titre et préciser : Psychologie contemporaine et pensée
chrétienne dans la perspective thomiste.
HERALD CHATELAIN.

L’ Institut théologique suédois a Jérusalem.

L’Institut théologique suédois de Jérusalem, en Israél, mérite d’étre mieux
connu en Suisse ; il n’est pas destiné a recevoir uniquement des hoétes scandi-
naves et luthériens, puisque, depuis sa fondation en 1951, plus d’une centaine
d’étudiants, qui se répartissent en une quinzaine de nations, dont huit origi-
naires de notre pays, ont bénéficié de son enseignement. Son directeur, le docteur
Hans Kosmala, s’est fait connaitre par un important ouvrage paru chez J. Brill,
a Leiden: « Hebrder-Essener-Christen, Studien zur Vorgeschichte der friih-
christlichen Verkiindigung » (Studia Post-biblica, I, 1959, 491 p.) ainsi que par
divers articles publiés dans Judaica, Novum Testamentum et Vetus Testamen-
tum. — Un séjour a I'Institut théologique suédois — comme j’ai pu m’en rendre
compte pendant ’année 1962/63 — permet non seulement de poursuivre des
recherches dans le domaine biblique, mais aussi de s’initier a une discipline trop
négligée dans nos facultés, celle de la littérature rabbinique, et aussi de par-
faire ses connaissances sur Qumran, ’araméen, les textes d’Ugarit ou les tradi-
tions religieuses israélites et juives. L’enseignement habituel de 1'Institut est
complété par des cours donnés soit par des professeurs européens invités a
passer quelques semaines a Jérusalem — ainsi, aprés P. A. H. de Boer (Leiden),
J. Lindblom (Lund), S. Mowinckel (Oslo), etc., c’était le tour de J. Jeremias, de
Gottingen en 1962 — soit par le corps enseignant de I'Université hébraique de
Jérusalem avec laquelle l'Institut entretient d’excellents rapports. Celui-ci
offre aux étudiants européens la possibilité de mieux connaitre aussi bien le
judaisme que le milieu biblique d’ou est issue 1’Eglise ; il prépare une nouvelle
génération de théologiens capables d’intervenir utilement dans le dialogue
entre Israél et la foi chrétienne dont I'importance parait toujours plus évidente
tant a4 I'Eglise romaine qu’au Conseil cecuménique. — Pour appuyer son action,
le docteur H. Kosmala a eu ’heureuse idée de publier un « Annual of the Swedish
Theological Institute » (ASTI), dont les premiers numéros parus en 1962 et 1963
reflétent A la fois le but, les méthodes et la qualité du travail poursuivi a I'Ins-
titut. Parmi les collaborateurs des « Annuals» déja édités, nous relevons les
noms des professeurs S. Mowinckel (Norveége), P. R. Ackroyd (Grande-Bre-
tagne), G. Gerleman (Suéde), S. Talmon (Israél), B. Noack (Danemark), A.
Schalit (Israél) et naturellement de H. Kosmala, et des contributions aussi
importantes que variées sur le soi-disant décalogue rituel (Ex. 34 : 14-26) ; la
féte de la Pentecdte, selon les Jubilés, Qumran et le livre des Actes ; les Essé-
niens dans l'histoire et aujourd’hui ; I'historiographie israélite, etc., ainsi que



272 BIBLIOGRAPHIE

des études plus bréves sur le tétragramme sacré, la signification de l'expres-
sion : « A la fin des jours », etc. A. Schalit traite d’une tradition relative a 1’ori-
gine de la famille d'Hérode et fait un exposé critique de 'ouvrage de P. Winter
sur le procés de Jésus; H. Kosmala commence l'examen approfondi d’un
théme qui se révele aussi important dans le monde grec que dans 1'Ecriture,
celui de I'imitation de Dieu (Nachfolge und Nachahmung Gottes). — Ces quel-
ques indications disent le labeur utile qui se fait a 1'Institut théologique suédois,
un des trés rares centres qui représentent la pensée théologique d’origine évan-

gélique en Terre sainte. ROBERT MARTIN-ACHARD.

L’adresse de I'Institut: The Swedish Theological Institute, P.O.B. 37,
Jerusalem, Israel.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



	Bibliographie

