Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1965)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HISTOIRE
DES
RELIGIONS

BIBLIOGRAPHIE

ERNEST DAMMANN : Les religions de I’ A frique. Bibliothéque historique,
Collection « Les religions de 1’humanité », traduit de I’allemand
par L. Jospin, Paris, Payot, 1964, 272 p.

Cette étude se limite a I’Afrique des religions « primitives ». L’auteur fait
l'inventaire des aspects sous lesquels la transcendance se manifeste au primitif.
Puis, de I'examen des mythes cosmologiques en passant par la description
des comportements fondamentaux face a la transcendance, il aboutit a 1'évoca-
tion de la religion empirique, dans ses rites, ses répercussions économiques,
sociales, intellectuelles et culturelles en général. Les derniers chapitres de
I'ouvrage ont le grand mérite d’'indiquer le sort africain des religions importées,
Islam et christianisme surtout, et d’évoquer la situation actuelle d’'une Afrique

religieuse en pleine transformation. PIERRE GANDER

SwAMI NITYABODHANANDA : Queste du Sacré. Paris, La Colombe,
1962, 145 P.

Aprés avoir développé, dans un ouvrage antérieur (Le chemin de la perfec-
tion selon le Yoga-Veddnta, Paris, méme édit., 1960), des vues simples et fonda-
mentales sur ces trois aspects de la spiritualité védantique que sont le chemin
de la dévotion (bhakti-yoga), le chemin de la connaissance (jrana-yoga) et le
chemin de l'action (karma-yoga), I'auteur s’attache maintenant a préciser la
notion de sacré dans les perspectives bouddhique et hindouiste. Le sacré,
c’est ce que nous saisissons au dela de la vie et de la mort, du bien et du mal,
du vrai et du faux, quand nous appréhendons I’Etre total et sans coupure.
Cet Etre, notons-le bien, se manifeste dans les choses les plus ordinaires de la
vie. Ce qu'il y a de plus sacré, disait une petite fille, c’est le café au lait (p. 21).
Le mot est admirable. Pour connaitre le sacré, la repentance et ’adoration
seraient plutdt des obstacles que des auxiliaires. Ce qu’il faut, au départ, c’est
se comprendre soi-méme comme sacré. Car le sens du sacré se fait jour en nous
bien avant le moment ol nous concevons Dieu (p. 39). En d’autres termes, sil’'on
veut adorer Dieu en vérité, il faut d’abord devenir Dieu soi-méme (p. 56). Mais,
devenir Dieu, ce n’est pas détroner les dieux du ciel et se mettre a leur place,
c’est s’unir 4 eux par le lien de I’amour et du savoir, c’est conquérir, en toute
humilité, le centre cosmique, qui est le lieu spirituel de ’homme (p. 71). Gandhi
et Vinoba l'ont bien compris en pratiquant la régle de non-violence. De méme,
3 leur maniére, Sri Ramana Maharshi et Sri Aurobindo, dont la vie nous donne
I’exemple d’une identification du Soi avec le Divin créateur. — Le principal
obstacle dans cette « queste », ¢’est 1'ignorance, qui nous arréte sur des opposi-
tions secondaires et nous fait chercher des remédes extérieurs & nous-mémes.
Le reméde a Maya se trouve au cceur de May4a. Il faut donc pénétrer au centre
de l'ignorance positive pour la voir se dissiper. — En tant que réalité une et

LY

totale, le sacré se manifeste 4 nous dans les formes que la nature, l'art et le



BIBLIOGRAPHIE 43

langage produisent et qui tiennent leur pouvoir de l'intuition primordiale
qu’elles recelent (p. 135). Le monde est ainsi un vaste miroir : il nous invite a
communier avec la Force initiale ; et la récompense de cette communion, c’est
la félicité. — Ecrites par un moine de 'ordre de Ramakrishna établi a Genéve
depuis plusieurs années, ces pages engagent ’homme occidental a reconsidérer
ses positions a la lumiére d’une expérience différente, dont il ne peut qu’admirer
la profondeur et la richesse. L’avantage de cette confrontation ne saurait
consister, selon nous, dans la découverte d’une sorte de vérité moyenne, mais
dans une conscience renouvelée de notre vie intérieure sous une forme plus

personnelle et plus authentique encore. RENE SCHAERER.

SwAMI NITYABODHANANDA : Actualité des Upanishads. Paris, La
Colombe (Editions du Vieux Colombier), 1963, Préface d’Olivier
Lacombe, 131 p.

Dans la courte préface qu’il a rédigée en téte de cet ouvrage, M. Lacombe
s’émerveille une fois de plus devant ’expérience «indicible et exaltante » des
sages de I'Inde, non sans observer, toutefois, que des divergences parfois essen-
tielles opposent la spiritualité brahmanique a la spiritualité chrétienne. Est-ce
4 dire qu’un antagonisme irréductible sépare ces deux univers ? demanderons-
nous. Non sans doute. Car, en matiére religieuse, la profondeur des convictions
n’est pas un facteur de division : dans la mesure ol des vérités distinctes sont
vécues spécifiquement, selon leur authenticité propre, elles se rapprochent
les unes des autres ; et la plus mauvaise maniére de vouloir unifier les confes-
sions serait de les attiédir. Aussi le chrétien entre-t-il sans peine dans les déve-
loppements que le swimi consacre, d’'une dme fervente, a I'exégése de ce vaste
épilogue des Védas qui a nom Upanishads et qui constitue 1’enseignement du
Vedanta. — L’auteur nous montre d’abord comment l'esprit aryen a passé
du polythéisme au monothéisme, puis au monisme supra-personnel (p. 21).
Au cours de cette évolution, les dieux du Ciel se sont intériorisés dans le cceur
de 'homme, et ’homme apparait, en fin de compte, « comme le dernier critére
de la vérité et de 'expérience, comme la mesure de toutes choses » (p. 43). —
Il n’est pas étonnant que cet humanisme radical se retrouve dans les Upa-
nishads. On pourrait le rapprocher de I'idéalisme occidental, en précisant qu’il
s’agit 13, non d’une doctrine, mais d’une maniére de vivre : c’est en effet dans
la. solitude des foréts, ou s’étaient réfugiés les ermites, que cette sagesse s’est
lentement élaborée (p. 48). — Comment 1I’Ame parvient-elle a l'intuition de
I'identité supréme ? En « digérant » la contradiction dans la plénitude du Soi.
« Quand on est au cceur de la contradiction, on ne la sent plus» (p. 40). Cette
révélation surgit ici, comme chez maitre Eckhart, & la maniére soudaine de
I’éclair, dans le temps d'un clin d’ceeil (p. 51); mais, loin d’apporter rien de
proprement nouveau, elle met au jour, dans sa totalité, une jouissance en
profondeur qui était déja présente au sein de nos désirs les plus ordinaires, et
que nous cherchions sans la trouver parmi les choses extérieures (p. 61-62).
La sagesse ne nous 6te donc rien ; elle communique, au contraire, & notre ame
comblée, une plénitude qui est « une vision simultanée de tous les plans»
(p- 74) ; tout ce qui nous paraissait étranger i notre étre devient alors nétre
(p. 79) ; nous pensions aimer un ami ou de l'argent pour eux-mémes: nous
comprenons que toute chose est aimée « pour le Soi» (p. 84), et qu’il n’y a pas
d’amour impur, mais seulement d’'impures fagons d’aimer. — Qu’en est-il



SCIENCES
BIBLIQUES

44 BIBLIOGRAPHIE

du temps ? Le temps « cuit » toutes choses mais il est lui-méme « cuit », digéré
comme la contradiction dans l'absolu du grand Soi (p. 98-9g9). Cette longue
initiation ne nous conduit pas au cceur des choses. Elle nous fait « réaliser »
que nous y étions de toute éternité (p. 10g). Et c’est dans cette réalisation que
se résout aussi le mystére de la mort : I'Ame conquiert alors cet infini qu’elle
n’avait cessé d’étre a travers tous les mouvements apparents dont était faite
sa destinée terrestre. — Cette étude résume avec ferveur, science et clarté un
immense message. Beaucoup mieux que tant d’ouvrages ou s’étale un faux
hindouisme occidentalisé, elle mérite d’étre reprise et méditée.
RENE SCHAERER.

RupoLr SMEND : Die Bundesformel. Zirich, Evangelischer Verlag,
1963, 39 p. Theologische Studien.

L’auteur, dont on connait la méthode a la fois stire et prudente, présente
ici une analyse historique et critique de la formule (qui pour d’aucuns contient
I'essence méme de la foi d’Israél) « YHWH est le Dieu d’'Israél — Israél est
le peuple de YHWH »; quel est son «Sitz im Leben », quelles sont ses ori-
gines ? Le principe fondamental de sa recherche se dirige contre certains abus
de la méthode dite «traditionsgeschichtlich »: il refuse en effet d’admettre
I'existence d’une formule « traditionnelle » ou «liturgique » tant qu’elle n’est
pas explicitement attestée par les textes. Il constate que la formule bilatérale :
Israél le peuple de YHWH — YHWH le Dieu d’Israél, ne se trouve pas employée
dans des textes antérieurs a Deut. 26 : 17 s. Il lui parait en outre vraisemblable
qu’elle a été prononcée pour la premi¢re fois dans un acte cultuel officiel sous
le roi Josias, lors du renouvellement de l'alliance. Pour ce qui est des deux
éléments qui la composent, il semble que le second (YHWH est le Dieu d’Israél)
soit plus ancien que I'autre. En tout cas, il n’est pas possible d’affirmer avec
certitude que la formule bilatérale remonte au-deld du VIIe siécle. — Cette
étude n’est guére concluante sur tous les points. On déplore surtout 1’absence
d’une étude sémantique de deux termes constitutifs de la formule Deut. 26 :

17s.: la racine HYH et le substantif ‘am. Caprk.. T,

B. RENAUD : Structure et attaches littéraives de Michée 4-5. Paris,
J. Gabalda et Cte, 1964, 125 p. Cahiers de la Revue Biblique, 2.

Pour second numéro de sa série de Cahiers nouvellement créée, la Revue
Biblique présente une étude critique de deux chapitres trés discutés du livre
de Michée, ceux ol figurent la fameuse prophétie de Bethléhem (Michée 5 : 1-5)
et 'annonce de la montée a4 Sion des nations paiennes converties (Michée 4 :
1-4 = Esaie 2 : 1-4). Contrairement & de nombreux critiques qui voient dans
ces chapitres une juxtaposition d’oracles de provenances diverses, B. Renaud
défend l'unité littéraire de l’ensemble, il y joint méme Michée 2 : 12-13 et y
discerne une double série de trois péricopes habilement ordonnées selon le
schéma A-B-C-C’-B’-A’. Une analyse détaillée des attaches littéraires fait
apparaitre la dépendance de Michée 4-5 a 1'égard des oracles royaux des pro-
phétes préexiliques et méme exiliques, et une parenté de milieu avec Zach. 1-8.
Ce « Deutéro-Michée » a donc composé un midrasch destiné a corriger les
menaces du prophete Michée et a affermir dans l'espérance les rapatriés tentés
par le découragement. Ces deux chapitres datent du début du Ve siecle et



BIBLIOGRAPHIE 45

constituent en quelque sorte le « manifeste » de I'école des prétres-scribes de
Jérusalem, éditeurs du corpus prophétique, dont on retrouve l'intervention
dans de nombreuses gloses des livres prophétiques. — Malgré certaines répé-
titions, I'étude est bien menée. Tandis que la critique tend en général i revenir
a des positions plus traditionnelles, de par le role reconnu a la tradition orale,
B. Renaud pratique une critique strictement littéraire et adopte volontiers
des datations tardives. Les rapprochements de vocabulaire et les dépen-
dances textuelles allégués a I'appui de la thése ne sont pas toujours convain-
cants. Et surtout, I'originalité de Michée 5: 1 ss. qui met I’accent sur I’humilité
de Bethléhem, patrie du Messie pacifique, donne i ces oracles un poids qu'’il
est un peu rapide de mettre simplement au compte d’un scribe glossateur du

ok
Ve siécle. SAMUEL AMSLER.

PiERRE E. BONNARD : Le psautier selon [érémie. Paris, Editions du
Cerf, 1960, 280 p. « Lectio divina », 26.

Cet ouvrage poursuit un double but, scientifique et pastoral. D’une part,
il étudie les rapports littéraires et théologiques entre Jérémie et un certain
nombre de psaumes, d’autre part, il veut mener le lecteur & Christ au travers
de Jérémie et de ses disciples psalmistes. Les parties de l'ouvrage sont les
suivantes : I. Originalité et influence de Jérémie ; I1. Le psautier selon Jérémie.
— Etude de trente-trois psaumes (p. 25-232) ; III. Les psalmistes, disciples
de Jérémie ; IV. Le Christ et le psautier selon Jérémie. — La thése de l'auteur
est que les psaumes qu’il présente dépendraient de Jérémie, non seulement
par le vocabulaire et la phraséologie, mais aussi par leurs conceptions reli-
gieuses. Le grand mérite de 'ouvrage est donc d’avoir recherché et présenté
ces paralleles et ces affinités entre le psautier et le livre du prophéte. — On
regrette cependant que le probléeme de l'antériorité de Jérémie n’ait pas vrai-
ment été posé d’'une fagon générale : la question « culte et prophéte » en parti-
culier. Et puis, si les « confessions » sont a 1'origine de certains psaumes, pour-
quoi le contraire ne se serait-il pas produit ? On nous rappelle que Jésus, comme
tout croyant, priait les psaumes dans sa détresse ; pourquoi Jérémie, dans la
sienne, n’aurait-il pas fait de méme, donc pourquoi n’aurait-il pas dépendu de
psaumes antérieurs a lui ? Nous ne voudrions cependant pas, par ces impor-
tantes réserves, diminuer tout le sérieux avec lequel le livre a été pensé et

composé. PuaiLipPE REYMOND.

SAMUEL TERRIEN : Job. Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1963,
278 p. Commentaire de I’Ancien Testament XIII.

C’est un événement que la parution de ce premier volume du Commentaire
de I’ Ancien Testament que les Editions Delachaux et Niestlé se proposent de
publier sous la direction des professeurs d’Ancien Testament protestants de
langue francaise et qui forme le pendant du Commentaire du Nouveau Testament
en cours de parution. L’entreprise est, en effet, sans précédent dans le protes-
tantisme de langue francaise et elle doit combler une grave lacune dans la
bibliothéque des pasteurs et des lecteurs cultivés de la Bible. Au siécle dernier,
la Bible de Reuss (1874-1879) puis la Bible annotée (1889), et dans ce siécle-ci
la Bible du Centenaive (achevée en 1947) s’étaient contentées — ce qui est
déja beaucoup — d’introduire chacun des livres bibliques et d’annoter plus



46 BIBLIOGRAPHIE

ou moins largement le texte, mais elles restaient en dec¢d d’un véritable com-
mentaire. A part les quelques volumes déja anciens de la collection catholique
des Etudes Bibliques et diverses explications isolées mais pas toujours solides,
I’Ancien Testament manquait encore en frangais d’un commentaire scientifique
au niveau des collections similaires allemandes et anglo-saxonnes. Le Commen-
taive de I’ Ancien Testament présentera pour chaque livre biblique une intro-
duction critique, une traduction nouvelle du texte hébreu et une exégése
tout a la fois historique et théologique. L'ceuvre ne manque pas d’audace et sa
réalisation compléte, en 16 volumes, demandera bien des années — ce qui
étalera d’autant la dépense des souscripteurs — mais elle arrive & son heure,
comme un signe du renouveau des études vétérotestamentaires et comme un
stimulant de la prédication de I’Ancien Testament dans la chaire chrétienne. —
Ce premier-né de la collection est dii 4 la plume d’un Frangais d’outre-Atlantique,
professeur a 1'Union Theological Seminary de New-York. Samuel Terrien est
I'un des collaborateurs de The Inferpreter’s Bible, ou il a commenté précisé-
ment le livre de Job (1954). Mais qui connait le cadre étroit du commentaire
de la collection américaine se réjouira de trouver ici une explication plus poussée
et mieux développée. — Les premiéres lignes de I'Introduction tracent d’emblée
l'orientation générale de l'interprétation : « Le livre de Job critique implicite-
ment tout essai de justifier les voies de Dieu. Indirectement, il enseigne que les
efforts de I'homme & défendre la conduite de Dieu n’ont d’autre résultat que
d’abaisser la divinité au niveau d’un idéal humain de la justice, et qu’ils révélent,
par conséquent, une forme intellectuelle d’idolatrie. On pourrait donc maintenir,
sans cultiver outre mesure le paradoxe, que le livre de Job est un traité anti-
religieux, car il montre I'échec de la religion a assurer un bonheur anthropo-
centrique. Il offre la réponse de la foi pure a la grace pure » (p. 5). Tout l'effort
du commentateur a été de faire sentir, & travers les méandres d’'une ceuvre
dialoguée a l'orientale, la quéte mouvante et passionnée du poéte jobien a la
rencontre d’un Dieu vrai, au-delad de toute théodicée. Commenté par Samuel
Terrien, Job se présente comme un « poéte de I'existence » étonnamment actuel,
ainsi que l'auteur 1'a lui-méme appelé dans une autre étude. — Tous les pro-
blémes critiques soulevés par cette ceuvre déroutante sont examinés dans les
45 pages d’introduction, et des solutions nuancées sont proposées: l'auteur
du poéme central s’est servi d'un récit en prose plus ancien sur lequel il a fordé
son ceuvre, aussi le prologue et 1'épilogue ont-ils une importance nettement
secondaire par rapport au poéme dialogué. Les paralléles littéraires du monde
ambiant sont nombreux mais ne permettent de conclure & aucune dépendance
directe et font plutét apparaitre 1'originalité de 1'ceuvre biblique. Celle-ci ne
saurait dater d’aprés l'exil et semble avoir été composée sous le coup de la
catastrophe nationale de 587 et de la déportation de Juda, soit vers 575. Ainsi
le poéme de Job se situe historiquement entre Jérémie et le Second Esaie,
avec lesquels il ne manque pas d’affinité. Langue, style et structure générale
révelent un poéte d’'une grande habileté. Le théme central n’est pas simplement
la souffrance de I'innocent, mais la suffisance de la grice « qui ne dissout pas
I’énigme de la souffrance dans l'univers mais qui permet & I’homme de vivre »
(p. 47). — Comme il se doit, la traduction suit le texte hébreu de pres, tout en
cherchant a dépasser la simple transcription. Elle refléte bien la richesse du
vocabulaire et la puissance du style et se prétera sans difficulté 4 une lecture
liturgique. La mise en évidence typographique de la structure strophique
renforce le mouvement du texte. Qu’'on lise par exemple la série des sept ser-
ments d’innocence du chapitre 31. Ailleurs le découpage formel des strophes



BIBLIOGRAPHIE 47

s'impose moins nettement, mais 'auteur 'appuie sur le contenu des diverses
parties. — Le commentaire est clairement articulé, et la stricte économie des
caractéres hébreux en rend la lecture facile a tous. Il va droit aux idées du texte,
dans I'impossibilité ol se trouve le commentateur de suivre mot & mot un tel
flot de paroles. Mais 1a ol un mot offre une prise spéciale, il fait I’objet d’une
note, souvent abondante, qui révele I’ampleur de la documentation de 1’auteur.
Souvent bref, le commentaire prend de I’ampleur dans les passages importants ;
on notera le soin particulier accordé a l'exégése des « grandes » péricopes des
chapitres 19, 28 ou 42.1 ss., etc... Partout, on sent le souci du commentateur
de ne rien perdre de la tension psychologique du poéme, de sa saveur philo-
sophique et surtout de sa portée théologique au sein de la réflexion biblique
sur le mystére du Dieu vivant. Quelques néologismes surprenants parsément
I'ouvrage, mais ils lui donnent un cachet particulier. Nul doute que mis ainsi
en évidence par une analyse claire et pleine de saveur, le livre de Job ne suscite,
grace a Samuel Terrien, un nouvel intérét et ne donne a plus d’un pasteur le
courage d’affronter ce témoignage attachant dans des groupes d’étude biblique

ou dans la prédication dominicale. SAMUEL AMSLER

DoMiNIQUE BARTHELEMY, O.P.: Dieu et son image. Ebauche d’une
théologie biblique. Paris, Editions du Cerf, 1963, 248 p.

En méme temps qu’il présente une savante étude sur le texte de 1’Ancien
Testament, le R. P. Barthélémy publie ce qu'il appelle lui-méme une « ébauche
de théologie biblique », sous le titre : Dieu et son image, qui reproduit I’essentiel
d’une dizaine d’articles parus précédemment dans « La Vie spirituelle ». L'ou-
vrage écrit dans un style alerte fourmille de formules et d’images neuves sou-
vent heureuses ; il se lit avec intérét et constitue une utile initiation au message
vétérotestamentaire ; d’abondantes notes renvoient au texte biblique et aux
explications de la Bible de Jérusalem. — L’auteur rend compte de 1'Histoire
sainte, lent apprentissage du peuple de Dieu a travers le déracinement d’Abra-
ham, la foi de Moise, la vulnérabilité de David, I’humiliation d’Osée, etc. Le
R. P. Barthélémy montre avec talent ce que représente pour Israél le don de
la Loi dans les pages consacrées a « un peuple condamné a la liberté » ; il com-
mente d'une fagon pertinente, sous le theme « conserver ou recréer », la critique
des prophétes & I'égard de l'institution sacerdotale (p. 198 ss.) ; la thése prin-
cipale du livre peut cependant étre discutée: Dieu cherche-t-il avant tout,
d’aprés la Révélation biblique, a extirper l'image caricaturale que 1’homme
s’est faite de Lui depuis ce qu’on appelle traditionnellement la chute, et comme
« on réapprivoise un oiseau apeuré » (p. 61) essaie-t-il de faire peu a peu redé-
couvrir a ’humanité qu’Il n’est pas ce Juge qu’elle redoute, mais le Pere dans

B A , 5
I'intimité duquel elle osera vivre ? ROBERT MARTIN-ACHARD.

PHILON D’'ALEXANDRIE : De wita contemplativa. Introduction et
notes de F. Daumas. Traduction de P. Miquel. Paris, Ed. du
Cerf, 1963, 150 p.

Vingt-neuviéme volume des (Euvres de Philon, publiées sous le patronage
de I'Université de Lyon, cet ouvrage reproduit le texte grec de Cohn et Wend-
land, trois seuls points exceptés. L’introducteur, aprés Conybeare, situe le
traité 4 la fin de la vie de Philon, vers les années 33-34, et défend la these de



48 BIBLIOGRAPHIE

I’historicité des Thérapeutes, dont il décrit les installations et la vie contem-
plative avec beaucoup de sympathie et de vraisemblance. Quant aux rapports
des Thérapeutes et des Esséniens, voici comment il s’exprime : « Dans ’état de
nos connaissances, nous inclinerions a penser que les deux mouvements sont
issus peut-étre d’'un méme besoin intérieur de Juifs pieux, des « pauvres de
Yaweh ». Mais ils sont distincts et assez profondément divergents » (p. 57). Sur
la nature de cette contemplation de type bien spécial, M. Daumas nous parait
également heureux dans ses conclusions: «Ils consacrent leur vie & ce que
Philon appelle la contemplation, mais qui comprend en réalité la lecture, la
méditation, la priére et la composition d’ceuvres littéraires a la louange de
Dieu » (p. 57). Le traité lui-méme, judicieusement annoté, fourmille de données
captivantes, par exemple sur l'amour de la solitude (par. 18), les énergies
divines (par. 26), l'exégese allégorique des Ecritures (par. 28), le réle de la
femme dans la vie contemplative (par. 32), leurs repas communautaires et leurs
danses liturgiques comparées aux banquets paiens (par. 55 ss.), sur le caractére
sacré du service des tables (par. 69) : « Dans ce banquet sacré, il n'y a aucun
esclave, comme je 'ai dit : ce sont des hommes libres qui servent. Ils s’acquittent
des tiches de domestiques sans subir de contrainte et sans attendre de recevoir
des ordres : leur zéle et leur empressement sont toujours préts a devancer les
demandes » (par. 71). — Un grand texte, heureusement remis a la disposition

de tous. PIERRE BONNARD.

EBERHARD JUNGEL, Pawulus und Jesus. Tibingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1962, 320 p. (Hermeneutische Untersuchungen zur
Theologie, 2).

La question du rapport entre la théologie de Paul et la prédication de
Jésus est de celles qui ne risquent guére de recevoir de réponse unanime et
qui par conséquent sont reprises périodiquement. Eberhard Jiingel y consacre
sa dissertation soutenue devant la Kirchliche Hochschule de Berlin, ou il ensei-
gne maintenant la théologie systématique. Aprés un bref apergu sur I'histoire
du probleme en Allemagne — les contributions des savants étrangers sont
ignorées — l’auteur, qui s’exprime selon la terminologie de son maitre E. Fuchs,
confronte ces deux « parole-événements » (Sprachereignisse) que sont la justi-
fication par la foi, centre du paulinisme, et la prédication de Jésus sur le royaume
de Dieu afin de déterminer dans quelle mesure c’est bien le message de Jésus qui
retentit & nouveau a travers l'enseignement apostolique. Le résultat de la
comparaison est positif. Sans doute on croit discerner de prime abord une diffé-
rence temporelle entre Paul et Jésus, car I'apotre place I'eschaton dans le passé,
vu que la justification du croyant est fondée sur la mort et la résurrection
de Jésus, alors que Jésus lui-méme regarde vers l’avenir en parlant de I’arrivée
prochaine du royaume. Mais ce n’est 14 qu’une apparence. En réalité, ce que
Paul met en lumiére, c’est la situation maintenant nouvelle du croyant justifié,
et dans la pensée de Jésus la proximité du royaume n’est pas temporelle ;
Jésus n’engage pas ses auditeurs a se repentir en vue d’un royaume qui arrivera,
mais a se laisser toucher par I'amour de Dieu qui maintenant se présente a eux.
En définitive, il n'y a qu'une différence d’expression entre l’enseignement de
Paul et la prédication de Jésus. Comme le dit l'auteur, et nous lui laissons la
parole, « Sowohl das Sprachereignis der Verkiindigung Jesu als auch das
Sprachereignis der paulinischen Rechtfertigungslehre weisen auf das escha-
tologische Ja Gottes zum Menschen als das beide Sprachereignisse ermo-



BIBLIOGRAPHIE 49

glichende extra nos der Sprache Gottes » (p. 283). — Il serait facile de montrer
que si c’est cela que les textes disent & un gnostique moderne, ce n’est pas cela
que Paul et Jésus ont dit. Paul, par exemple, n’écrit jamais que « der neue
Aeon schon da ist» (p. 23, n. 1 et passim), parce qu’il place le changement
des éons a la parousie, qu’il parle par conséquent d’un « éon présent » et d’un
« éon qui vient » et qu’il affirme vivre encore « dans I’éon présent qui est mau-
vais» (Gal. 1:4). Et I'on ne peut éliminer I’eschatologie temporelle des textes
ol Jésus, comme dans Marc 9 : 1 affirme que ¢ certains de ceux qui sont ici
présents ne mourront pas avant d’avoir vu le royaume de Dieu venu avec
puissance ». Mais, quelles que soient les réserves que peuvent faire les exégétes,
l'ouvrage de E. Jiingel est un document intéressant de la renaissance du gnosti-
cisme dans I’Allemagne luthérienne d’aujourd’hui. Pr.-H. MENOUD.

HENRI STROHL : Luther jusqu’en 1520. Paris, Presses Universitaires
de France, 1962, 386 p.

Dans cet ouvrage, le doyen Strohl a présenté une réédition modifiée des
deux livres qu’il avait fait paraitre en 1922 et 1924 : L'évolution religieuse de
Luther jusqu’en 1515 et L’'épanouissement de la pensée religieuse de Luther jus-
gu'en 1520. 11 avait présenté dans ces deux ouvrages les principaux résultats
auxquels avaient abouti les savants allemands, en méme temps qu'il offrait
une synthése personnelle et originale. En repensant a nouveau les questions
qui l'avaient préoccupé prés de quarante ans auparavant, Strohl s’apergut
que le fond méme de son interprétation avait résisté aux épreuves du temps.
I1 put donc maintenir ses théses centrales, tout en tenant compte des princi-
pales publications parues dans l'intervalle et en modifiant son exposé sur des
points secondaires. Condensant ses théses primitives en un volume plus mania-
ble, 'auteur n’a pas hésité a alléger son texte, laissant tomber les discussions
dépassées, et donnant une concision plus vigoureuse a certaines parties de son
exposé. Le Cours sur I'épitre aux Hébreux, auquel il était fait allusion dans la
premiére édition, fait I’objet de pages nouvelles fondées sur la publication du
texte en 1939. On pourrait citer d’autres remaniements a propos de la théo-
logie luthérienne, de l'ecclésiologie, etc. En 1924, H. Strohl pensait que Luther
avait esquissé les thémes principaux de son ceuvre ultérieure dans sa jeunesse,
jusqu’en 1520. Actuellement, nombre de spécialistes se penchent de préférence
sur les écrits que Luther publia pendant la seconde partie de sa vie. L'auteur
a cependant maintenu son point de vue initial et souligne par quelques exem-
ples la continuité de la pensée de Luther. Peut-étre méconnait-il un peu l’orien-
tation nouvelle que Luther a imprimée a sa pensée dés 1530. De toute fagon,
méme si sur tous les points il ne devait pas suivre l'opinion de l'auteur, le
lecteur trouvera dans ce livre rénové un guide averti, auquel il peut faire

confiance. OriviEr FaTIo.

EBERHARD WOLFEL : Luther und die Skepsis. Eine Studie zur Kohelet-
Exegese Luthers. Munchen, Chr. Kaiser Verlag, 1958, 288 p.
(Forschungen zur Geschichte und Lehre des Protestantismus,
10. Reihe, Band XII.)

Cette étude ne se limite pas a une interprétation du cours donné par Luther
en 1526 sur Qohélet, mais elle consacre une partie substantielle a Qohélet lui-
méme (p. 15-88). L’auteur montre une connaissance parfaite de l'exégéese

4

HisToIRE

DE L'EGLISE
ET DE LA
PENSEE
CHRETIENNES



50 BIBLIOGRAPHIE

contemporaine du livre (Qohélet). Son exposé du scepticisme et de l'opportu-
nisme matérialiste de 1’Ecclésiaste est convaincant. Avec le méme soin, il
analyse l'exégeése de Luther qui est a la fois réponse et dépassement du pessi-
misme de Qohélet. Réponse, parce que la relecture chrétienne du livre ne
minimise point la vanité de l’existence humaine, et dépassement, parce que
Luther sait que cette vanité régne au fond du cceur de chaque homme en
dehors du régne du Christ. La fausse conception que Luther se fait du roi
Salomon, qui y parlerait en politicien et économiste, n’enléve rien a l'actualité

de son interprétation. Hadres Lo

GERHARD HEINTZE : Luthers Predigt von Geselz und FEvangelium.
Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1958, 292z p. (Forschungen zur
Geschichte und Lehre des Protestantismus, 10. Reihe, Band XI).

Le dialogue entre Réformés et Luthériens est actuellement dominé par
une divergence d’opinion sur la relation entre la Loi et ’Evangile. L’ouvrage de
G. Heintze s’insére dans cette discussion et apporte une contribution essentielle.
Il ne se contente pas d’exposer la position doctrinale de Luther, mais il cherche
a établir la relation entre la Loi et I’Evangile a l'intérieur de la prédication du
réformateur. L’auteur examine notamment ses prédications sur le décalogue,
les béatitudes et la passion du Christ, et constate que Luther respecte pleinement
le texte biblique sans lui imposer un schéma qui lui serait étranger. La séparation
doctrinale que le réformateur établit entre la Loi et ’Evangile ne I’empéche
pas de les précher simultanément, en mettant clairement I'accent sur I’Evangile.
La relation dialectique entre la Loi et ’Evangile vient de 'action dialectique
de Dieu et ne saurait devenir une méthode maniable par le prédicateur. La
maxime de Luther : « Nihil nisi Christus praedicandus » le préserve de juxta-
poser simplement ou de séparer rigoureusement la Loi de I’Evangile. Il s’agit
plutdét d’une relation de correspondance entre les deux éléments de la prédica-

tion, ayant leur centre commun en Christ. HartMur LUcKs

SIEGFRIED RAEDER : Das Hebriische beir Luther, untersucht bis zum
Ende der ersten Psalmenvorlesung. Tiibingen, J.C.B. Mohr (Paul
Siebeck), 1961, 40b p. (Beitrdge zur historischen Theologie, 3I).

Cet ouvrage poursuit avant tout un but philologique. Une recherche minu-
tieuse des connaissances qu’avait Luther de la grammaire, de la syntaxe,
et du vocabulaire hébreu au début de sa carriére professorale, doit enfin per-
mettre de fonder les « Initia theologiae Lutheri» sur des bases philologiques
rigoureusement exactes. Une telle étude ne saurait se limiter a4 un inventaire
lexicographique des connaissances linguistiques, d’ailleurs trés élémentaires,
de Luther. Il importe surtout de tenir compte des traductions latines (du texte
original) et des manuels d’hébreu de I'époque, et de voir comment Luther les a
employées. En outre, certaines notions bibliques, les noms et les locutions
figurées, que Luther analyse a partir du texte latin, mais qui proviennent
manifestement de 1’hébreu, doivent étre étudiées. Dans de petits résumés
I'auteur laisse entrevoir les implications théologiques des connaissances lin-
guistiques de Luther. Ce dernier constate par exemple que les Hébreux entendent
les mots «substantia » et «intelligere » tout autrement que les Latins. Les
luthérologues se féliciteront de l'apparition de ce travail d’érudition.

HarTMUT LUCKE.



BIBLIOGRAPHIE 51

REINHARD SCHWARZ : Fides, Spes und Caritas beim jungen Luther.
Unter besonderer Berticksichtigung der mittelalterlichen Tradition
Berlin, Walter de Gruyter et Co, 1962, 444 p. (Arbeiten zur
Kirchengeschichte, 34).

Cet ouvrage présente le grand avantage de situer le développement de la
théologie du jeune Luther dans sa relation avec la tradition du moyen &ge.
L’auteur montre comment Luther s’est progressivement libéré des catégories
philosophiques, psychologiques et physiques de l’anthropologie scolastique.
Déja comme commentateur des Sentences du Lombard (1509-1510) Luther
enléve a la charité son caractére de qualité habituelle pour accentuer 'action
indépendante du Saint-Esprit. Cette critique des vertus théologales, inhérentes 4
I'homme par la grace, se poursuit dans les Dictata super Psaltevium (1513-1515).
Dans son exégese des épitres pauliniennes (1515-1518), Luther abolit définiti-
vement tout principe éthique qui assurerait & ’homme une marge d’autonomie
ou de neutralité devant Dieu. Ce dernier chapitre débouche sur un exposé de
toute la théologie du jeune Luther, notamment de la justification par la foi. —
Au lieu d’envisager ’homme dans ses actes isolés, Luther le place devant Dieu
dans la totalité de son existence. Aussi ne réinterpréte-t-il pas seulement les
trois vertus théologales, mais il fonde une anthropologie proprement théologique.
— R. Schwarz use avec prédilection de la terminologie de G. Ebeling. On ne
peut nier qu’elle soit adéquate & exprimer la théologie du jeune Luther.

HarTMUT LUCKE.

WiLHELM NiEgsSeL : Calvin Bibliographie, 1901-1959. Miinchen,
Chr. Kaiser Verlag, 1961, 120 Pp.

La bibliographie de M. Niesel est un répertoire des éditions et des traduc-
tions des ceuvres de Calvin qui ont paru entre 19or et 1959 et une liste des
ouvrages sur le réformateur publiés pendant ces mémes années. Chacune de
ces deux parties est subdivisée en sections correspondant aux diverses ceuvres
de Calvin (I'Institution, les commentaires, les sermons par exemple) ou aux
périodes de son existence et aux aspects de sa pensée (prédestination, justifi-
cation, ecclésiologie, éthique économique, etc.). Cette répartition trés claire
et un index des auteurs cités permettent au lecteur de se mouvoir aisément
dans ce petit livre ol les oublis ne sont pas nombreux. — La recension qu’en
donne R. Peter dans la Revue d’histoire et de philosophie veligieuse (1961, p. 428-
430), les bibliographies de J. McNeill et E. Dowey dans Church History (1955
et 1960) permettront de combler les lacunes de l'ouvrage de Niesel.

OLivier FarTro.

EMiL BRUNNER : La doctrine chrétienne de Diew. Dogmatique, tome
premier. Genéve, Labor et Fides, 1964, 382 p. Traduction fran-
caise de Frédéric Jaccard.

Parue en 1946, et ayant connu déja deux rééditions ; publiée en langue
anglaise il y a plus de dix ans, la Dogmatique du professeur de Zurich a enfin
pu étre traduite en frangais. Nous nous en réjouissons vivement et disons a
M. le pasteur Frédéric Jaccard la gratitude d’un grand nombre, dans tous les
pays d’expression frangaise. En effet cette ceuvre théologique magnifiquement
claire contient de réelles richesses, et par I’esprit qui I’anime elle est trés proche

TaEOLOGIE
CONTEMPO-
RAINE



52 BIBLIOGRAPHIE

de notre mentalité. — Auteur et traducteur ne nous en voudront pas de consa-
crer peu de lignes a la présentation de cet ouvrage. En 1946 la « Revue de
théologie et de philosophie » a publié un article assez étendu au sujet du tome I
de cette Dogmatique : « Aspects de la pensée du professeur Emil Brunner »
(p. 181 ss.) Nous ne pourrions que répéter ce que nous disions ici méme il y a
dix-huit ans. — Rappelons simplement que ce volume renferme les Prolégo-
menes : Raison et tdche de la dogmatique et une premiere partie : Le fondement
éternel de la communication que Dieu fait de lui-méme, partie divisée en deux
sections : L’étre de Dieu et ses attvibuts, et La volonté de Diew. M. Brunner for-
mule sa pensée en vingt-trois chapitres, en général assez brefs, suivis ou coupés
de vingt excursus consacrés a des problémes du plus haut intérét : Théologie et
dogmatique, dogmatique et science des religions, théologie missionnaive, I'autorité
de I'Ecriture, la connaissance « naturelle » de Diew, U'« intolérance » de Dieu, la
doctrine de I'élection de Karl Barth, etc. — Une trés belle ceuvre, portée par la
certitude chére aux chrétiens réformés que seule la Parole de Dieu parle bien
de Dieu, et qu’elle est a elle-méme son propre interpréte ; et gravitant autour
du centre de la révélation : le Dieu vivant devenu homme en Jésus de Nazareth,

par amour pour ceux qu’'ll a créés. EDMOND GRIN.

T. F. TORRANCE : Karl Barth, an Introduction to his early theology,
1910-1931. London, SCM Press, 1962, 231 p.

Un livre intelligemment congu, agréable a lire, et fort utile, mais qui vient
bien tard : trente ans (une génération !) aprés la fin de la période étudiée. —
Aucun « systéme » théologique ne peut étre considéré comme définitif ou nor-
matif. D’autre part, il ne peut étre un « événement » que pour autant que,
s’ancrant dans une époque et une théologie données, il s’en distance et les
domine. La pensée dogmatique de Barth correspond a ce double présupposé :
elle est conditionnée par la théologie de la fin du XIXe siécle et du début du
XXe, lors méme qu’elle s’inscrit contre cette théologie. Et le professeur Tor-
rance de rappeler la genése de la pensée de Barth, I'influence de ses professeurs,
dont Harnack, Gunkel, Schlatter, et de ses maitres : Kant et Schleiermacher.
— Puis vient la période révolutionnaire (ch. I1I : « Le nouveau point de départ »)
et le mouvement de convergence vers la Parole de Dieu, rendu possible par une
étude approfondie des Péres de 1’Eglise, de Calvin, de Kierkegaard, et le voi-
sinage d’hommes comme J. C. Blumhardt. Parution du « Commentaire de
I'épitre aux Romains » (1919). — Le chapitre central de l'ouvrage de Torrance
développe l'idée d’'un passage « de la pensée dialectique a la pensée dogma-
tique » (chap. IV). A la période dialectique du « oui » et du « non » va succéder
celle qui verra la préparation et la mise en forme de la pensée de Barth dans
la Dogmatique. Et nous trouvons ici I’élaboration des données essentielles de
cette pensée : contre 'anthropocentrisme de la théologie libérale, affirmation
de la souveraineté du Dieu « totaliter aliter » ; le péché nous est dévoilé par
la grace annoncée dans 1'’Evangile ; I'eschatologie prend une place éminente ;
enfin I'annonce du recentrement christologique : « La pensée dogmatique est
de bout en bout une pensée « Kata ton Christon », sinon elle n’est en aucune
fagon pensée dogmatique (p. 107). — Le chapitre V est intitulé « Passage a la
Dogmatique » — de la Christliche Dogmatik de 1927 a la Kirchliche Dogmatik
de 1932, ou s’épanouira la théologie du Verbe qui s’incarne, de la Parole qui
est événement et acte. — Le chapitre VI conclut la «révolution barthienne »



BIBLIOGRAPHIE 53

sous trois chefs: 1° la nouvelle direction de la théologie protestante; 2° la
place centrale de I’Incarnation ; 3° Jésus-Christ et la culture. — Un livre bien
fait qui met en lumiére le cheminement du grand théologien de Béle ; un livre
qui peut par sa concision et sa précision permettre d’aborder en toute clarté

et sans préjugés la lecture de Barth. GERARD-MICHEL JOSPIN.

DiIETRICH BONHOEFFER : Résistance el soumission. Lettres et notes de
captivité. Genéve, Labor et Fides, 1963, 209 p.

Cette traduction de « Widerstand und Ergebung » est trés fidele. Elle devait
I’étre : les textes qui constituent ce volume ont été écrits le plus souvent « en
style de brouillon », I’auteur le reconnaissait lui-méme. La traductrice a donc
scrupuleusement respecté redites et maladresses, afin de conserver a ces pages
ce qui en fait le prix : leur spontanéité et leur accent profondément humain. Le
lecteur de langue francaise, tout comme celui de langue allemande, y retrouvera
donc ce qui fait d’elles «le plus fidéle miroir d’'une vie libre, bien que prison-
niére ». — Un bon connaisseur de Bonhoeffer, André Dumas, a dit que les lettres
écrites de la prison militaire de Tegel forment la réflexion la plus tranquille et
aussi la plus poussée qu’'un chrétien ait congue alors sur 'avenir de la foi dans
un monde en train de naitre ; un monde qui se passe de la religion, méme au
sein de la détresse ; un monde adulte, émancipé de Dieu... C'est singuliérement
vrai. Bonhoeffer, dans sa gedle berlinoise, se demande — question briilante de
I'avenir — quelle forme 1’Eglise de Jésus-Christ pourra prendre au sein de la
vie moderne devenue complétement profane. Aussi cet admirable recueil de
lettres, d’études et de poémes est-il demeuré au cceur de l'actualité théologique
et religieuse depuis sa sortie de presse en 1951. — On se tromperait fort en pen-
sant que cet ouvrage ne renferme que les lettres dans lesquelles le prisonnier
d’Hitler expose ses idées a propos de '« interprétation non religieuse des notions
bibliques ». Elles figurent en bonne place (p. 95 & 163). Mais on trouvera bien
d’autres richesses encore. Par exemple le texte « Dix ans plus tard », écrit fin
1942 comme cadeau de Noél pour des amis, et qui montre dans quel esprit on
réagissait et on souffrait en ces temps-la ; des messages a ses parents, qui cou-
vrent quelque trente pages; une prédication de mariage composée en cellule
(mai 1943) ; un bref « récit de captivité » destiné a renseigner utilement son oncle,
le général von Hase, alors commandant de la ville de Berlin ; la bouleversante
lettre & un ami, et les « stations sur le chemin de la liberté », rédigées le lende-
main méme de 1'échec de 'attentat contre le Fiikrer (21 juillet 1944) ; enfin,
quelques pages dans lesquelles I'éditeur, Eberhard Bethge, a rapporté avce
sobriété ce qu’'il a pu apprendre de I’exécution de Bonhoeffer

EpmoND GRIN.

K. BartH, O. CurLMaNN, E. Fucss, J. GeiseLMANN, H. KinNg,
H. OBERMAN, A. vAN RULER, H. SCHILLEBEECKX, D. STANLEY,
M. TruURrIAN, T.-F. TOoRRANCE, G. WEIGEL : Catholiques et pro-
testants. Confrontations théologiques. Préface de Jean Daniélou.
Paris, Editions du Seuil, 1963, 315 p.

Cet ouvrage a été d’abord publié aux Etats-Unis en 1961, sous le titre
« Christianity divided ». La confrontation porte sur cinq points : 1) Ecriture et
tradition. 2) La Bible et 1'herméneutique. 3) L’Eglise. 4) Les sacrements.
5) La justification. Sur chacun de ces thémes, nous avons : @) une introduction



54 BIBLIOGRAPHIE

protestante ; b) une, parfois deux études de théologiens protestants; ¢) une
introduction catholique ; d) une étude d’un théologien catholique. — L’intérét
et la valeur des textes sont trés inégaux, d’autant plus qu'’ils ont été tirés d’ou-
vrages et de revues diverses et n’ont pas été écrits en vue de se trouver ensemble.
Aussi le dialogue n’est-il pas aisé a établir. Sur le théme « Ecriture et tradition »,
on note avec intérét la convergence entre la vigoureuse étude de Cullmann et
les remarques de Geiselmann sur le Concile de Trente ; de méme, sur le théme
de la justification, il n'y a guére d’opposition entre 1’exposé¢ de Torrance et
1’étude biblique de Kiing sur le méme sujet. Par contre, sur I’Eglise, il n’y a pas
de commune mesure entre 1’étude de Barth (de 1927) et celle de Weigel. Sur
I'herméneutique, nous trouvons un article d’Ernst Fuchs, pour lequel il
s’agit de « déblayer les débris de notre christianisme » en « découvrant une
nouvelle conception de nous-mémes» puis quelques pages de van Ruler
sur 'évolution du dogme, enfin I’étude de Stanley (catholique) sur les évangiles
comme documents de 'histoire du salut ; ol est la confrontation ? Méme malaise
au sujet des sacrements : apres la théologie « substantialiste » de Max Thurian
vient un exposé sur la prédication — est-elle un nouveau sacrement ? — puis
un copieux article de Schillebeeckx sur les sept sacrements, moyens de la ren-
contre avec le Christ. — Bref, si la lecture de ce livre est instructive a bien des
égards, le titre en est trop ambitieux ; il faudrait un autre choix de textes pour

permettre une confrontation digne de ce nom. Francis BAUDRAZ.

OL1viER A. RaBUT, O.P. : Valeur spirituelle du profane. Les énergies
du monde et I'exigence religieuse. Paris, Editions du Cerf, 1963,
140 p. Collection Cogitatio fidei, 7.

Les ouvrages du P. Rabut sont toujours d’un intérét tres vif. Ils renouvellent
le genre si difficile de I'apologétique, qui consiste non a construire d’artificiels
concordismes mais a comprendre les questions posées a et par ’homme d’au-
jourd’hui. Au départ du présent livre une question : « Etre un homme et étre
un saint, est-ce identique ? » (p. 9) Quel est le rapport entre son ceuvre d’homme
et la quéte de son salut ? Comment « étre présent au monde » sans renier ’escha-
tologie ? Une premiére réponse est possible (diastole) : « sans renoncer en rien
aux biens spirituels, on essaie de mettre a leur service I'univers entier et tout
I'humain » (p. 26). Acquiescer au monde et en accepter 1’évolution. Mais un
point vulnérable apparait : « ce qui favorise les deux premiers ordres de Pascal
peut n’étre pas favorable au troisiéme » (p. 39). Essayons une seconde réponse
(systole) : faire — pour reprendre l’excellente image de l'auteur — «1l’expé-
rience de la nuit », constitutive du monde. La sainteté n’est-elle pas un don
fait au plus profond de la misére ? On le voit : le dialogue de 'auteur avec le
Pere Teilhard se fait ici serré ; nul doute qu’il soit légitime de se rendre dispo-
nible aux aventures que l'évolution propose, a cette « opération intérieure de
défixage », mais encore faut-il que cet élargissement ne devienne pas « une de
ces bagatelles dont il faut refuser la fascination» (p. 56). C’est au plan de la
doctrine qu’il faut maintenant passer, en posant cette question : qu’est-ce que
Dieu nous demande ? D’abord de le confesser dans son unité comme Dieu
Sauveur ef Créateur ; d’ott « I'ceuvre divine ne suppose pas une évanescence de
notre signification personnelle » (p. 76). Conclusion provisoire : «il est légitime
de poursuivre un humanisme... ; il n’est pas nécessaire, pour se donner entiére-
ment a Dieu de s’attacher a un divinisme, qui renoncerait a s’occuper de ’homme
et & le promouvoir » (p. 78). Mais cet humanisme intégral est-il possible sans que



BIBLIOGRAFPHIE 55

soient détruites certaines barriéres ? Les mythes du progreés n’appellent-ils pas
profondément les mythes apocalyptiques ? S’il est possible de poser qu’il n'y a
pas de tension entre la visée ultime de la nature et celle de la grace, il faut recon-
naitre que c’est a 'intérieur méme de la nature que cette tension existe. Passons
— par-dessus les « indications concrétes » a la tonalité si manifestement évan-
gélique — a la conclusion générale, intitulée «le golit d’un au-dela ». Il s’agit
en définitive de savoir s’il est possible de ne rien renier de ’abrupte vérité de
I’Evangile sans fuir notre condition présente. Oui, pour autant qu’on comprenne
bien l'intuition capitale de I’Evangile : la dimension divine de l'agapé et la
réaffirmation de la mort par la rédemption. « Il n’est pas nécessaire, pour étre
chrétien, de passer sa vie a regretter d’étre sur la terre et a faire comme si on
n’y était pas. Il n’est pas nécessaire, pour étre homme, de méconnaitre notre
aspiration a un au-deld du temporel, besoin comblé par I'agapé. » (p. 135). —
11 faut étre reconnaissant au P. Rabut d’avoir su éclairer avec tant de finesse
et de discernement un probléme aujourd’hui ressenti avec acuité par un grand

nombre de chrétiens. Eric Fucwus.

Louis BEIRNAERT, S.]J.: Expérience chrétienne et psychologie. Paris,
Editions de I'EPI, 1964, 435 p.

Expérience chrétienne et psychologie réunit une série d’études abordant des
questions d’expérience pastorale, d’éthique chrétienne, de problémes de la vie
spirituelle, dans leurs relations avec la psychologie. Chacune est parfaitement
indépendante et constitue un théme en soi. Louis Beirnaert a cependant cher-
ché a les répartir sous quatre rubriques principales selon l'ordre de préoccupa-
tions auxquelles elles répondaient. La troisiéme, Confrontations, est a relever.
Elle groupe les six études suivantes : Le jeune Freud et sa découverte ; Situa-
tion du psychologue ; L’attitude chrétienne en psychothérapie; La morale
sans péché ; Psychanalyse et mystére de I'homme ; L’expérience fondamentale
d’Ignace de Loyola et l'expérience psychanalytique. En premiére et seconde
partie, I'auteur aborde des problémes de pastorale. Dans la derniére, il intro-
duit le lecteur dans des thémes comme celui de la pri¢re, du symbolisme dans
la liturgie, du symbolisme conjugal dans la vie mystique. Louis Beirnaert se
distance de certains courants, affirmant la vérité chrétienne, face a ce qu'’il

appelle les inflations de certaine psychologie. Hirarp CHATELAIN.

OtT0 SEMMELROTH, S.]. : Wirkendes Wort, Zur Theologie der Verkiin-
digung. Frankfurt am Main, Verlag Joseph Knecht, 1962, 256 p.

OTtTO0 SEMMELROTH, S.J.: Parole efficace, pour une théologie de la
prédication, Traduction de l'allemand et notes de B. Fraigneau-
Julien, P.S.S. Paris, Edition Saint Paul, 1963, 247 p. Collection
« In Domo Domini ».

Dans son commentaire de la Constitution sur la liturgie adoptée lors de la
seconde session de l'actuel Concile de 1’Eglise romaine, le Pére Jounel écrit, a
propos de l'article 52 qui traite de I'homélie : « Sans attendre la promulgation
du nouveau lectionnaire, il convient que les prétres s’attachent immédiatement
a la restauration de I’homélie. L’efficacité de la réforme liturgique promulguée
par le Concile dépendra en grande partie de la maniére dont cette prescription
de la Constitution sera appliquée » (La Maison-Dieu, 1964, 77, p. 122). L'ouvrage



HisToIRE
DE LA
PHILOSOPHIE

56 BIBLIOGRAPHIE

du dogmaticien de Francfort les aidera considérablement A prendre conscience
de I'événement homilétique que I’Eglise romaine se met a redécouvrir — et que
nous réformés ne devons pas cesser non plus de réapprendre constamment.
—Parole efficace n’est pas une homilétique a proprement parler, mais une
théologie de la prédication. Elle comprend deux parties, dont la premieére
traite de la #éalité de la Parole de Dieu et la seconde de son efficacité. Chaque
partie est & nouveau subdivisée en trois sections, la premiére traitant tour a tour
de la Parole de Dieu en elle-méme, de la parole de Dieu ad extra (Parole de
Dieu et révélation, Parole et ceuvre de Dieu, Parole de Dieu et réponse de
I’'homme), et de la Parole de Dieu dans I’Eglise (la présence méme de 1'Eglise
pouvant étre Parole de Dieu pour le monde, p. 88 ss). Quant a la seconde partie,
elle examine d’abord le caractére vivant et efficace de la Parole de Dieu, ensuite
la prédication dans son aspect d’appel de Dieu a 'homme, enfin la prédication
en tant qu’« événement générateur de grice ». — Dans ce livre qui ne veut pas
étre davantage qu’un essai de recherche, on ne relévera ici que deux problémes.
Tout d’abord celui du rapport entre la prédication et le sacrement (p. 113 ss,
éd.frang.). Ce rapport est « dialogal » et renvoie au « dialogue » christologique
fondamental entre l'incarnation et la mort sacrificielle, la prédication faisant
I'anamnése de la Parole qui atteint le monde pour y prendre chair et le visiter,
le sacrement (et spécialement I’eucharistie) faisant ’anamnése de la réconci-
liation de Dieu et du monde par la croix. On voit ainsi pourquoi ’eucharistie
exige, simplement pour pouvoir étre, un prélude homilétique, et aussi pourquoi
la prédication appelle, pour étre vérifiée, la célébration eucharistique — ce qui
condamne absolument les simplifications qui voudraient permettre de choisir
entre une « Eglise de la Parole » et une « Eglise du sacrement ». Le second pro-
bléme est posé par les questions sur lesquelles s’achéve l'ouvrage. L’auteur
remarque que la Parole de Dieu et sa proclamation se présentent, dans la vie
de I’Eglise, avec ce que 'on pourrait appeler des « densités objectives » diffé-
rentes : y a-t-il objectivement une «densité » de Parole efficace plus grande
dans la prédication d’un ministre ordonné réguli¢rement que dans celle d’un
charismatique occasionnel, ou dans la prédication proclamée alors que 1'Eglise
est rassemblée pour le culte plutdt que dans une catéchése extra-liturgique
ou dans une rencontre de cure d’ames, ou dans une prédication qui traduit et
actualise une péricope biblique plutét que dans une prédication qui « part»
certes d'un verset de I’Ecriture, mais pour traiter d’'un théme ? Le P. Semmel-
roth ne répond pas a ces questions qui nous touchent aussi de trés pres. 11
cherche cependant une réponse — trés conforme & son ouvrage L’Eglise,
sacvement de la védemption paru aussi dans la collection « In Domo Domini » :
plus la prédication est référée a I’eucharistie, plus elle est conforme a sa nature
profonde, plus elle est donc objectivement dense. — Ces quelques remarques
permettent de mesurer I'importance de cet ouvrage, qui ne se raméne pas seule-
ment a ranimer la réflexion romaine sur le ministére de la Parole.
JEAN-JACQUES VON ALLMEN.

ALBERT RivauD : Histoire de la philosophie. Tome 1V. Philosophie
frangaise et philosophie anglaise de 1700 & 1830. Paris, Presses
universitaires de France, 1962, 594 p. Collection « Logos ».

Avec ce quatrieme tome s’achéve la monumentale Histoire de la philo-
sophie a laquelle Albert Rivaud consacra les seize derniéres années de sa vie
(il mourut en 1956, agé de 88 ans). Jusqu’a la fin, nous dit-on, il avait conservé



BIBLIOGRAPHIE 57

intactes sa rapidité d’esprit, sa lucidité, son extraordinaire information. Mais
il ne put mettre la derniére main a son ouvrage. Une équipe de collaborateurs
se forma aussitdt, qui comblérent les lacunes du manuscrit, fixérent I’ordre des
divisions, composérent certains courts chapitres ainsi que l'index des noms de
personnes. — Les intentions de l'auteur ayant été respectées, ce volume est
digne des précédents. Il vaudrait la peine de consacrer maintenant a l'entre-
prise entiére une notice plus étendue pour en discuter les orientations et les
analyses. Contentons-nous d’affirmer qu’a notre connaissance aucune ceuvre
du méme genre, parue ces derniéres années, n’apporte autant de renseignements
et de faits, avec une pareille clarté. C’est le XVIII® siécle qui forme la matiére
de ce dernier tome. Signalons — a c6té des chapitres voués aux « meneurs du
jeu philosophique » : Voltaire, Diderot, d’Alembert, Condillac, Mably, et a
Rousseau, le « philosophe malgré lui » — de fortes pages sur le développement
des sciences, sur l'idéologie et sur Maine de Biran, «l'idéologue indiscipliné ».
On découvre avec plaisir les lignes consacrées aux Genevois Charles Bonnet et
Jacques Mallet du Pan. L’ceuvre s’achéve sur Berkeley, Hume, Bentham et la

philosophie américaine. RenE SCHAERER.

PETER OF SPAIN : Tractatus syncategorematum and selected anonymous
treatises, translated by Joseph P. Mullally, Milwaukee, Wis.,
Marquette University Press, 1964, 156 p. (Mediaeval philoso-
phical texts in translation, 13.)

Poursuivant son programme de traduction d’ouvrages médiévaux, les
éditeurs de cette collection publient un traité de logique du théologien, philo-
sophe et savant Pierre d’Espagne (1210-1277), qui fut élu pape en 1276 sous le
nom de Jean XXI. L’influence de cet auteur sur les études de logique au XIVe et
au XVe siécle fut considérable : ses Summulae logicales étaient un des textes
de base de l'enseignement. Le traité des syncatégorémes — c’est-a-dire des
parties du discours qui n’ont pas de signification par elles-mémes et n’ont
que des fonctions de liaison — fut aussi un texte trés estimé. Ce traité et les trois
autres textes scolaires qui lui sont joints ici quittent le strict aristotélisme et
appartiennent aux débuts de la logique moderne. Les éditeurs veulent révéler
la valeur intrinséque de ces travaux et permettre aux étudiants, aux professeurs,
aux historiens de la philosophie et de la logique, de mieux apprécier les progrés
de la logique médiévale par rapport a celle de I'antiquité et la continuité du
développement de la logique formelle jusqu'a nos jours. Cette continuité est
soulignée par le commentaire d’un des traités, donné a I'aide des symboles de la
logique contemporaine. Ajoutons que la présente traduction est faite sur la
base de deux incunables, I'un de 1489 et 'autre de 1494.

FERNAND BRUNNER.

Etudes sur le Contrat Social de [ean-Jacques Rousseau. Actes des
Journées d’études tenues a Dijon les 3, 4 et 6 mai 1962. Paris, Les
Belles-Lettres, 1964, 542 p. Publication de I'Université de Dijon,
XXX.

Qui ne connait pas le Contrat social a une idée bien insuffisante de la per-
sonnalité intellectuelle de Rousseau. On observe dans cet ouvrage une sobriété
de style et une exigence de raison qui étonnent le lecteur non averti. Il s’attend
a retrouver chez Rousseau l'effusion des sentiments la ol régnent la raison



58 BIBLIOGRAPHIE

et méme le calcul. A cause de cette rigueur, le Conirat social est un ouvrage
difficile. Il suppose aussi pour étre compris une culture juridique que tous les
lecteurs des Confessions ne possédent pas. C'est pourquoi il faut se réjouir de
la publication des communications présentées en 1962 a Dijon par des savants
de divers pays, surtout de France et de Suisse, mais aussi d’Allemagne, d’An-
gleterre et d’'Italie. La premiére partie de cet ouvrage collectif est consacrée
aux sources de la pensée politique de Rousseau, la seconde aux aspects de cette
pensée dans le Contrat social, et la troisiéme au rapport de la doctrine politique
de Rousseau avec la pensée politique européenne de 1762 a nos jours. Il est
impossible de signaler ici les diverses communications que renferme cet ouvrage :
il y en a plus de trente. Disons seulement qu’elles concernent les notions cen-
trales — et souvent obscures — du Cowntrat social : I’état de nature, 1’égalité,
le contrat, le législateur, le gouvernement, la religion, etc. Elles soulévent aussi
les principaux problémes que rencontre l'interpréte : quel est le rapport entre
les Discours et le Contrat ? Entre la liberté et la contrainte exercée par les
lois ? Entre le libéralisme et le totalitarisme chez Rousseau ? Etc. Loin d’étre
un simple hommage a Rousseau, ce livre représente un effort considérable de
mise au point historique et d’appréciation lucide. Les critiques adressées a
Rousseau sont fréquentes: documentation insuffisante, incohérences, utopie,
etc. ; mais 'admiration reste la note dominante, de méme que 1’étonnement
devant le génie du Citoyen de Genéve et l'influence de son ouvrage, étendue
jusqu’aux limites du continent européen et par-dela I'océan. Rousseau a le
mérite d’« avoir formulé les principales exigences de la démocratie » et sa pensée
garde de grandes affinités avec la pensée politique contemporaine.
FERNAND BRUNNER.

PIERRE-ANDRE STUCKI : Le Christianisme et I’ Histoire d’aprés Kierke-
gaard. Basel, Verlag fiir Recht und Gesellschaft, 1963.

P.-A. Stucki reconnait d’emblée son postulat de base : « Kierkegaard a rai-
son. » Et contrairement a la plupart des commentateurs, il ne s’attarde pas a
I’histoire personnelle de Kierkegaard ; car il estime que la pensée de ce philo-
sophe, cohérente de part en part, n’a pas évolué au cours de sa vie. La premiére
partie de l'ouvrage reléeve en fait la situation du penseur danois en face des
systémes philosophiques et théologiques qui 'ont marqué. En particulier, il
refuse la conception hégélienne de 1'histoire, et avec elle toutes les philosophies
de l'histoire, pour accentuer radicalement l’existence et 1'historicité indivi-
duelles. S’il me parait fondamental de situer Kierkegaard dans son temps, le
refus de toute évolution de la pensée liée a la biographie semble contestable,
bien qu’il exprime une réaction salutaire a la critique kierkegaardienne régnante.
— La deuxiéme partie jette une vive lumiére sur les moments essentiels de cette
pensée : Kierkegaard, dans un projet fondamental de fidélité chrétienne, s’at-
tache a décrire l'existence confrontée au paradoxe absolu, Dieu incarné dans
I’histoire. C’est ainsi que la temporalité est constituée par l'irruption de 1'éter-
nité dans l'instant. En outre, P.-A. Stucki définit les stades avec une rare jus-
tesse comme des possibles d’existence, et non comme une histoire personnelle
nécessaire qui suivrait un type d’« Aufhebung » quasi hégélien. — La troisieme
partie examine des philosophes et des théologiens existentialistes contempo-
rains, de fagon terne parfois parce que leurs recherches se constituent dans des
directions toutes différentes. Il y a certes des remarques intéressantes sur
Diirrenmatt et sur Bultmann. Mais on est étonné d’apprendre que ce dernier soit



BIBLIOGRAPHIE 59

un vrai kierkegaardien, dont la démythisation du Nouveau Testament ne
répondrait qu'a une exigence de la foi. (Certaines citations laissent réveur,
comme ce refus de ’eschatologie au nom d’un bon sens bien peu kierkegaardien :

L’histoire continue — et comme en est convaincu tout homme sensé — con-
tinuera » (p. 249). Et Stucki va jusqu’'a comparer Barth & un Mynster contem-
porain, en sous-entendant que Bultmann serait le Kierkegaard actuel. — En
conclusion, cette critique passionnée de Kierkegaard est enrichissante, mais
devient contestable dés que 'auteur s’aventure vers d’autres pensées, que par
ailleurs il ne semble une ou deux fois connaitre que de seconde main. En fait,
il parait en étre conscient, et s’il prend au sérieux le devoir de fidélité chrétienne,
il ne se prend, lui-méme, guére au sérieux, ce qui appartient a un humour bien

kierkegaardien. ANDRE CONTESSE.

KArRL HAMMER: W.-A. Mozart : Eine theologische Deutung. Zurich,
Evangelischer Verlag, 1964, 442 p. Basler Studien zur historischen
und systematischen Theologie, 3.

On raconte que Karl Barth, arrivé au paradis, demande que Mozart soit
la premiére personne a qui il soit présenté ; voire, répond saint Pierre, je ne sais
pas s’il vous recevra. — Mozart théologien ? Je sais bien qu’on peut tout dire,
en matiére de musique, et faire d’'un musicien tout ce que 'on veut, méme un
théologien. N’a-t-on pas déja fait de Bach un catholique, que dis-je, un tho-
miste ? — L’auteur fait du bon travail, se donne beaucoup de peine, et connait
la musique : il oppose les tonalités, recense les ceuvres, analyse les opéras, étudie
I'homme. Rien de cela n’est inintéressant. En fin de compte, il montre bien a qui
ne l'aurait pas entendu, que Mozart, c’est le miracle perpétuellement renouvelé,
et que trois notes de cet enfant témoignent, d’'une maniére ou d’une autre, de
la grace de Dieu. Dont acte. Mais de quelle maniére ? — Cela reste (heureuse-

ment) mystére. J.-CLAUDE PIGUET.

LUcCiEN GOLDMANN : Recherches dialectiques, Paris, Gallimard, 1959,
356 p.

L’auteur de Le Dieu caché, sa trés belle thése de doctorat, a livré dans ce
volume un ensemble trés varié d’études, déja publiées ou inédites. Les premieéres
sont consacrées & des « problémes de méthode » (sur le matérialisme dialectique),
d’autres a des ¢« analyses concrétes » (Le pari de Pascal, Phédre, Bérénice, etc.),
et les derniéres a des « chroniques » (sur Georg Lukacs, sur la morale et le droit
naturel, etc.). Toutes visent & prouver que le matérialisme dialectique constitue
un systéme de pensée rigoureusement cohérent, fondé sur les idées de totalité
et de «structure génétique », et propre a fournir une méthode qui permet de
comprendre d’'une maniére positive la réalité sociale et historique. La préoccu-
pation d’un «structuralisme génétique généralisé » explique le vif intérét de
l’auteur pour I'ceuvre de Jean Piaget, dont il traite en deux chapitres impor-
tants : La psychologie de Jean Piaget et L’épistémologie de Jean Piaget. A noter
que le volume est dédié « & Jean Piaget, le maitre et I’ami ». Maximilien Rubel,
lui aussi, voyait dans l'illustre psychologue un marxiste qui s’ignore... L’aspect
le plus discutable des recherches de Goldmann est celui de I'art. Car le sociolo-
gisme, s’il peut (et encore !) rendre compte du contenu des ceuvres, laisse intact

PHILOSOPHIE
CONTEMPO-
RAINE



60 BIBLIOGRAPHIE

ce qu’'on peut appeler le « phénomeéne de 1'art », en tant que produit d’une acti-
vité humaine permanente. Un produit qui — ainsi que Staline lui-méme (A4
propos du marxisme en linguistique) 1'avait reconnu pour le langage — survit
aux transformations sociales et politiques. D’autre part, en traitant du marxisme
comme s’il constituait une méthode désormais bien établie, ne risque-t-on pas
d’enlever a la dialectique son mordant sur le cours de I'histoire ? — Il reste que
les travaux de Goldmann représentent un effort remarquable, a la fois tenace et
patient, de démontrer, au gré d’une investigation orientée dans les domaines les
plus divers, la validité d’une méthode qu’il tient pour I’expression la plus évoluée

du rationalisme humain. FERNAND.-LUCIEN MUELLER.

Existence et Nature par F. ALQUIE, P. ARBOUSSE-BASTIDE, G. et
R. BasTIDE, J. EvzIERE, A. FOREST, R. LACROZE, D. LAGACHE,
P. MESNARD, J. Moreau, P. RICOEUR, J. TROUILLARD, A. DE
WAELHENS, G. WIDMER. Paris, Presses universitaires de France,
1962, 214 p.

Cet ouvrage collectif reproduit les communications présentées aux séances
plénieéres du XIe Congrés des Sociétés de Philosophie de langue francaise, qui
s’est tenu a Montpellier du 4 au 7 septembre 1961 et dont le théme général fut
La nature humaine. Ces exposés visent a élucider les rapports que la nature
entretient avec la conscience ou la condition de I'homme (Alquié, G. Bastide),
avec la société et les réalisations de l'artifice humain (R. Bastide, Lacroze),
avec les données de la psychanalyse (Lagache), avec l'existence, la liberté
et la situation humaines (Moreau, Ricoeur, de Waelhens). Un hommage solennel
ayant été rendu a Maurice Blondel, on lit avec un singulier profit la belle étude
de Gabriel Widmer sur Mauwurice Blondel, philosophe du remouvellement et celles
de Jean Trouillard et d’Aimé Forest sur la présence de Dieu et V'intention philo-

sophique chez Blondel. R SeRARRER.

ARNOLD J. TOYNBEE : La religion vue par un historien. Paris, Galli-
mard, 1963, 316 p.

¢« Nous avons été ramenés a la religion par l'aiguillon stimulant de 'adver-
sité » déclare I'auteur dés la premiére page de son livre ; mais c’est pour ajouter
aussitét : I1 y a plus de cent maniéres d’étre religieux ; quelle est la maniére
proprement historique ? — Nous partons tous d’'un égocentrisme naturel :
chacun de nous se sent, se veut au centre du monde. Comme aucun de nous
ne l'est en réalité, les perspectives que nous ouvrons sur la totalité seront
nécessairement partielles. Jusqu’'a aujourd’hui, deux maniéres de voir nette-
ment opposées se sont succédé tour a tour: l'une congoit l'univers comme un
rythme cyclique gouverné par une loi impersonnelle ; elle a ’avantage d’atté-
nuer l'égocentrisme au profit de 'unité cosmique, mais elle méconnait I’'expé-
rience profonde du développement historique; c’est la conception gréco-
romaine et indienne. L’autre se représente le monde comme soumis a4 une
intelligence et a une volonté souveraines, et l'histoire comme un drame per-
sonnellement vécu: c’est la conception judéo-chrétienne et islamique; elle
accorde a l’histoire sa pleine signification, mais incite I'homme a retomber
dans son égocentrisme, en tant qu’acteur ou co-acteur responsable de son
propre drame. — L’humanité a commencé par adorer les forces naturelles ;



BIBLIOGRAPHIE 61

puis elle a passé au culte de I’homme ; ce culte a le défaut de méconnaitre la
servitude terrible de la souffrance. L'humanité fut enfin conduite a se tourner
vers une Réalité absolue, qui est au-dela de la nature et de 'homme, en méme
temps qu’elle est en eux. A cet égard, la grande supériorité du Mahayana tibé-
tain et du christianisme fut d’accepter la souffrance comme une occasion de
répondre a I'appel de I'amour et de la pitié. — Mais, avec 'affaiblissement des
croyances religieuses en Occident et, par contrecoup, dans le reste du monde,
deux idoles devaient se dresser dangereusement : le nationalisme local et le
technicisme wunmiversel ; la civilisation chrétienne payait cher l'imprudence
avec laquelle elle avait dépouillé la nature de son caractére divin. A ces deux
idoles allait s'en ajouter une troisiéme, qui semble offrir aujourd’hui plus
d’espoir : I'@cuménisme. Mais une difficulté grave se présente : comment I’huma-
nité reprendra-t-elle conscience du mysteére et du péché qui la conditionnent
ici-bas, sans renoncer au bénéfice de l'initiation mathématico-physique par
laquelle elle a passé, sans cesser de recourir aux outils mentaux que lui ont
forgés la science et la technologie ? Elle y sera aidée par une vertu fondamentale,
la tolérance, car les confessions sont complémentaires : croire a la vérité de
celle qu’'on pratique n’empéche pas de croire que d’autres sont, comme elle,
dépositaires du salut. — Si certaines théses de cet ouvrage et de nombreuses
affirmations en cours d’exposé paraissent discutables, on n’en admire pas moins
la richesse de I'information et I’on est sensible a la conviction d'un auteur qui,
sans se dissimuler les réalités ni céder au « progressisme », s’engage résolument

dans la voie de 'optimisme et de la foi. RENE SCHAERER.

PIERRE JACCARD, Sociologie de ['éducation, Payot, Paris, 1962,
254 p. (Bibliothéque économique).

C’est avec un grand retard que nous signalons le dernier livre de M. Pierre
Jaccard. Cet ouvrage, solidement biti, bien pensé et bien écrit, out l'auteur
développe et précise des idées déja esquissées dans Politique de lU'emplor et
de l'éducation (1957), veut rendre le lecteur attentif a 1'un des problémes les
plus graves d’aujourd’hui, a savoir l'importance primordiale de 1'éducation
dans un systéme de vie ou les moyens d’existence de 'homme « dépendent
étroitement de la conservation, de la régénération et du renouvellement d’une
quantité incroyable et toujours croissante de savoir» (p. ro1). L’opinion
publique est plus attentive a ce probléme a I’heure actuelle qu’il y a deux ans.
L’influence déja exercée par le livre clairvoyant de P. Jaccard n’est certaine-
ment pas étrangeére a cette prise de conscience. Dans une premiére partie
l'auteur décrit le mal : la pénurie des cadres, c’est-a-dire des professionnels
spécialisés et diplomés dont dépend la vie d’un pays. « Nous allons vers une
crise générale dans le recrutement de toutes les professions exigeant des com-
pétences particuliéres » (p. 62). « Ce sont les professions-clés, telles que l'art
de l'ingénieur, la médecine et 'enseignement, qui sont les plus durement tou-
chées par la pénurie » (p. 74). D’autre part, la société moderne réclame « davan-
tage d’instruction » (deuxiéme partie), car dans toutes les professions et a tous
les niveaux de l'’emploi, les exigences s’accroissent et se diversifient. L’age
de la technique n’a plus que faire de grandes masses d’ouvriers manceuvres,
il a ses chomeurs technologiques tandis qu’il manque de travailleurs qualifiés.
Le reméde qu’on propose, c’est «l’éducation de masse » (troisieme partie).
Il convient d’abord d’évaluer les tendances et les probabilités de 1'emploi,



62 BIBLIOGRAPHIE

et d’orienter en ce sens non seulement les étudiants mais déja les éleves des
classes secondaires, afin de ne pas former trop de littéraires quand on manque
de scientifiques. Il ne faut pas oublier du reste que les mathématiques et les
sciences exactes «sont formatrices de l'esprit tout autant que les lettres»
(p. 172). Il est nécessaire enfin d’ouvrir a un plus grand nombre l'accés aux
études secondaires, techniques et universitaires ; il faut, en un mot, «investir
en hommes » (p. 239). Le prix a payer est certes élevé, mais il y va de «la sur-
vivance de notre civilisation » (p. 14). — Ce bref résumé ne peut donner qu’'une
vue incompléte des richesses contenues dans ce livre qu’il faut lire, et dont
beaucoup de développements prétent a discussion. Nous devons nous limiter
et nous nous bornons 4 une remarque générale. N’est-il pas quelque peu excessif
d’opposer l'une a l'autre 1'éducation de masse, qui aujourd’hui s’impose, et
la formation des élites qui était hier le but de 1’école ? L’éducation de masse,
dont P. Jaccard démontre avec persuasion la nécessité et dont il est loin de
méconnaitre les limites, est en définitive une préparation professionnelle,
et elle peut suffire sans doute a conserver et i transmettre le savoir déja acquis.
Mais I’équilibre ainsi réalisé sera précaire, surtout le jour ou les potaches récla-
meront le droit de gréve, comme tout le monde. Ici comme partout, qui n’avance
pas, recule. L’exigence d’une haute culture pour une élite instruite selon les
sévéres exigences traditionnelles est tout aussi impérieuse que jadis, si 'on
veut que la recherche se poursuive et aille de 'avant, et cette formation des
élites doit étre sauvegardée a tout prix. De nos jours, heureusement, la répu-

blique sait qu’elle a besoin de savants. P K. MENouD.

A. CoONSENTINO : Discorsetti corrosivi. Milano, Edizioni di « Tu sei
Me », 1964, 186 p.

C’est un ouvrage trés décevant : choisir de s’exprimer par « petits discours »
qui seraient autant de commentaires brefs et incisifs de termes ou de principes
philosophiques (exemples : « Le Mal », « Sur une définition de Eternité », « Sur
I’Existence précédant I’Essence ». etc.) peut se révéler une excellente initiative.
Tenter, d’autre part, d’animer ces chapitres en leur insufflant une ironie qui se
veut corrosive, est également légitime. Il semble bien que I'auteur a failli dans
la réalisation de ses deux intentions : les commentaires sont confus ; l'acide,
souvent vulgairz, sans efficacité. Et ce ne sont pas les allusions a une philo-
sophie de 1'Unicité, appelée Tusemeismo, qui sauveront l’entreprise.

Eric MERLOTTI.

La liberté. Approches scientifiques et théologiques. Paris, Lethielleux,
1963, 160 p. (Cahiers d’études biologiques, 11-12.)

Ces cahiers reproduisent les travaux d’un cercle d’études oul savants et théo-
logiens se rencontrent. Le R. P. Niel, dansle liminaire de ce Cahier 11-12, souligne
la nécessité qu’'éprouve le théologien de dialoguer avec les scientifiques et les
philosophes. Suivent neuf études confiées & des auteurs différents. Les deux
premiéres relévent de la biologie pure et concernent le phénomeéne de la vie.
La suivante traite de psychologie animale : I’animal vit-il en liberté ? Trois
articles sont consacrés ensuite a la psychologie humaine : ils concernent la
motricité, la motivation et I’éducation de I'’enfant atteint de déficience mentale.



BIBLIOGRAPHIE 63

Enfin, dans les trois derniers textes, les auteurs tentent des approches philo-
sophique, sociale et théologique de I'idée de liberté. Il ne s’agit pas d’un traité
sur la liberté, mais d’une série de travaux spéciaux dont chacun représente un

point de vue différent. FERNAND BRUNNER.

T.S. Erior: Knowledge and Experience in the philosophy of F. H.
Bradley, Londres, Faber and Faber, 1964, 216 p.

I1 s’agit de la these de doctorat en philosophie du célébre poéte anglais ;
elle avait été déposée en 1916 a Harvard et était demeurée inédite. L’auteur la
livrait au public, un an avant sa mort, convaincu par certains de ses admira-
teurs qui y voient un éclairage important de son ceuvre poétique et critique.
Lelecteur est frappé par la rigueur et la perspicacité des analyses, dont certaines
évoquent des résonances husserliennes ; le sujet et I'objet se différencient sur
le sol originaire de l'expérience immédiate ; réalisme et idéalisme sont & ren-
voyer dos a dos ; l'objet est constitué par notre attention, indissociable du
circuit de nos intentions pratiques. L’objet se trouve ainsi intégré dans un
monde visé comme un dans le contexte de l'intersubjectivité, mais jamais saisi
comme tel : toute vérité vécue est partiale et fragmentaire, elle est toujours
interprétation, et, en ce sens, liée a4 la reprise d’une tradition. Toute vérité
signifiante est une vérité privée, mais qui se détache sur le fond d’une pra-
tique commune qui tend vers I’absolu. PeA. STUCKL

ROBERT GERARD : Gravitation et liberté, essai d’extension de la repré-
sentation physique. Paris, Presses Universitaires de France, 1962,

346 p.

Cet ouvrage intéressera le lecteur ouvert aux développements de la science
contemporaine sous un triple aspect. Il convient pourtant de noter qu'il appa-
rait parfois plus suggestif que rigoureusement scientifique ; mais il est plut6t
du ressort du physicien ou du mathématicien de trancher la question, le philo-
sophe se sentant souvent attiré par la hardiesse de la spéculation. — Abordant
tout d’abord le plan de la vulgarisation scientifique, 'auteur montre la nécessité
de rendre accessibles nos conceptions actuelles de l'univers physique en les
exprimant dans un langage parlant & l'intuition tri-dimensionnelle de notre
représentation, sous la forme d'un « modéle représentable classiquement ». —
S’adressant ensuite au savant, il élabore une théorie générale de l'univers,
englobant dans un projet unitaire aussi bien la physique des particules que
celle des nébuleuses. Elle s’exprimera mathématiquement dans le langage
d’une géométrie des rofations ol «un arc de spirale logarithmique gauche de
raison quelconque » constitue 1'élément de base. Cette géométrie lui parait
décrire de la fagon la plus adéquate ce qu’il considére comme le principe expli-
catif de toute la réalité cosmique : la notion de fendance généralisée. Ce concept
exprime le caractére essentiellement non-mathématisable de 1'univers en soi,
son absence d’ordre constitutive, ou le degré d’indifférence qui caractérise
la relation de ses parties entre elles. C’est le phénomeéne élémentaire. Chaque
corps poursuit librement une trajectoire courbe, autonome, en un « chaos formé
d’objets quelconques doués de mouvements quelconques avec vitesse et accélé-
ration quelconques ». Cette théorie permet a l'auteur de critiquer les notions



64 BIBLIOGRAPHIE

de force, d’attraction, de champ, de gravitation au profit de I'idée d’une expan-
ston uniformément accélérée. — Enfin, la réflexion de I’auteur s’engage dans le
sens des préoccupations de la philosophie contemporaine (bien qu’a plus d’une
reprise il prenne une position négative a 1'égard des démarches philosophiques)
lorsqu’il pose le probléme de la connaissance en des termes qui montrent I’esprit
humain comme liberté constituant des significations a l'intérieur de ce chaos, 1a
ou elle est capable d’enregistrer des répétitions, répétitions qui deviendront
pour elle des lois. Liberté humaine qui choisit dans l'indifférence chaotique
des choses ce qui va exister pour elle. Toute connaissance implique donc un
choix ; I’objet existe a la mesure de son importance pour celui qui le connait, et
la vérité est une « maniére de parler ». Conventionalisme, dynamique du déve-
loppement, relativisme de 1’h0mo mensura, sont les the¢mes mémes de ’anthro-

pologie contemporaine. M.-]. BOREL.

Imprimerie La Concorde, Lausanne



	Bibliographie

