Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1965)

Heft: 1

Artikel: Vivekananda et la tradition philosophique indienne
Autor: Lacombe, Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIVEKANANDA
ET LA TRADITION PHILOSOPHIQUE
INDIENNE

Dans l'ordre de la pensée et de la doctrine, Vivekananda parait
s’étre proposé une double tiche: d’abord recueillir et condenser
I'essentiel de la tradition philosophique et spirituelle de I'Inde, en
élaguant les excroissances inutiles. Puis, se servir de la dialectique
immanente qu’il croit voir a 'ceuvre dans le travail des siécles par-
courus par l'indianité et grace a laquelle, pense-t-il, a pu se faire
la synthése d’une si féconde diversité ; se servir donc de cette méme
dialectique immanente pour réconcilier et unifier I'Orient et 1’Occi-
dent. Dans les deux cas, aux deux étapes, le Veddnta non dualiste
est appelé a mettre sur ces synthéses de plus en plus compréhensives
le sceau de I'unité supréme.

D’une fagon plus spontanée, plus vécue, le maitre de Vivekananda,
Réamakrishna Paramahamsa lui avait montré comment une telle
méthode peut étre mise en pratique. Vivekananda a repris le méme
propos de facon plus réfléchie et systématique avec les ressources
d’'une double culture, orientale et occidentale, plus nourrie et plus
riche sur le plan intellectuel.

La méthode commune au maitre et au disciple est cependant
différente de ce qu’on appelle — a tort ou a raison — l'orthodoxie
hindoue, en ce qu’elle consent a des sacrifices, des purifications du
legs traditionnel. Toutes les inventions du passé ne sont pas reconnues
comme bonnes, comme sacrées. Une volonté de réforme, une volonté
de progres, le souci de répondre a des problémes nouveaux, a ceux,
en particulier, que suscite I'affrontement avec 1'Occident, animent
Réamakrishna et Vivekdnanda, mais si 'on compare leur attitude
a celle d’autres réformateurs indiens du XIXe siécle, aux chefs du
Brahmo Samaj, par exemple, on note que la prépondérance des
valeurs indiennes est plus marquée chez ceux-la que chez ceux-ci.

Ni orthodoxe, ni disposé a laisser une part de régence spirituelle a
I’Occident, Vivekdnanda se place donc résolument au centre de
perspective du Veddnta non dualiste et part de la pour rassembler
les diverses familles morales et doctrinales de ’humanité.



16 OLIVIER LACOMBE

Nous ne saurions prétendre épuiser la substance des huit volumes
qui contiennent les ceuvres complétes de Vivekananda. Aussi bien,
I'auteur a-t-il été conduit par les circonstances a reprendre souvent
les mémes grands thémes. De méme qu’hier M. le professeur Schaerer,
nous limiterons notre enquéte aux quatre études majeures intitulées :
J#idna-yoga, Bhakti-yoga, Karma-yoga, Rdja-yoga, (disciplines de la
connaissance, de la dévotion, de I’'action désintéressée, de la concen-
tration physico-mentale ou yoga royal).

Ces textes ne sont pas des traités didactiques ni des ouvrages de
science pure. On a comparé leur genre littéraire a celui des grands
sermonnaires stoiciens et la comparaison me semble treés heureuse.
Vivekdnanda ne veut pas seulement prouver, mais convaincre et
entrainer. Il ne propose pas une philosophie spéculative mais une
philosophie qui se résolve immeédiatement en discipline de vie et
méthode de libération spirituelle. Aussi procéda-t-il souvent par
citations, suggestives mais rarement situées, des grands documents
fondamentaux de I'indianité, par références larges, voire implicites,
a ses traditions doctrinales.

Ces textes sont des conférences données, a la fin du XIXe siécle,
a des auditoires de langue anglaise, aux Etats-Unis d’Amérique ou en
Grande-Bretagne. L’Occident que connait Vivekananda, face auquel
il réagit, qu’il entend persuader est donc assez particularisé dans le
temps et dans l'espace et colore sa propre vision.

Ces circonstances imposeront a Vivekdnanda quelques déplace-
ments d’accent — nous les signalerons chemin faisant. Une telle
modernisation des pensées antiques n’était-elle pas rendue nécessaire
par le propos méme du Swéimi ? Mais il faut redire que le principe
directeur mis en ceuvre a travers elle est celui méme qu’ont dégagé
les docteurs védantiques d’autrefois. Le principe, on pourrait le
formuler ainsi: 1'Unité supréme, celle de 1’Absolu, est une unité
d’indifférenciation, non par manque et défaut, mais par plénitude
et surabondance. Cette indifférenciation souveraine est indifférente
aux différences ; elle les domine. C’est une indifférence dominatrice.
Mais apres s’étre détournée victorieusement de la pluralité, elle peut,
sans risque, se faire condescendante, et sa condescendance, ordonna-
trice. Dans le chaos de la multiplicité brute, l'indifférence supréme
met de 'ordre et de I'harmonie.

De fagon moins articulée et moins consciente, un tel principe
semble avoir contenu, au cours de I'histoire, les forces religieuses
dispersives présentes dans 1’hindouisme. De fagon plus articulée et
plus consciente, il a servi a rassembler en une synthése supérieure
les six grands systémes de philosophie brahmanique. Sans doute cette
synthése supérieure laisse-t-elle hors de ses prises effectives et la
pensée bouddhique et celle des Jainas et d’autres courants de pensée,



VIVEKANANDA ET LA TRADITION PHILOSOPHIQUE INDIENNE 17

comme les grandes écoles du Civaisme cachemirien. Mais ce qui
importe ici, c’est sa démarche typique et son ambition secréte de
surmonter par intégration, foute diversité donnée ou possible.

Voyons-le en action parmi les principaux darganas (« systémes »,
ou — plus littéralement — « vues») de la tradition philosophique
recue par le brahmanisme. Un dargana se définit comme un corps de
doctrine suffisamment compréhensif pour conduire du savoir a la
délivrance spirituelle. Six ont été finalement retenus. Mais ce choix
trés limitatif n'a triomphé que tardivement. Au XIVe siécle, un
ouvrage de grande valeur did au talent d'un maitre de 1’école de
Cankara (Madhava) compte jusqu'a quinze et méme seize de ces
darganas, parmi lesquels la philosophie du langage et I’école cachemi-
rienne dite de la «reconnaissance » (selon laquelle l'acte spirituel
supréme consiste a reconnaitre 1’Absolu, Civa immanent, éternelle-
ment présent dans les profondeurs de notre étre).

Trois écoles métaphysiques originales prennent rang parmi les
six darganas orthodoxes. Ce sont, en allant du pluralisme au monisme :
la «Systématique » du Vaigeshika, qui ordonne dans ses catégories
tout le réel et le pensable. Elle professe que la matiére est de struc-
ture atomique et tient que le monde spirituel rassemble une multi-
plicité de monades: cet ensemble est dominé par une Divinité
supréme ontologiquement distincte de 1’Univers. — Vient ensuite
I’Enumération » du Sdmkhya. 11 est pluraliste en ce qui concerne
les esprits, formant chacun une monade discréte. Mais il admet que la
nature — nature naturante et nature naturée — est fondamentale-
ment une, bien que soumise a une loi d’alternance qui la fait tant6t
évoluer vers la diversité manifeste et tantdét s’involuer vers I'indiffé-
renciation de I'implicite et du virtuel. La doctrine énumére dans 1'ordre
correct les moments ontologiques de ce devenir. Certaines formes de
Samkhya sont théistes, une autre est athée, bien qu’elle confére aux
monades spirituelles des attributs divins. — Vient enfin le Veddnta,
issu des grandes Upanishads. Il se ramifie en plusieurs courants de
pensée caractérisés par la manieére dont chacun oppose I'un au mul-
tiple ou les réconcilie. La Veddnta de Cankara (VIIIe-IXe siécle)
renvoie foute pluralité, tout changement a Ilillusion cosmique, a
Mayd ; monisme inflexible d'une exigeante pureté métaphysique,
ol beaucoup de penseurs indiens, anciens et modernes, voient le
dernier mot de la sagesse. D’autres maitres du Veddnta croient
néanmoins possible et nécessaire d’accorder un statut ontologique
positif au multiple, sans rompre 'unité du Tout. Un autre va méme
jusqu’a professer un pluralisme sans réduction a aucune forme de
monisme.

Par ailleurs, trois systémes #normatifs viennent compléter le
« sixain » : une «logique » (Nydya) qui a connu une riche évolution

2



18 OLIVIER LACOMBE

pour aboutir & une « nouvelle logique » ot la formalisation des régles
rationnelles est trés poussée. — Une discipline de concentration
psychosomatique visant a nous rendre maitres de nos forces incons-
cientes et de notre attention consciente, le Yoga, dans 1'acception
la plus stricte de ce terme. — Enfin, une codification des reégles
d’interprétation applicables d’abord aux textes sacrés concernant le
rite, puis, par extension, a tous les textes sacrés, Védas et Upanis-
hads : c’est '« exégése » ou Mimdmsa.

Pour déboucher sur les perspectives de la délivrance et par la
accéder a la dignité de dargana, dépasser le rang des disciplines
auxiliaires, les trois systémes normatifs ont dii se donner une méta-
physique : le Nydya 1'a fait en se jumelant avec le Vaigeshika, le
Yoga classique en adoptant la philosophie Samkhya. Quant a I’'Exé-
gése, malgré sa tendance foncieére a proclamer la suffisance du Rite
bien compris & promouvoir la bonne destinée de I'homme et de
P'univers, elle a fini par s’ouvrir plus largement aux inspirations
générales de l'indianité.

Confrontée avec ce sixain de doctrines dont chacune prétendait a
I'autonomie, la grande force réductrice qui a si longtemps entrainé
I'Inde a chercher 1'unité dans la primauté de I'indifférenciation, s’est
mise au travail. Elle a joué d’abord a l'intérieur du Vedadnta, au profit,
bien entendu, de la méme école. Sagesse ultime et dominatrice, elle
transcende les autres darganas. Condescendante et ordonnatrice,
elle reconnait leurs significations provisoires, met en ordre leurs
valeurs disparates, les organise en un super-systéme construit selon
le principe d’une gradation ascendante, depuis le pluralisme vaiges-
hika jusqu’au monisme — plus exactement au ¢ non-dualisme »,
advaita, enseigné par Cankara — en passant par le pluralisme réduit
du Sdmkhya et par les monismes tempérés des Vedantas non
cankariens. Ainsi chaque type d’esprit, selon son degré d'évolution
spirituelle, peut-il trouver I’'aliment doctrinal qui lui convient
momentanément, et se laisser porter, a son insu, de palier en
palier, jusqu’a l'advaita, par 1’énergie montante présente au cceur
de 'homme.

Ce sont sans doute de grands commentateurs comme VAicaspa-
timigra (IXe siécle) ou Vijfidnabhikshu (XVIe siécle) qui, par leur
virtuosité et leur maitrise en plusieurs darganas, ont préparé les voies
a la méthode d’unification que nous venons de décrire. Sans doute les
partisans les plus convaincus de chaque dargana ont-ils resisté a la
force insinuante qui détruisait de l'intérieur leur autonomie. Mais,
si 'on prend les choses globalement, 1'esprit brahmanique s’est peu
a peu accoutumé a la prépondérance de 1'advaita, assez intransigeant
pour maintenir son droit a la souveraineté, assez condescendant
pour admettre la valeur de fait des autres points de vue.



VIVEKANANDA ET LA TRADITION PHILOSOPHIQUE INDIENNE IQ

Vivekananda est I'héritier de cette tradition. Il I’a faite sienne de
maniere trés consciente, au point de découvrir pour son principe
majeur des possibilités d’applications inédites.

Il n’en est pas moins vrai que son enseignement habituel n’est
pas axé sur I'exposé des darganas développés pour eux-mémes, mais
qu’il en propose la substance dans la quadruple perspective des
« chemins de délivrance » plus haut nommés. Plutét que la méta-
physique conduisant a la délivrance, il montre ’aspiration a la déli-
vrance mettant en ceuvre et métaphysiques spéculatives et méthodes
pratiques de libération spirituelle : connaissance, dévotion, action
désintéressée, concentration.

Depuis les plus anciennes Upanishads, I'imperfection, la déception
sont liées pour 1'Inde a I'erreur, la liberté spirituelle a la connaissance
(17idna, cf. grec: gmdsis, latin : (co) gnosco). S’appuyant sur cette
donnée commune, le Veddnta non dualiste tient la voie de la con-
naissance pour la voie méme de libération, méthode supréme, méthode
souveraine, meéthode abrupte et difficile, méthode aristocratique,
méthode des forts et des solitaires. La tradition tendait a la réserver
de droit aux élites brahmaniques. Vivekdnanda, qui rejette tout
exclusivisme d’ordre social, la réserve de fait a une élite sans fron-
tiéres.

Mais comment faut-il entendre ici connaissance ? 1l s’agit essen-
tiellement d'une expérience spirituelle, de 'expérience de soi, arrétée
a son moment absolu, puis interprétée comme la reconnaissance
intuitive et immeédiate de l'identité du Soi et de 1’Absolu universel,
de I'dtman et du brahman. Cette expérience engendre une sagesse.
D’abord une sagesse négative : « Nous n’expliquons pas le monde,
nous 1’évacuons en I'expliquant », disait naguére un Védantin moderne.
Quant au brahman, contenu ultime de la connaissance sapientiale, il
échappe a toute formulation verbale ou conceptuelle. Il n’est « pas
ainsl, pas ainsi» (nets, nets). Puls, par condescendance, la sagesse
négative produit a son tour une sagesse positive : elle se donne pour
mission d’intégrer la science du monde et la science de l'action a
I’économie libératrice. Tels sont les degrés descendants de la « Con-
naissance ». Il va de soi que pour 'homme ces degrés doivent étre
non pas descendus mais remontés. Il faut partir de la connaissance,
de la sagesse discursive, s’exprimant en notions et termes positifs,
passer de 1a a la sagesse négative et purificatrice, pour accéder enfin
a l'expérience ineffable et incommensurable aux degrés inférieurs de
la sagesse.

Vivekananda est un adepte fervent du «non-dualisme » le plus
rigoureux et le plus intransigeant. Il se montre particuliérement
sarcastique a 1'égard de ceux qu’il nomme «les pauvres personna-
listes », et leur reproche d’étre dominés par la peur de perdre les



20 OLIVIER LACOMBE

limites de leur personnalité individuelle dans 1’abime infini du Soi
unique et impersonnel. Les mots personne, personnel, personna-
lisme, avaient sans doute perdu, a la fin du XIXe siécle, beaucoup
de leur profondeur et de leur richesse métaphysique, que la réflexion
des penseurs « personnalistes » a voulu leur rendre au XXe. Mais
la dévalorisation momentanée du théme de la personne, en Occident,
ne suffit pas 4 rendre compte de l'hostilité que manifeste, & son
endroit, Vivekdnanda. Pour lui, comme pour les Upanishads les
plus anciennes, comme pour le Veddnta de Cankara, le vrai danger
spirituel est dans la différence individuelle. Bheda, que traduit
«différence », veut dire, étymologiquement, fissure, cassure de
I’Unité bienheureuse, infinie, omnicompréhensive. L’Un absolu
n’admet aucune pluralité interne, aucune altérité externe. Il faut
s’établir d’emblée dans l'infini sans différences. Et puisqu’il ne
peut y avoir qu'un seul Infini absolument infini, I’on doit professer
I’Unicité du Soi, comme on professe I'unicité du brakman universel,
pour affirmer enfin l'identité du Soi intérieur et de 1’Etre absolu.
« Tu es Cela», proclame le maitre au disciple qui s’est défait de la
pluralité. « Je suis brahman » reconnait le Délivré vivant ; et cette
« reconnaissance », cette libération présupposent le renoncement
impitoyable & sa propre individuation, a sa propre différence per-
sonnelle. L’accomplissement de Soi, 1'actualisation parfaite de l'inté-
riorité la plus profonde requiérent 1’abandon ascétique du moi fini,
la purification de toute finitude. C’est qu’en définitive le moi est
adventice au Soi, lui est surimposé comme du dehors.

Nous sommes ainsi renvoyés au théme de Mdyd, de I'Illusion,
a la fois individuelle et universelle. Pour Vivekdnanda, Mdyd n’est
pas une théorie, c’est un fait que tout le monde peut constater.
L’ambiguité, la contradiction interne qui rongent le devenir du
monde et de 1’humanité — ce que beaucoup d’auteurs modernes
appellent le caractére « conflictuel » des choses et de 1'histoire — voila
Madyd, voila l'irrationnalité fonciére installée au cceur de la vie
empirique.

I1 s’agit 14 d'une quasi-réalité qu’il faut prendre au sérieux a cause
de sa force pragmatique, de la contrainte qu’elle exerce sur nous.
Mais il s’agit en méme temps d’'une erreur que corrigera la connais-
sance vraie du réel absolu. Si, par I'un de ses aspects, Mdyd n’était
erreur, il n’y aurait pas de reméde a notre misére et notre servitude.
Pour la pensée indienne, ce qui est vraiment est impérissable. Si le
monde était vraiment, il nous emprisonnerait a4 jamais. Il faut donc
qu’il soit, puisqu’il nous tient captif, mais qu’il soit faussement
puisque nous pouvons lui échapper par la Connaissance de son
caractére erroné. Dés que I'ambiguité de Mdyd a été dénoncée, non
pas de fagon verbale ou théorique, mais dans notre vie méme, par une



VIVEKANANDA ET LA TRADITION PHILOSOPHIQUE INDIENNE 21

expérience radicale, nous n’avons plus a justifier le monde, le monde
est évacué, nous sommes libres.

Vivekinanda n’en répugne pas moins a traduire Mdyd par «illu-
sion ». C’est qu’il ne veut pas donner prétexte a la passivité, au
laisser-aller, a la réverie vaine, au fatalisme asthénique. Mdyd est une
force négative, non un réve inefficace. Pour la rationaliser, la mora-
liser, pour s’en libérer, il faut mettre en jeu une énergie héroique
et non se perdre dans le songe.

Il importe beaucoup, aux yeux de Vivekdnanda, de réveiller
I'énergie latente dans la doctrine du Veddnta. « Ayez foi en vous-
mémes », dit-il & ses compatriotes. Et cette foi en soi-méme il faut
la trouver dans le caractére divin de ’Ame. On a trop longtemps
conclu de I’advaita au non-agir nécessaire — alors qu’il est seulement
facultatif — et du non-agir a la passivité. Le Veddnta moderne —
marqué du dynamisme tantrique — se doit de proclamer la puissance
immanente au Soi unique. « Tout dualisme est faiblesse, car il implique
dépendance a l'égard de l'autre. Il ne faut dépendre que de soi.»

Certes, la vie de libération par la Connaissance est jalonnée de
transcendances intermédiaires grace auxquelles nous parvenons a
nous affranchir progressivement de toutes les limitations et les
servitudes : limitations des sens externes, des fonctions mentales,
des fonctions rationnelles. A qui s’étonnerait d’une telle dépréciation
de la raison, il faut rappeler que la buddhi — littéralement fonction
de 1'éverl — est sans doute chargée d’accomplir des actes psycholo-
giques élevés, affirmation (ou négation) dans le jugement et décision
volontaire, mais ne bénéficie pas du prestige souverain que la tradi-
tion platonicienne confére a la Raison, en Occident. L’'expérience du
Soi transcende donc la raison elle-méme. Elle n’en demeure pas
moins immanente au Soi ; le dernier mot est a 'immanence, a ’auto-
nomie ombrageuse, si le Soi doit étre tenu pour incréé. Le Veddnta
moniste est une école d’autonomie, et puisque ’homme, c’est essen-
tiellement 1’ame dans 1’homme, et que la splendeur et la force de
I’ame rejaillissent sur le corps humain, on peut dire avec le Mahabha-
rata : « Voici le grand secret : il n’est rien de plus grand, de meilleur
que I'homme. »

Alors que la métaphysique générale de I'Inde est plus méta-
cosmique que cosmique et plus cosmique qu’humaniste, Vivekdnanda,
par le cheminement que nous venons d’esquisser, frayerait volontiers
le passage & un humanisme indien, provisoire mais décidé.

Pour la tradition indienne, nous I’avons vu, le chemin de la liberté
par la connaissance apparait comme abrupt et destiné aux étres
forts et audacieux que n’intimident pas les difficultés et la solitude ;
le chemin de la bhkakt:, de la « dévotion » — au sens fort du mot :



22 OLIVIER LACOMBE

«se dévouer a la divinité » — le chemin de l’amour spirituel, de
I'intense amour du Dieu, est considéré comme plus doux, comme
faisant moins violence a la nature. Il fait appel non pas aux seules
ressources immanentes A 1’Ame, mais au secours bienveillant et
efficace d'un aspect personnalis¢é du Divin, et met l'accent sur la
transcendance.

Selon Vivekidnanda, si les deux méthodes différent, leur point
d’aboutissement est le méme et doit se définir en termes non dualistes.
Les thémes de la personnification divine, de la distinction entre le
Dieu et I’Ame, de la grace qui descend et de 'amour qui monte n’ont
donc pour lui qu’une signification métaphysique provisoire et devront
s'abolir au seuil de 1'Unique Infini sans différenciation. Il ne les
retient pas moins comme pouvant convenir a toute une famille
d’esprits que ne saisirait pas d’emblée ’austére fulguration de la
Connaissance pure. On peut songer a ce propos aux deux dialectiques
de Platon : la dialectique intellectuelle et la dialectique de ’amour,
telle qu’elle est présentée dans Le Banguet, par exemple. On peut
d’autant plus y songer que la Beauté joue de part et d’autre, et
chez Platon, et sur le chemin de bhakti, comme le souligne Viveka-
nanda lui-méme, un role primordial.

Dans le contexte de la bhakti se pose aussi le probléme des média-
tions spirituelles. Le Veddnta non dualiste ne peut accepter aucune
médiation définitive entre le Soi et 1’Absolu. Mais il peut accepter
des médiations provisoires. Le chemin de bkakf: est, par excellence,
le chemin des médiations.

Et d’abord la médiation supréme, la reconnaissance d'un Dieu
personnel souverain, I¢vara. Sans doute, pour le non-dualiste,
I¢vara n’est qu'une hypostase dérivée de 1’Absolu. Alors que 1’Absolu,
comme son nom l'indique, se situe par-dela toute relation a quelque
autre terme que ce soit, interne ou externe, Icvara, par cela seul qu'il
est le Maitre universel, entre en relation avec l'univers: relation
dominatrice, assurément, relation néanmoins qui le place en deca
de I’Absolu. Or, pense Vivekananda, il ne peut y avoir de bhakti, si
I’Absolu n’est pas envisagé sous des traits, sous une forme qui fasse
de lui un I¢gvara : que ce soit Vishnu ou qui que ce soit, Civa, Krishna
ou la Divine meére, peu importe. Ce qui compte ici, c’est I'intervention
d’'une forme de souveraineté divine.

Autre médiation : celle du guru, du maitre spirituel. Ici Viveka-
nanda parle d’expérience, puisqu’il ne se lasse pas de proclamer sa
dette a 1'égard de son propre guru, Ramakrishna Paramahamsa.
Le guru est un homme qui parle & un homme. Mais sa parole contient
et continue ’enseignement sacré des Upanishads et de la Tradition.
Quant a sa personne, s’il s’agit d'un Délivré vivant, elle est déja
immergée dans 1I’Absolu tout en continuant de vivre une vie humaine.



VIVEKANANDA ET LA TRADITION PHILOSOPHIQUE INDIENNE 23

Elle a donc rejoint la source méme du Dharma et son autorité est
la sienne.

Pourtant le guru humain est monté au plan divin a partir de son
humanité. Sa condition d’homme, il I’a recue par I'efficience d’actes
accomplis en des existences antérieures. Il tient encore, par son étre
physique et son étre psychique, a la transmigration, méme s’il vit
sa derniére existence transmigrante. Au contraire, le Maitre divin
descend de sa divinité pour assumer librement la condition humaine,
sans subir la loi du karma, la loi de I'acte, et se mettre ainsi de plain-
pied avec les étres transmigrants qu’il veut enseigner et sauver.
L’Avatar — la Descente du Dieu — est une conception propre au
Vishnouisme, mais que 1’hindouisme général a adoptée. La raison
d’étre de ces « Descentes » est double : « toutes les fois que 1'ordre
chancelle, que le désordre se dresse, je me produis moi-méme, dit la
Bhagavad Gita (IV. 7-g). D’age en age, je nais pour la protection des
bons et la perte des méchants, pour le triomphe de 1’ordre. Ma nais-
sance, comme mon ceuvre, est divine ». L’autre raison est de nature
plus intime et plus personnelle : I'avatar est pour le Dieu le moyen
de se rapprocher de I’ame transmigrante afin de 1'élever ensuite
jusqu’a lui.

L’avatdr doit donc étre compté comme une forme originale de
meédiation spirituelle. La tradition authentique de I'Hindouisme ne la
confond pas avec la médiation du guru, fiit-ce dans le cas d’'un maitre
humain « delivré vivant ». Il peut arriver cependant que des traditions
moins pures tendent a rapprocher, jusqu’a les confondre, ces deux
types d’intermédiaires entre 'humain et le Divin, irréductibles en
bonne doctrine.

Si la bhakts est moyen de libération de I'ame, c’est qu’elle implique
un détachement, un renoncement, sinon ontologique, au moins
moral au moi individuel. L’on congoit bien, en effet, que 1'attache-
ment passionné au Dieu (anurdga) ne puisse naitre et se développer
que dans la dépossession du moi (vairdgya). La voie de la Connais-
sance entend aller jusqu’a 1’annulation ontologique des limites de
I'ego. La voie de la dévotion est salutaire parce qu’elle prélude
par le renoncement moral a ce renoncement métaphysique.

Mais de quelle nature est cet amour de bkakiz ? La réponse ne
saurait étre unique, car 1'Inde en connait bien des espéces. Dans la
perspective ou se place Vivekananda, ou la bhak#i n’est qu'une
approche affective de la connaissance sans dualité, I’'amour du Dieu
ressemble a I'érds platonicien plus qu’a 'agapé chrétienne. C'est le
méme feu qui cuit la nourriture bienfaisante et qui détruit les formes
changeantes et provisoires de la vie. C’est le méme feu de I'amour
divin qui traverse l'univers et jette le bhakta dans ’embrasement
du foyer éternel. Qu'un tel amour, avant de rejoindre le jiidna,



24 OLIVIER LACOMBE

I'expérience de la pure Identité, puisse éventuellement passer par
une phase quiétiste, voila qui ne saurait étonner.

Mais 1'Inde a tenté sa route vers d’autres formes de bhakt:, qu’il
lui est arrivé d’interpréter dans un sens plus proche de I'agapé, non
réductible a la connaissance d’Identité. Cette maniére d’entendre la
bhakti, de grande importance qualitative et quantitative, n’est pas
celle de Vivekadnanda.

La discipline du salut par I'action désintéressée remonte a 1'ensei-
gnement de la Bhagavad Gita. Mais ce texte illustre a fait, au cours des
ages, 'objet d’exégéses divergentes. Cankara pense que le Earma-
yoga ne conduit pas directement a la délivrance. L’exercice de
Paction désintéressée, sans considération des avantages empiriques
dont I'agent pourrait bénéficier et dans un esprit de compléte dévotion
a Igvara, a pour effet de purifier I’agent. Cette purification le rend
apte a la discipline de la connaissance pure, laquelle est effectivement
libératrice. Il semble bien que Cankara fasse ici quelque peu violence
a l'intention de la Gita, et la tire malgré elle dans le sens de ses propres
conceptions. Vivekdnanda, quelle que soit sa vénération pour Can-
kara, se sent obligé de restituer la signification originale du poéme
sacré. L’action désintéressée meéne directement a la délivrance,
non pas en tant qu’elle est action, mais parce qu’elle ne serait pas
radicalement désintéressée si elle n’était préalablement assainie et
illuminée, jusqu’a la racine, par la Connaissance. Ainsi décapité,
débarrassé de tous les facteurs nocifs et asservissants qui corrompent
I’action ordinaire — ignorance, convoitise, haine — le karma n’entre-
tient plus la transmigration et ses miseres, et répand sur les étres
et les choses l'effet bienfaisant d’une générosité spirituelle qui le
prend pour instrument. L’'Inde moderne a particuliérement besoin
de cette lecon d’énergie, puisqu’il lui faut se reconstruire politique-
ment, socialement, économiquement. « Agis», dit Krishna a Arjuna
troublé par les horreurs de la guerre et prét a céder a 1'objection de
conscience. « Agis » car ton action, si elle est purifiée par le feu du
j#idna, n’entravera en rien ton progrés spirituel et sera bonne pour le
monde.

Dans son ouvrage intitulé Rdja-yoga (yoga royal),Vivekdnanda
manifeste plus que partout ailleurs son souci de trouver un terrain
d’accord avec la science et le rationalisme tels qu'on les concevait
a la fin du dix-neuviéme siécle. Il tient que, par sa méthode, le rdja-
yoga est la science expérimentale des faits spirituels, que cette science
est une création du génie indien, et que ses conclusions offrent, dans
leur ordre, la méme qualité et le méme degré de certitude que les
autres sciences expérimentales dont s’enorgueillit 1’Occident.

L’expérience du yogin n’est pas de I'ordre de la foi, ni du raisonne-
ment a priori. Cest une véritable expérience scientifique, controlée



VIVEKANANDA ET LA TRADITION PHILOSOPHIQUE INDIENNE 25

et controlable. Vivekdnanda rejette tout ésotérisme quand il s’agit
du yoga. Il entend que ses démarches méthodiques soient conduites
au grand jour, comme celles de toute science.

Mais voici que surgit une grave objection. Le yoga n’est-il pas
tributaire, au moins dans une large mesure, de ’observation interne,
de l'introspection ? Or la psychologie expérimentale, telle qu’'on la
congoit souvent en Occident, ne croit pas a ’objectivité de 1'observa-
tion interne. Le discrédit qui frappe celle-ci ne va-t-il pas rejaillir
sur le yoga tout entier ?

Vivekananda, qui, a I'instant, faisait beaucoup pour se rapprocher
du positivisme occidental et bousculait quelque peu 1'équilibre du
yoga ancien, plus soucieux d’assurer des transitions entre la foi et
I'expérience du yogin, se retourne maintenant vers la tradition
indienne et lui demande une réponse a 1'objection positiviste. Pour le
yoga classique, comme pour le bouddhisme, la méthode spirituelle
met en ceuvre trois sortes de facteurs ressortissant a la moralité, a la
concentration, a4 la connaissance sapientale. Et c’est le postulat
fondamental du yoga, voire de I'indianité tout entiére, qu'une pratique
savante et systématisée de la concentration psychosomatique permet
a l'acte spirituel de la sagesse de se ramasser progressivement en
expérience immédiate de I’absolu, tout en conservant et renforcant a
I'extréme sa pure lucidité, sa transparence parfaite.

La concentration, le samddhi, est donc solidaire d’une discrimina-
tion parfaite. Loin d’oblitérer la vision critique du sage, elle la porte a
son degré supréme. Tant qu’elle n’intervient pas, la conscience
psychologique est incapable d’analyser, de fagon non pas abstraite
mais vécue, 'acte méme de la connaissance et bloque ensemble la
saisie du signe verbal, I'appréhension du sens visé, a travers le signe,
par le sujet, enfin cette incandescence spirituelle qui est 1'esprit lui-
méme en sa pure essence métaphysique. Le yogin délie ce nceud de
confusion et par cette dissociation, restitue 1'esprit a son autonomie,
a sa liberté, a son authenticité absolue. Ainsi le 7dja-yoga rejoint-il le
ifidna-yoga, et la science expérimentale des faits spirituels la sagesse
libératrice.

Nous nous sommes efforcé de dégager quelques aspects impor-
tants de la pensée de Vivekananda. Notre étude ne prétend pas étre
exhaustive. Nous espérons qu’a l'intérieur de ses limites elle a su
rester objective. Resterait, évidemment, a confronter cette méta-
physique avec d’autres et aussi avec nos propres perspectives. Mais
c’est 1a une tiche qui déborde les possibilités de ce modeste exposé.

OL1vIER LACOMBE.



	Vivekânanda et la tradition philosophique indienne

