
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1965)

Heft: 6

Artikel: L'expérimentation humaine en médecine

Autor: Magnenat, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'EXPERIMENTATION HUMAINE
EN MÉDECINE

« Tout d'abord je déclare sans ambages ni réticences que s'il s'agit
de légitimer l'expérience sur l'homme, je me refuse au plaidoyer.
Nous ne devons pas infliger aux autres ce que nous ne désirerions pas
qu'on nous infligeât et, au cas même où nous serions décidés à nous
sacrifier, tout aussi bien si nous nous étions sacrifiés, il ne saurait
s'ensuivre que nous nous arrogions le droit d'exposer d'autres
hommes à ces risques. »

Ainsi s'exprimait Charles Nicole en 1934, en préambule à son
remarquable essai sur l'expérimentation humaine. Et il poursuivait :

« La conscience publique, l'humanité, les lois, la conscience et l'intérêt

des savants condamnent l'expérimentation sur l'homme. » Pourtant

la conclusion de l'auteur s'éloigne considérablement de ces
prémisses puisqu'il dit : « Cependant, cette expérience est nécessaire ;

cependant, elle se fait ; cependant, elle continuera de se faire. C'est

que la conscience du savant n'est pas la conscience publique... Elle
décide, pour chaque cas, d'après les données de la connaissance. Elle
sait la responsabilité qui lui en incombe ; elle la pèse chaque fois et,
quand elle agit, elle accepte les conséquences de sa décision. » J Ce

texte éclaire de façon particulièrement remarquable le problème que
pose l'expérimentation sur l'homme. Au premier examen, elle paraît
condamnable, mais à la réflexion elle s'avère indispensable.

J'aimerais tout d'abord montrer que la recherche en médecine ne
peut plus se passer d'expérimenter sur l'homme, puis faire saisir
l'ampleur des problèmes moraux que cette expérimentation pose au
chercheur encore conscient des problèmes d'éthique médicale. Claude
Bernard affirmait que la médecine expérimentale repose sur la
physiologie expérimentale : « L'explication de tous les phénomènes
pathologiques doit être déduite des mêmes lois qui régissent les phénomènes

normaux de la vie. » Il niait l'autonomie de la médecine,

1 Ch. Nicole : Destin des maladies infectieuses suivi de VExpérimentation
dans l'étude des maladies infectieuses. Genève, Alliance culturelle du livre, 1961,
P- 319, 340. 342-

*3



354 pierre magnenat

de la pathologie et de la thérapeutique comme sciences distinctes
de la physiologie. Pour lui il n'y avait pas deux sciences, l'une de
la santé, la physiologie, l'autre de la maladie, la médecine. Il n'y
avait au contraire qu'une seule et même science, la médecine
expérimentale qui comprend les phénomènes de la vie à l'état de
santé et à l'état de maladie. Tout ce qui est vrai en physiologie est
vrai en pathologie, et vice versa ; en effet, le pathologique ou l'état
morbide ne crée rien ».

Les recherches modernes ont montré toutefois qu'il n'est pas
possible de transférer directement des observations de l'animal à

l'homme, ni même du sujet normal au sujet malade. On pourrait en
donner de nombreux exemples : il est extrêmement difficile, sinon
impossible, de reproduire sur le sujet normal des symptômes qui
surviennent dans des maladies ; on n'a jamais réussi à mettre en évidence
une relation directe entre l'élévation du seuil à la douleur chez le
sujet normal et l'effet analgésique des médicaments.

D'autre part, il est devenu apparent que l'étude de la maladie
chez l'homme a une signification plus profonde que l'on ne croyait.
L'opinion largement répandue est fausse qui prétend que l'étude de
la maladie au lit du malade ne représente rien de plus qu'une science

appliquée. On se rend compte maintenant que c'est seulement par
l'étude de la maladie que certains progrès des sciences de base peuvent
être acquis. La notion de « maladie de la molécule » n'a pu être créée,

par Pauli, qu'à partir de l'étude des formes anormales de
l'hémoglobine.

Il est hors de doute que l'expérimentation sur l'animal a expliqué

et peut expliquer des phénomènes biologiques fondamentaux,
mais le développement actuel de la biochimie, de la physiologie et de
la pharmacologie démontre à l'évidence que l'homme est devenu « un
animal d'expérience nécessaire ».

L'étude des médicaments nous donnera maintenant un exemple
particulièrement convaincant de la nécessité d'expérimenter sur
l'homme. Bien avant Claude Bernard, von Zimmermann, né à Brugg
en 1728, avait déjà noté que tout médecin qui prescrit un médicament
fait une expérience. Son traité Von der Erfahrung in der Arztneikunst
a paru en 1764 et fut traduit en français dix ans plus tard sous le
titre de Traité de l'expérience en général et en particulier dans l'art
de guérir. On peut y lire cette excellente définition de l'expérience :

« Une expérience diffère d'une simple observation, en ce que la con-
noissance qu'une observation nous procure, semble se présenter

1 Cl. Bernard : Principes de médecine expérimentale. Genève, Alliance
culturelle du livre, 1963, p. 385.



L'EXPÉRIMENTATION HUMAINE EN MÉDECINE 355

d'elle-même ; au lieu que celle qu'une expérience nous fournit, est le
fruit de quelques tentatives que l'on fait dans le dessein de voir si une
chose est ou n'est point. Un médecin qui considère tout le cours d'une
maladie avec attention fait donc des observations ; et celui qui, dans

une maladie, administre quelque médicament, et prend garde aux
effets qu'il produit, fait une expérience. Ainsi le médecin observateur

écoute la nature ; celui qui expérimente, interroge. » »

Depuis longtemps donc, l'expérimentation humaine est reconnue
indispensable à l'étude de tout nouveau médicament. Devant le

flux sans cesse croissant de drogues les plus diverses, le praticien, et
souvent le clinicien, se sentent débordés et ne trouvent guère le

temps d'opérer un tri dans la littérature médicale ni de fonder leur
appréciation sur la base d'essais cliniques rigoureux et indépendants.
Aux exigences d'un public avide de pilules et constamment sollicité
par la publicité pharmaceutique, le médecin n'a souvent plus la force
d'opposer des arguments valables. Son esprit critique s'émousse.

Une réaction s'est manifestée dans les milieux médicaux depuis
quelques années et a abouti à l'apparition d'une nouvelle branche de la
médecine qui est la pharmacologie clinique. Cette discipline a pour
objet de codifier les méthodes cliniques qui permettent de préciser
l'activité pharmacodynamique et la toxicité d'un médicament 2.

Il est erroné de croire que l'on peut tester valablement sur un
animal tous les effets d'un médicament nouveau. Il y a des variations
considérables de ces effets d'une espèce à l'autre qui sont dues à de
nombreux facteurs sur lesquels je n'insisterai pas : absorption digestive,

transformation métabolique par les tissus, élimination rénale
ou hépatique, etc. Une drogue peut être inefficace chez les animaux
de laboratoire qui la dégradent rapidement alors qu'elle peut avoir
une action pharmacologique intéressante chez l'homme où sa
biotransformation est lente. Il est probable que de nombreuses
substances inactives chez l'animal se révéleraient utiles si elles étaient
essayées d'emblée chez l'homme. D'autre part, certaines drogues
peuvent avoir des effets opposés selon l'espèce animale testée.
La morphine déprime hommes, rats et chiens, mais excite chats,
chèvres et chevaux en raison d'une sensibilité différente de l'organe
cible sur lequel elle agit, en l'occurrence le cerveau.

Ces différences dans le métabolisme d'une drogue d'une espèce
à l'autre expliquent pourquoi toute nouvelle substance qui paraît
avoir un intérêt pharmacologique doit être testée sur l'homme pré-

1 Cité par René Leclercq : Histoire et avenir de la méthode expérimentale.
Paris, Masson, i960, p. 68.

2 Cf. J. Coutelier : Méthodes cliniques de thérapeutique expérimentale, in
Acta clinica Belgica, 17, 1962, p. 138.



356 PIERRE MAGNENAT

cocement, puisqu'en l'état de nos connaissances on ne peut prévoir
avec certitude les effets pharmacologiques ou toxiques d'après les
essais sur l'animal. Il en est de même de l'effet tératogène auquel la
thalidomide a donné récemment une large publicité à la suite des
malformations qu'elle a déterminées sur les fœtus des mères traitées
par ce médicament. Il existe aussi pour cet effet tératogène de grandes
variations d'espèce et l'on connaît des médicaments comme la
cortisone ou les salicylates, utilisés couramment en médecine, qui
déterminent des malformations dans certaines espèces animales.

La période qui suit l'étude d'un médicament sur l'animal est celle
d'essais d'orientation qui doivent permettre de juger sur l'homme,
par une posologie prudente et progressive, la tolérance au produit
et son champ d'application. A ce stade-là, la personnalité de
l'expérimentateur et la psychologie de ses malades interviennent dans
l'appréciation de l'effet du médicament. Il existe de nombreux exemples

de drogues ayant suscité d'emblée un enthousiasme exagéré,
fondé sur des essais d'orientation aux conclusions abusives, qui ne fut
pas confirmé dans la deuxième période qui est celle des essais
contrôlés. Une méthode strictement expérimentale qui commence à être
bien codifiée s'efforce d'éliminer les facteurs psychologiques souvent
très importants qui interviennent dans l'appréciation des résultats.
La première étape d'un essai contrôlé consiste à préciser la question
qui doit être résolue. Pour cela, il faut définir à l'avance avec beaucoup

d'exactitude la maladie qui fait l'objet de l'étude et les symptômes

et les signes à partir desquels le médicament sera testé. Il faut
ensuite répartir les malades en deux groupes homogènes permettant
de comparer entre eux ceux qui recevront le médicament et ceux
qui ne le recevront pas.

Au groupage des malades correspond le choix d'une substance de
référence à laquelle on doit comparer l'effet du médicament à tester.
Il peut s'agir d'une substance active d'effet connu ou d'une
substance inerte appelée « placebo ». Selon son étymologie, le placebo est
administré au malade pour lui plaire, c'est-à-dire pour masquer une
abstention thérapeutique qu'il ne comprendrait pas. Cette définition
implique une notion de tromperie qui ne correspond pas à la réalité,
car un placebo est capable de produire chez un grand nombre de
patients des effets thérapeutiques réels. Toute drogue comporte
deux sortes d'activité : une activité pharmacologique, et une activité

appelée « effet placebo » qui dépend de facteurs psychologiques
multiples, propres au genre humain. Si le placebo n'a pas d'activité
pharmacologique réelle, il produit tout de même un certain effet qui
dépend de l'emballage, du prix, de sa couleur ou de son goût et
surtout de l'assurance avec laquelle le médecin le prescrit. Un effet



L'EXPÉRIMENTATION HUMAINE EN MÉDECINE 357

placebo intervient chez 35 % des patients qui sont traités par des
substances totalement inactives. On a pu déterminer qu'une
population était constituée de 69 % d'individus placebo-réacteurs,
occasionnels ou constants, seul le 31 % restant ne se laisse jamais
abuser par une drogue pharmacologiquement inactive. Ce sont surtout
les individus qui se portent volontaires pour les expériences qui sont
particulièrement sensibles à l'effet placebo ».

Cet effet placebo est particulièrement important dans la sedation
de troubles subjectifs ou fonctionnels, à en juger d'après les pourcentages

suivants 2 :

Céphalées : effet dans 62 % des cas Angine de poitrine : 18 %
Mal de mer : 58 % Hypertension : 17 %
Migraines : 32 % Rhumatisme : 49 %
Douleurs diverses : 28 % Grippe : 45 %
Toux : 41 %

Encore plus intéressant est le fait que les placebos sont également

capables d'avoir des effets secondaires de type fonctionnel mais
aussi organiques : nausées (jusqu'à 20 %), céphalées (jusqu'à 50 %),
sécheresse de la bouche (jusqu'à 40 %), vertiges (jusqu'à 66 %),
somnolence (jusqu'à 50 %). On a même pu observer des dermatites
médicamenteuses et des réactions anaphylactoïdes graves 2.

Il faut donc admettre que le placebo est capable de produire
certaines modifications organiques. Il intervient probablement au niveau
du diencéphale par un mécanisme encore inconnu. Ces exemples
nous montrent la difficulté de fonder un jugement sur la valeur réelle
des innombrables médicaments qui nous sont proposés pour calmer
les douleurs, les céphalées, les migraines, les insomnies, etc. L'effet
pharmacologique de ces médicaments n'est qu'à peine supérieur à

l'effet placebo de substances inertes.

J'aimerais insister encore sur un aspect important du problème qui
est celui de la sélection des volontaires pour de telles expériences.
Les volontaires sains doivent permettre de former des groupes
d'individus dits « normaux » servant comme base de référence. Les
recherches psychologiques récentes sur des « volontaires » apparemment

normaux ont montré qu'ils étaient loin de constituer un
échantillonnage représentatif de la population en général. Un exemple en
est donné par l'étude de 56 étudiants d'un Collège américain, âgés
de 21 à 28 ans, et se montrant d'accord de collaborer à une étude
sur les médicaments psychotropes. Le 56 % d'entre eux ont été

1 Cf. L. Lasagna et J. M. von Felsinger : The volunteer subject in research.
Science, 120, 1954, P- 359-

1 J. Coutelier, op. cit., p. 138 sqq.



358 PIERRE MAGNENAT

trouvés anormaux du point de vue psychologique : 3 psychoses,
12 névroses, 3 psychopathes, 6 homosexuels. On ne peut rester
qu'effaré devant une telle statistique. Les volontaires qui se prêtent
à des enquêtes sur les habitudes sexuelles manifestent un comportement

beaucoup moins conventionnel que la population ».

Bien intéressants à connaître sont aussi les motifs des volontaires
qui vont de raisons purement financières à la recherche de sensations
particulières procurées par de nouveaux médicaments. A cela s'ajoute
le besoin d'échapper à des problèmes personnels ou celui d'obtenir
une aide morale de l'expérimentateur, sans compter l'espoir de
relations sexuelles dans un milieu réputé libre. Je parle ici à nouveau
d'enquêtes américaines1.

Les motifs du volontariat influent sur les effets primaires ou
secondaires du médicament à tester. Chez les sujets rétribués on

remarque souvent une appréhension ou une anxiété qui modifie leur
réponse au médicament. Chez le volontaire souffrant d'une névrose
d'angoisse, les troubles augmentent même avec un sédatif qui devrait
les diminuer.

La personnalité de l'expérimentateur joue un rôle important
dans l'effet placebo d'un médicament. Il faut se garder de l'oublier.
Par exemple, deux investigateurs sont chargés d'étudier la sécrétion
gastrique du même groupe de patients et ceci avec les mêmes placebos.

Avec l'un des médecins, la sécrétion gastrique se trouve
augmentée chez presque tous les patients, alors qu'elle chute lorsque
l'autre investigateur fait la même étude. Cette expérience montre
qu'on ne peut pas employer un groupe témoin pour deux recherches
faites par des investigateurs différents.

En raison des problèmes psychologiques plus ou moins importants
qui se posent tant du côté du patient que de l'expérimentateur, les
méthodes qui permettent de tester l'efficacité réelle d'un médicament
seront différentes 2 :

1. Lorsque l'appréciation des résultats se fonde sur des données
objectives précises et reproductibles qui permettent d'éliminer tout
facteur subjectif d'interprétation, l'expérimentateur et le patient
peuvent connaître toutes les modalités de l'expérience. Les effets du
traitement sont immédiatement comparables avec ceux obtenus avec
une substance de référence ou même l'abstention thérapeutique.

2. Lorsque des facteurs psychologiques peuvent entrer en jeu,
de la part du patient seulement, il faut lui enlever toute possibilité
de distinguer la drogue et la substance de référence. Le placebo devra,

1 Cf. Lasagna et von Felsinger, op. cit.
* Cf. J. Coutelier, op. cit.



l'expérimentation humaine en médecine 359

dans certaines expériences, avoir les mêmes effets secondaires
désagréables que la substance testée pour que le patient ne puisse pas les
différencier.

3. Lorsque des facteurs psychologiques peuvent intervenir aussi
bien de la part du médecin que du malade, il importe que l'un et
l'autre ne soient pas au courant de la nature active ou inefficace des

médicaments prescrits. Il s'agit avant tout de drogues modifiant des
états psychologiques (méthode du double anonymat ou « double
blind »).

Cet exposé sur les méthodes expérimentales utilisées actuellement
en thérapeutique aura convaincu, je pense, de la nécessité d'utiliser
l'homme comme sujet d'expérience. Les objections qu'elles soulèvent

sur le plan moral passent au second plan quand on pense aux
innombrables bénéfices journaliers qu'elles procurent au malade.

Envisageons maintenant une forme d'expérimentation plus
dangereuse, mais également d'importance vitale, qui concerne les maladies

infectieuses. Certaines affections virales ne peuvent être étudiées

que sur l'homme.
Lorsque Jenner inocula à l'homme le virus de la vaccine des bovidés

dans l'espoir de le vacciner contre la variole, il n'était pas en
droit d'affirmer l'innocuité de son essai sur l'homme. Un expérimentateur

d'aujourd'hui ne réaliserait pas sans crainte une telle tentative.
Quand Pasteur développa la vaccination contre la rage en utilisant

le virus rabique vivant, il n'avait aucune assurance que cette
tentative se montrerait aussi inoffensive pour l'homme que pour ses

chiens d'expérience. On connaît les angoisses de Pasteur tout au
long de ses premiers traitements qu'il a poursuivis avec une rare
audace. Charles Nicole, expérimentateur célèbre lui aussi et d'une
égale valeur, commente ainsi la décision de Pasteur : « Si Pasteur avait
été médecin, s'il avait senti, non seulement par sa sensibilité naturelle
qui était extrême, mais par la connaissance professionnelle du
praticien, le danger auquel il exposait ses clients, l'effroyable pensée
d'une rage d'origine expérimentale l'aurait, sans nul doute, arrêté.
Il a pris la détermination d'agir coûte que coûte, parce qu'il a vu la
gravité du sort qui menace tout mordu et parce que la mortalité
consécutive au traitement lui a paru moins probable que la mortalité
naturelle. Il était possédé de cette témérité irrésistible qu'un délire
sacré inspire au génie. La conscience du savant étouffait la conscience
de l'homme. Heureuse imprudence, dont on ne saurait contester les

bienfaits, et qu'on se voudrait de tenir, de donner pour règle » »

1 Ch. Nicole, op. cit., p. 324.



360 PIERRE MAGNENAT

De nos jours, l'expérimentation humaine est nécessaire à l'étude
d'une affection virale très répandue : l'hépatite épidémique. Le virus
responsable n'a jamais pu être décelé au microscope électronique, il
ne s'est jamais développé sur des milieux de culture et n'a pas pu
être inoculé à des animaux de laboratoire. Le médecin ne dispose
d'aucune thérapeutique efficace pour traiter cette maladie qui peut
être grave, voire mortelle. Le retard de la science virologique en ce
domaine explique l'absence d'une vaccination qui s'est révélée si
efficace pour la prévention d'autres affections virales comme la
fièvre jaune et la poliomyélite. L'homme, ici encore, est le seul animal
d'expérimentation utilisable. Des volontaires ont payé de leur vie,
aux Etats-Unis, les inoculations qu'ils avaient acceptées dans un but
humanitaire et conscients des risques qu'ils couraient.

L'expérimentation humaine se pratique depuis des temps
immémoriaux. Il était de pratique courante dans la Perse antique que le
roi mette à disposition des hommes de science, pour des expérimentations,

des criminels condamnés à mort. Les Ptolémées en firent
autant, plusieurs siècles plus tard, en Egypte. C'est grâce à
l'expérimentation humaine que Harvey, Lind, Jenner et Pasteur, pour ne
citer que les plus grands, ont fait leurs découvertes fondamentales
sur la circulation du sang, la prévention du scorbut, la vaccination
contre la variole et la rage.

Les problèmes éthiques que ces expériences soulèvent ont reçu
des solutions différentes suivant les époques. Une correspondance de
Sir Hans Sloane à la Société royale anglaise en 1716 l'illustre bien » :

« La princesse Anne, princesse royale d'Orange, ayant contracté une
variole dont les manifestations paraissaient si graves qu'on
craignait pour sa vie, feu la reine Caroline, alors princesse de Wales,

pour assurer la protection de ses enfants et pour le bien public,
offrit la vie à six condamnés à mort qui n'avaient pas eu la variole
pour qu'ils servent à une expérience d'inoculation de la variole sur
eux-mêmes. Plus tard un nouvel essai fut réalisé sur une demi-douzaine

d'enfants de l'Orphelinat Saint James. » Ces inoculations
réussirent et entraînèrent des troubles graves mais non mortels, sauf
chez un enfant qui avait déjà eu la maladie, contrairement à ce qu'il
avait prétendu dans l'espoir de toucher une récompense. De telles
expériences dangereuses, bien que dans l'intérêt public, ne pourraient
plus être proposées par l'actuelle famille royale anglaise, ce qui montre

à l'évidence l'évolution de l'éthique médicale en deux cents ans.
De nombreuses sociétés médicales dans différents pays ont essayé

de codifier les règles de l'expérimentation humaine. Elles se fondent

1 H. K. Beecher : Experimentation in man. Springfield, C. C Thomas,
s.d., p. 38.



L'EXPÉRIMENTATION HUMAINE EN MÉDECINE 361

pour la plupart sur le code de Nuremberg, élaboré par les tribunaux
militaires qui avaient à juger les crimes des médecins nazis ».

La règle numéro i insiste sur le consentement volontaire absolument

essentiel de celui qui se prête à une expérience. Cela signifie
qu'il doit être capable légalement de donner son consentement, qu'il
doit être en état de prendre une décision libre sans intervention de
contrainte, de ruse ou de toute autre forme de coercition, qu'il doit
avoir une intelligence et des connaissances suffisantes pour comprendre

l'expérience projetée de façon à pouvoir prendre une décision
en tout état de cause. Il faut donc qu'il connaisse la nature exacte de

l'expérimentation, sa durée et son but, les méthodes et les techniques
qui sont utilisées et tous les désagréments ou les risques qui peuvent
être prévus.

Il est évident que ces exigences entraînent de sérieuses difficultés
pour l'expérimentateur. Une interprétation tout à fait stricte de
cette règle rendrait impossible toute recherche dans le domaine des
maladies mentales qui sont l'un des problèmes médicaux majeurs de
notre époque. Bien qu'il soit admis, dans la pratique courante, que
l'autorisation du tuteur suffise pour autoriser une recherche, ce point
n'a jamais été précisé de façon explicite dans le code de Nuremberg.

L'expérimentation humaine ne se justifie pas davantage si elle
est pratiquée sur des criminels condamnés à mort, sur des objecteurs
de conscience ou sur des incurables bien que, dans de nombreux
pays, cette pratique existe encore de nos jours. Lorsqu'un incurable
désire se prêter à une expérience même dangereuse, la relation
malade-médecin se trouve modifiée car le besoin de sacrifice du
patient correspond à l'intérêt personnel de l'expérimentateur. De
plus, la définition de l'incurabilité est fonction du temps : la maladie
tuera-t-elle en quelques heures, jours, mois ou années Il est souvent
impossible de le savoir. Et s'il s'agit de mois ou d'années, qui peut
dire que l'incurable ne deviendra pas curable par l'introduction d'une
nouvelle thérapeutique La définition de l'incurabilité par
l'expérimentateur risque de manquer d'objectivité en justifiant de sa part
une audace excessive. L'utilisation de prisonniers civils, courante aux
Etats-Unis, paraît également critiquable ; l'acceptation soi-disant
volontaire de leur part est le plus souvent motivée par le désir d'une
réduction de peine.

Il faut reconnaître qu'une information objective et sincère du
volontaire est le plus souvent irréalisable. Etant donné les relations
de confiance qui existent entre le malade et le médecin, la plupart
des patients consentent à toute proposition qui leur est faite. D'autre
part, les considérations d'ordre technique ne peuvent pas être

1 H. K. Beecher, op. cit., p. 51.



3Ö2 PIERRE MAGNENAT

comprises par celui qui n'est pas un expert de la question. On a pu
soutenir en conséquence que l'on ne devrait jamais utiliser de volontaires
qui n'aient un grade universitaire et qui n'aient étudié eux-mêmes
la nature et les dangers possibles du médicament ou de la technique
expérimentés. Mais ici une difficulté majeure survient si des facteurs
subjectifs interviennent dans l'appréciation des résultats, car il est
indispensable que le sujet d'expérience n'ait aucune idée des résultats

escomptés et qu'il n'ait aucun intérêt personnel à la réussite de
l'expérience.

D'autres difficultés surgissent encore à propos de cette règle :

en principe elle proscrit l'usage des placebos dont nous avons parlé,
puisque le patient est trompé sur la nature réelle du médicament
qu'on lui administre. Sur ce point aussi cette règle est couramment
transgressée, par nécessité.

D'autre part, l'investigateur est souvent dans l'impossibilité de

prévoir les risques que son expérience fera courir au volontaire puisque,

comme nous l'avons vu, l'expérimentation animale préalable,
même très consciencieuse, ne lui donne aucune garantie. Certaines
techniques, de pratique courante aujourd'hui, ont été très sérieusement

critiquées lors de leur introduction. C'est le cas notamment du
cathétérisme cardiaque qui a valu à son auteur le prix Nobel pour
l'avoir expérimenté pour la première fois sur lui-même.

La règle numéro 2 du code de Nuremberg est la suivante :

Une expérimentation n'est autorisée que si elle est censée apporter
des résultats utiles pour l'humanité, qui ne pourraient pas être obtenus

par d'autres méthodes éprouvées, et que si elle n'est pas proposée
au hasard et sans nécessité absolue.

Cette règle est aussi sujette à discussion en ce qui concerne le
bien de l'humanité, comme nous l'avons dit tout à l'heure, et, d'autre
part, bien des découvertes essentielles ont été le fruit d'expériences
qui ont paru au départ bien hasardeuses et toutes gratuites.

La règle numéro 3 peut s'énoncer de la façon suivante : Toute
expérience devrait être conçue à partir des résultats de
l'expérimentation animale et d'une connaissance approfondie de l'histoire
naturelle de la maladie étudiée de sorte que les résultats espérés
légitiment son entreprise. Cette règle est bien illusoire L'expérimentateur

peut-il à tout coup prévoir les résultats de son expérience
et peut-il être rendu responsable de résultats autres que ceux qu'il
escomptait

Les autres règles du code de Nuremberg sont également sujettes
à des critiques. Je les donne toutefois sans commentaire, pour
information.

Règle 4. — L'expérimentation doit être conduite de telle façon
que toute souffrance physique ou morale inutile soit évitée.



L'EXPÉRIMENTATION HUMAINE EN MÉDECINE 363

Règle 5. — Aucune expérience ne devrait être entreprise s'il y a
la moindre raison de penser à priori qu'elle peut entraîner des

dommages et la mort, excepté peut-être lorsque l'expérimentateur est
lui-même sujet de l'expérience.

Règle 6. — Le degré acceptable du risque doit être déterminé par
l'importance humanitaire du problème à résoudre par l'expérience.

Règle y. — Toute précaution devrait être prise dans la préparation
et la conduite de l'expérience pour protéger le sujet de toute possibilité

d'atteinte à son intégrité.
Règle 8. — Seuls des investigateurs tout à fait qualifiés

scientifiquement devraient être autorisés à expérimenter sur l'homme.
Règle 9. — Durant tout le cours de l'expérimentation, le sujet

doit avoir entière liberté d'en demander l'interruption s'il se sent
atteint physiquement ou mentalement.

Règle 10. — Pendant toute la durée de l'expérimentation, l'inves-
gateur doit avoir l'honnêteté d'interrompre son étude s'il a des

raisons de penser en toute conscience que sa poursuite peut porter
préjudice de quelque manière que ce soit au patient.

Ces questions d'éthique médicale ont également retenu l'attention
du pape Pie XII » : « Il apparaît parfois qu'une méthode
expérimentale ne peut être utilisée sans léser les droits d'autrui ou sans
violer quelque règle morale. Dans une telle situation cette méthode
ne peut pas être admise même si elle doit entraîner une augmentation
certaine de nos connaissances. En effet, la science elle-même dans sa
recherche et ses découvertes doit être insérée dans un ordre de valeurs
où elle n'occupe pas la plus haute place. Les relations de confiance
qui existent entre le médecin et le patient, les droits personnels du
malade à défendre son intégrité psychique et morale font partie des
nombreuses valeurs qui l'emportent sur l'intérêt scientifique. »

Le pape Pie XII manifeste toutefois son intérêt et sa compréhension

de la recherche scientifique en ajoutant : « Sans aucun doute on
ne peut exiger que tout danger et tout risque d'une nouvelle méthode
soient exclus avant son utilisation. Cette exigence excéderait les

possibilités humaines, paralyserait toute recherche scientifique
sérieuse et finirait par être au détriment du patient. Dans ces cas on
doit laisser la responsabilité du jugement à l'expérimentateur. »

Cette responsabilité est devenue très lourde récemment avec la
pratique des transplantations d'organes qui posent au médecin des

problèmes moraux qui ne sont pas encore clairement résolus. On
sait qu'il est possible actuellement de transplanter, par exemple,

1 Cf. Beecher, op. cit., p. 66.



364 PIERRE MAGNENAT

un rein d'un individu sain à un autre individu souffrant d'une
insuffisance rénale chronique par lésion grave de ses deux reins ».

Il est intéressant de noter d'emblée qu'au point de vue légal, il
n'existe dans aucun pays une loi qui autorise le médecin à prélever
un organe, tel un rein, sur un être vivant — quoique consentant et
bien informé du risque qu'il encourt — et cela même si le but en est
humanitaire. Le prélèvement peut être assimilé à des coups et
blessures volontaires qui constituent des infractions punissables par le
code et la jurisprudence du moment qu'elles ne sont pas justifiées
par une légitime défense. Les juristes qui se sont penchés sur ce
problème ont pu soutenir cependant l'irresponsabilité pénale du chirurgien
en raison de la contrainte morale dans laquelle il se trouve de
commettre un acte réprimé par la loi afin de porter secours à une personne
en danger de mort qui ne pourrait pas être sauvée par d'autres
moyens. Cet artifice de raisonnement montre que les législations
actuelles n'ont pas résolu ce problème important 2.

Lorsqu'on réfléchit sur les problèmes moraux que pose une
transplantation d'organe, dont la réussite peut être évaluée à 40 à 50 %
pour le rein, il faut envisager les risques que courent à la fois le donneur
et le receveur.

Le risque immédiat pour le donneur, à savoir la mortalité opératoire,

peut être évalué à 0,05 %. Il est donc statistiquement très
faible, mais il n'en reste pas moins que le donneur risque la mort
immédiate. Le risque éloigné est plus difficile à apprécier. Le donneur
peut décéder d'une affection tumorale, inflammatoire ou traumatique
de son rein restant. Cette éventualité paraît ne s'être jamais encore
produite jusqu'à maintenant.

Le portrait psychologique du donneur qui s'offre à sacrifier un de
ses reins pour le bien d'autrui est particulièrement intéressant.
Hamburger, à qui nous empruntons beaucoup pour cette étude, les
classe en deux groupes 3 : 1. Des volontaires avec un équilibre
psychique normal. Il s'agit d'individus dont la décision est fortement
motivée car ils font presque toujours partie de la famille du malade.
Ils éprouvent le sentiment particulièrement exaltant de sacrifier leur
intégrité corporelle pour un être cher et ils ne regrettent jamais leur
acte, même si la greffe échoue et que le receveur meure. 2. Des volontaires

au psychisme pathologique et dont la décision se trouve, à

1 J. Hamburger, J. Crosnier et J. Dormont : Problèmes moraux posés
par les méthodes de suppléance et de transplantation d'organes. Revue française
d'études cliniques et biologiques 6, 1964, p. 587.

2 Cf. I. Ladimer : Ethical and legal aspects of medical research on human
beings, in Journal of Public Lam 3, 1957, p. 467.

3 Hamburger..., op. cit.



L'EXPÉRIMENTATION HUMAINE EN MÉDECINE 365

l'analyse, influencée par des facteurs émotionnels souvent incontrôlés.

Ces volontaires ne doivent pas être acceptés comme donneurs.
La position actuelle de la médecine en face des risques encourus

par le donneur peut être précisée de la façon suivante : selon
l'éthique médicale traditionnelle, un médecin n'a pas le droit de
faire subir une thérapeutique chirurgicale ou médicale dont les

risques seraient plus grands pour le patient que celui encouru par
l'abstention de tout traitement. En conséquence, il est évident
qu'une opération aussi mutilante qu'une néphrectomie ne devrait
pas être réalisée chez un sujet sain, même s'il en exprime le désir,
pour des mobiles humanitaires.

Cette limitation au consentement du volontaire a été bien exprimée

par le pape Pie XII dans son adresse aux médecins participant
au premier Congrès international d'histopathologie du système
nerveux 1 : «Le patient n'a aucun droit moral de disposer de lui-même
à sa guise, quelles que soient ses raisons. Comme il n'a que l'usage
d'un corps dont il n'est pas le maître, il ne lui est pas permis de le
détruire ou de le mutiler. Néanmoins, en vertu du principe de totalité,
le patient peut permettre la destruction ou la mutilation d'une partie
de son organisme si cela s'avère utile au bien de l'organisme dans
son ensemble. En conséquence, le patient n'a aucun droit de risquer
son intégrité physique ou psychique dans des expériences médicales
qui peuvent lui porter atteinte. Dans son droit de disposer de lui-
même, de ses facultés et de ses organes, l'individu doit observer une
hiérarchie dans l'ordre des valeurs. Il ne pourra pas par exemple
donner à ses médecins l'autorisation de pratiquer des actes thérapeutiques

qui pourraient réduire ses souffrances physique ou morale en
altérant en même temps d'une façon durable sa personnalité humaine. »

Toutefois l'Eglise catholique ne paraît pas opposée de nos jours
au principe de la transplantation à en juger par divers écrits récents
qui insistent sur les risques qu'on a le droit et même le devoir d'encourir

pour aider autrui. On admire bien l'homme qui se jette à l'eau
pour sauver son prochain.

Les risques du receveur sont seulement d'ordre psychologique
puisque les greffes ne sont réalisées que sur des individus condamnés
à brève échéance par leur maladie. Ces risques sont théoriques pour
l'instant puisqu'ils n'ont jamais été observés sur des individus greffés.
Il pourrait s'agir soit d'un sentiment de culpabilité en raison du
risque que court le donneur, soit d'un sentiment d'atteinte à l'intégrité
corporelle, par l'implantation d'un organe étranger.

Il n'existe pas de cas connu où la greffe d'un rein ait donné au
receveur le sentiment d'une modification de sa personnalité. Certains

1 Cf. Beecher, op. cit., p. 66.



366 PIERRE MAGNENAT

affirment que ce problème n'existe pas pour la peau, la cornée, les
artères et les os, tissus sans noblesse considérés comme des pièces
interchangeables d'un individu à l'autre. Mais pour des organes
vitaux tels le foie, le cœur et peut-être le cerveau prélevés sur des
cadavres, on ne pourra plus soutenir cette opinion.

Alexander s'exprimait ainsi à ce sujet dans Life en 1962 : « Si le
jour approchait où les cœurs et les cerveaux pouvaient être remplacés
ou transplantés, la vieille question du siège de l'âme ou de la personne
cesserait d'être académique. Que deviendrait alors l'unicité de
l'individu dans l'affirmation de Descartes « Je pense, donc je suis »

Qui serais-/^ »

Le médecin est conscient de son devoir de préserver la personnalité
spirituelle de son patient. Et ce problème s'est déjà posé avant

la transplantation d'organe à propos de certaines techniques de
neurochirurgie et de psychanalyse. Pour Hamburger, la greffe du rein,
organe aux responsabilités purement métaboliques, est licite car elle
n'a guère de possibilité d'altérer la personnalité du patient.

La responsabilité de l'investigateur et du thérapeute en médecine
devient donc extrêmement lourde à porter. La création d'un collège
de sages, choisis pour leurs compétences et leur intégrité morale
pourrait s'avérer bientôt nécessaire. Il pourrait juger de façon plus
objective l'opportunité et la légitimité de certaines expériences. De
tels collèges existent déjà aux Etats-Unis et dans les hôpitaux de
l'Etat de New York aucune expérience ne peut être réalisée sans
leur approbation préalable.

Il est enfin important de souligner que la sélection du chercheur
n'est actuellement fondée que sur les capacités intellectuelles et
techniques et non pas sur la valeur morale. Or, le médecin qui expérimente
tend à s'éloigner de la personne malade et à se perdre dans le labyrinthe
des laboratoires. Le culte de nouvelles techniques tient lieu de pensée
à de nombreux investigateurs. Enfin, la recherche médicale ouvre la
porte des responsabilités académiques plus que l'activité au lit du
malade. Le risque existe que nos jeunes médecins, toujours plus
attirés par une recherche enivrante, méconnaissent l'intérêt direct
des malades qui se confient à eux. En effet, la relation qui unit
patient et thérapeute est totalement différente de celle qui unit
malade et expérimentateur. Pour l'homme de recherche, le malade
est un objet d'expérience choisi en raison de sa différence d'avec un
normal ou un autre malade. A l'instar des chercheurs des sciences

pures, il doit se garder de tout facteur subjectif à l'égard de l'objet
de sa recherche. Comme Merleau-Ponty l'a souligné, « la science » et
la science médicale aussi « manipule les choses et renonce à les habiter...

Elle est, elle a toujours été, cette pensée admirablement active,



L'EXPÉRIMENTATION HUMAINE EN MÉDECINE 367

ingénieuse, désinvolte, ce parti pris de traiter tout être comme « objet
en général » c'est-à-dire à la fois comme s'il ne nous était rien et se

trouvait cependant prédestiné à nos artifices. » » Le lien qui unit
patient et thérapeute a au contraire un caractère de confiance
réciproque qui sauvegarde une relation où la solidarité occupe la première
place.

Ces deux activités du médecin, thérapeute et expérimentateur,
doivent être dissociées et il n'est pas opportun qu'un médecin exerce
ces deux types d'activité fondamentalement différentes sur un même
malade, ce qui ne veut pas dire qu'un médecin ne peut pas être tantôt
un thérapeute tantôt un expérimentateur pourvu qu'il s'adresse à
des patients différents. Ainsi le malade pourrait garder son médecin
traitant comme un conseiller pour admettre ou refuser une
expérimentation.

Il est temps de conclure. J'espère avoir montré que l'expérimentation

humaine est une nécessité et que les risques qu'elle fait courir
aux malades ou aux volontaires sains sont bien différents selon qu'il
s'agit d'essais thérapeutiques véniels ou d'expériences avec des virus
comme celles de Jenner et de Pasteur. Il est certain que l'expérimentateur

viole tous les jours l'intégrité de la personne humaine. Le
droit qu'il s'arroge dans l'intérêt de l'humanité prête à des critiques.
Aucun code moral ne permet toutefois de préciser les limites au-delà
desquelles l'expérimentateur outrepasse ses prérogatives. Il est le seul
juge de ses actes dont il est seul responsable. Qu'il garde toujours
à l'esprit et dans son cœur la conviction que la relation qui unit médecin

et malade est celle « d'une conscience face à une confiance ».

Pierre Magnenat.

1 Maurice Merleau-Ponty : L'œil et l'esprit. Paris, Gallimard, 1964, p. 9.


	L'expérimentation humaine en médecine

