
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1965)

Heft: 5

Artikel: Études critiques : ministères et laïcat

Autor: Baudraz, Francis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MINISTERES ET LAÏCAT

Sous ce titre est paru, aux « Presses de Taizé », 1964, un fort
volume contenant les travaux présentés à la « Semaine romande de

théologie pastorale », à l'Institut de Bossey en avril 1964, et qui
avaient été publiés d'abord par la revue Verbum Caro.

Il est inutile de souligner l'actualité des problèmes traités dans
cet ouvrage, qui rend au lecteur le grand service de l'orienter dans
les recherches actuelles et lui épargnera le souci d'être submergé par
les innombrables publications récentes sur ce sujet.

Le plan général est très complet. Le livre s'ouvre sur une
introduction de J.-J. von Allmen, suivie de quatre homélies sur Jean 21,
d'Edmond Jeanneret. Puis viennent cinq études de théologie biblique

: Robert Martin-Achard présente Israël, peuple sacerdotal ;

Samuel Amsler, Les ministères dans l'Ancienne Alliance ; Maurice
Carrez, Apostolat et peuple de Dieu dans les synoptiques ; Pierre
Bonnard, Ministères et laïcat chez l'apôtre Paul ; Kurt Stalder, Les

successeurs des apôtres d'après le Nouveau Testament.
Deux études sont consacrées à l'Eglise ancienne : Willy Rordorf

expose La théologie du ministère dans l'Eglise ancienne ; dom Emmanuel

Lanne, Le laïcat dans l'Eglise ancienne.
La suite de l'ouvrage traite des problèmes contemporains, en

donnant d'abord la parole à trois théologiens d'autres confessions :

Yves Congar, Ministères et laïcat dans les recherches actuelles de la
théologie catholique romaine ; Patrick C. Rodger, Importance et valeur
de l'épiscopat pour l'Eglise anglicane ; Nikos A. Nissiotis, Le
fondement ecclésiologique du plérôme de l'Eglise. L'unité du clergé et du
laïcat dans la tradition orthodoxe.

Après ce tour d'horizon œcuménique, voici les contributions de

spécialistes réformés de la théologie pratique : J.-J. von Allmen,
Clergé et laïcat ; J.-Ph. Ramseyer, La spécificité du ministère
pastoral ; J.-J. von Allmen, Le ministère des anciens ; Claude Bridel,



312 FRANCIS BAUDRAZ

Le ministère diaconat dans l'Eglise d'aujourd'hui ; et enfin, du même
auteur, La mission du laïcat.

Nous avons tenu à donner ici toute la table des matières de ce
livre pour montrer l'étendue et la richesse des travaux qu'il nous
présente. Le lecteur n'apprécie pas moins les qualités de leur
contenu : la solidité des études bibliques et historiques ; l'ampleur de
l'information ; l'expérience et la prudence pastorales ; le sens de
l'humour qui orne certaines pages ; l'honnêteté de la recherche, où
ceux qui estiment satisfaisante la théologie du ministère de leur
Eglise reconnaissent que la pratique et la vie de l'Eglise le sont moins.

Ce serait trahir les auteurs que de résumer chacune de leurs
études en quelques lignes. Il nous paraît plus utile de marquer les

principales convergences, puis de poser quelques questions concernant

la méthode et l'orientation théologique des solutions qui nous
sont proposées.

Il y a accord, nous semble-t-il, sur trois points principaux. Le
premier concerne la différence entre « sacerdoce universel » et « ministère

». On sait que le sacerdoce universel est couramment interprété
dans le sens que n'importe quel croyant est apte à remplir n'importe
quelle fonction dans l'Eglise. Or ce n'est pas la doctrine du Nouveau
Testament, que la Confession helvétique postérieure de 1566 a bien
rendue en affirmant : « La prêtrise est commune à tous les chrétiens,
mais non pas le ministère » (cit. p. 198). Cette certitude fondamentale

s'exprime tout au long de « Ministère et laïcat ».

Le second point de convergence pourrait être formulé ainsi : les
ministères — et les ministres — sont des dons du Seigneur à l'Eglise ;

ils ne constituent pas en eux-mêmes l'Eglise ; ils ne sont pas non
plus des émanations ou des créations de l'Eglise.

Le troisième caractère commun réside dans l'effort de définir la
doctrine et la pratique des trois ministères principaux — pastoral
(ou pastoral-épiscopal), presbytéral, diaconal — ainsi que la place et
le rôle des laïcs dans l'Eglise et dans le monde.

Y a-t-il une structure normale, et normative, de l'Eglise J.-J. von
Allmen la trouve dans l'Eglise ancienne, vers la fin du Ier siècle,
où l'évêque est chargé des responsabilités essentielles, assisté d'un
collège d'anciens et d'un collège de diacres. Pour déclarer cette



MINISTÈRES ET LAÏCAT 3I3

structure normative, J.-J. von Allmen recourt à deux arguments, qui
s'étayent l'un l'autre : i) une interprétation des données du Nouveau

Testament sur les ministères qui justifie d'emblée l'autorité
ultérieure de l'épiscopat ; 2) une conception massive de l'autorité du
canon : « Il ne me paraît pas possible, quand on reconnaît la canonicité

du Nouveau Testament, de ne pas admettre aussi la canonicité
du développement qui se dessine à l'intérieur du Nouveau Testament

» (p. 224)... «On ira jusqu'au terme de la tradition ecclésiologique

attestée par le Nouveau Testament pour trouver le canon
ordinaire, inclusif de la structure de l'Eglise » (p. 225).

Nous ne pouvons pas suivre jusqu'au bout le professeur de
Neuchâtel dans son exégèse (p. 216 ss), qui nous paraît trop vite dogmatisante,

ni dans son application de l'autorité du canon, où il s'écarte
des vues des collaborateurs du même ouvrage. « Si, écrit K. Stalder,
on interprète les Epîtres pastorales en partant de Paul, comme il est
certainement indiqué de le faire, on est précisément forcé de remarquer

qu'en elles, des glissements fatals s'annoncent », notamment
dans la doctrine de la foi, du salut, du Saint-Esprit ; pourquoi
devrait-on suspendre tout jugement critique à l'égard de ce que les
Pastorales nous disent de l'Eglise et des ministères En ne voulant
pas d'un « canon dans le canon », on aboutit à faire des plus récents
livres canoniques la norme des précédents. Ainsi J.-J. von Allmen,
avec une verve redoutable, met en pièces le témoignage de la
première épître aux Corinthiens (p. 221 s.) ; il a raison d'y voir une
Eglise malade que l'apôtre tente de guérir ; mais est-ce seulement
l'abus des charismes qui gêne son ecclésiologie, ou déjà leur existence

Très intéressantes sont les pages où J.-J. von Allmen montre les
hésitations et les contradictions des Eglises réformées au sujet des
ministères presbytéral et diaconal, et fait voir que le ministère
pastoral, pour l'Eglise réformée du XVIe siècle, correspond au ministère
episcopal de l'Eglise ancienne (p. 227 ss). Le souci dominant de von
Allmen semble être que ce ministère pastoral-épiscopal soit « reconnu »,

qu'on en « retrouve les dimensions » (p. 225), d'abord dans l'Eglise
réformée, et ensuite chez nos partenaires dans le dialogue œcuménique.

Ici, l'Eglise réformée paraît frappée d'un lourd handicap, le
ministère de ses pasteurs n'étant pas reconnu comme légitime par
les Eglises qui s'appuient sur la doctrine de la succession apostolique.
Le seul remède, pour J.-J. von Allmen, consiste à nous soumettre
aux critères posés par ces Eglises ; souvent reviennent les termes de
« légitimité », d'« ecclésialité valable » ; il rejette le presbytérianisme,
qui « donne raison à la manière dont Rome nous considère » (p. 236) ;



314 FRANCIS BAUDRAZ

il se demande si nous aurons le temps de redevenir une « vraie »

Eglise, avec de « vrais » pasteurs (p. 245), faute de quoi nous nous
trouverons exclus de l'unité chrétienne retrouvée. Mais pourquoi
devrions-nous envier, et imiter, les Eglises tranquillement assurée de
leur supériorité dans la doctrine du ministère Ont-elles pour cela
des ministres plus fidèles et plus compétents La réalité et l'apostolicité

de l'Eglise nous paraissent devoir être éprouvées selon des
critères de fait plutôt que de droit, déjà avant le jugement dernier.
D'autre part, si le mouvement œcuménique s'engage dans le sens

indiqué par J.-J. von Allmen, ne court-on pas le risque d'un
nouveau clivage entre « l'Eglise » à structure résolument juridique et les

Eglises qui resteraient « charismatiques »

Une remarque, à propos du Filioque : à deux reprises (p. 162 et

p. 189) sont dénoncés les ravages que cette doctrine a causés en
ecclésiologie ; la subordination de l'Esprit au Fils a été interprétée
comme entraînant la soumission du laïcat à la hiérarchie romaine et
au pape ; le Filioque a mené l'Eglise au cléricalisme, à un « chris-
tomonisme juridique » (Nissiotis, p. 162). Cette critique, justifiée, du
rôle ecclésiologique du Filioque ne doit pas faire oublier l'importance
sotériologique et éthique de ce dogme. Il souligne l'affirmation
néotestamentaire que le Saint-Esprit est l'Esprit du Christ, donné
aux croyants pour leur sanctification. Selon la tradition orthodoxe,
le Saint-Esprit sanctifie beaucoup de choses, voire l'univers tout
entier, plutôt que les hommes. A ce sujet, il y aurait lieu de se livrer
à une lecture attentive des liturgies de la sainte cène.

L'étude sur le ministère des anciens est à l'ombre, si l'on peut
dire, du problème du ministère pastoral. « Pour que l'Eglise réformée

ait des anciens qui le soient vraiment, il faut d'abord qu'elle
ait des pasteurs qui le soient vraiment » (p. 256). Les anciens seront
une sorte de pasteurs en second, tous les domaines du ministère
pastoral leur étant ouverts (p. 249). Pour cela, il faut les mettre à

part du peuple de l'Eglise par une consécration ; les anciens ne seront
plus des laïcs exerçant une charge dans l'Eglise, mais des ministres
de l'Eglise.

La même solution est proposée par Claude Bridel pour les ministères

diaconaux : il faut « ministérialiser » le diaconat (p. 270), il faut
consacrer ceux qui exercent ces services (p. 274). Les diacres ne sont



MINISTERES ET LAÏCAT 315

plus des laïcs, et pour le souligner, il faut leur donner une place
d'officiants dans le culte (p. 279).

Si nous comprenons bien, la thèse fondamentale est celle-ci :

la tâche des laïcs est le témoignage chrétien dans le monde (excellentes

sont les pages sur ce sujet, p. 288 ss) ; mais ceux qui œuvrent
dans l'Eglise ou pour l'Eglise doivent avoir rang et qualité de ministres

et être consacrés comme tels. Il nous semble que la distinction
entre laïcs et ministres est par trop formelle ; du moment que les
anciens ne donnent pas tout leur temps à leur fonction, ne sont-ils
pas aussi appelés à un témoignage de laïcs dans leur profession et
dans leur milieu social Pourquoi vouloir « ministérialiser » un grand
nombre de services diaconaux, précisément en un temps où beaucoup

des fonctions autrefois remplies par l'Eglise — enseignement,
assistance, soins aux malades — sont aujourd-hui laïcisées Où
s'arrêter dans la consécration des diacres Nous connaissons tous des

instituteurs, des infirmières, par exemple, dont la carrière a été un
véritable « ministère » chrétien, sans qu'ils aient jamais éprouvé le
besoin d'être « reconnus » officiellement par l'Eglise ; il leur a suffi
de servir leur Seigneur, comme c'est le devoir de tout croyant, à la
place où ils se trouvaient. Ce peut être une tentation pour l'Eglise
de tout mettre sous son étiquette, et une tentation pour certains
croyants de prétendre à une consécration publique et officielle, au
lieu de tout simplement servir.

Château-d'Œx. Francis Baudraz.


	Études critiques : ministères et laïcat

