
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1965)

Heft: 5

Artikel: L'espérance selon Ernst Bloch

Autor: Furter, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ESPERANCE SELON ERNST BLOCH

Peu de figures contemporaines incarnent avec autant de noblesse
et de profondeur les contradictions de la condition humaine contemporaine

que le philosophe allemand Ernst Bloch, qui, avant de méditer
et d'élaborer la catégorie de l'espérance en fonction des nécessités
de notre temps, a su faire de sa longue vie un témoignage incessant
d'une espérance concrète pour et dans le XXe siècle, qu'il a vécu
jusqu'à la lie.

Né en 1885 à Ludwigshafen, en plein milieu ouvrier, Ernst Bloch
découvrit simultanément les perspectives et les impasses de la
civilisation industrielle. Convaincu de la nécessité d'une révolution
socialiste, il s'opposa très tôt au militarisme de l'Empire prussien.
En 1914, il choisit par conséquent l'exil, non pour échapper à la
guerre, mais pour préparer l'après-guerre. Quelques-uns de ses amis
formeront plus tard le fameux groupe dadaïste de Zurich ; lui-même
préférera une attitude de franc engagement politique, puisqu'il
collabora régulièrement au journal anti-impérialiste des exilés :

la Freie Zeitung publiée à Berne pendant toute la guerre et jusqu'en
1919. La défaite allemande éveille en lui la première grande espérance
de sa vie, espérance qu'il manifeste publiquement en soutenant
que la déroute allemande ne peut être que l'occasion pour ce peuple
de réfléchir à ses erreurs historiques et de s'engager dans la
construction d'une nouvelle société (5). L'échec de la gauche libertaire
lors de la rébellion spartakiste, sauvagement réprimée, suivi du lent
pourrissement de la démocratie de Weimar, réduisent progressivement

son espérance à des espoirs, sans pour autant diminuer son
opiniâtreté à lutter.

En effet, après le militarisme impérialiste, c'est un nouveau
péril qu'il s'agit de combattre : l'alliance de la bourgeoisie allemande
avec le national-socialisme. Outre ses travaux scientifiques consacrés
à une nouvelle interprétation de l'utopie (6), en 1923, et à la pensée
théologique de Thomas Münzer — l'inspirateur de la Révolte des



L'ESPÉRANCE SELON ERNST BLOCH 287

Paysans — en 1921 (12), Ernst Bloch dénonce en 1924 déjà Hitler
et ses condisciples (20, p. 31). Cette lutte ouverte contre le
totalitarisme nazi prend une allure toujours plus dramatique et, en 1933,
déchu de la nationalité allemande, Ernst Bloch quitte l'Allemagne
une seconde fois pour l'exil. Il publie tout d'abord en Suisse un
recueil d'articles qui, dans la pensée de son auteur, en 1934 (13,

p. 20 ss) dévoilent les ambiguïtés et les contradictions d'une époque
de transition où la révolution est encore en gestation et qui, trente
ans plus tard, dans une postface à une nouvelle édition (13, p. 212 ss)

doivent démasquer les mystifications d'une révolution qui, à l'Est,
est encore prise dans les rets d'un sot dogmatisme et qui, à l'Ouest,
ne prend pas encore corps faute d'une vision optimiste et engagée
vers le futur.

Son exil le conduit en 1938 aux Etats-Unis où il se remet à espérer
concrètement ; où il recommence à construire un après-guerre.
Il fonde avec ses amis, dont B. Brecht et Th. Mann, l'Aurora Verlag
au titre bien symbolique. Mais Ernst Bloch se consacre surtout à la
préparation et à la rédaction d'une œuvre monumentale dédiée à la
catégorie de l'espérance : Das Prinzip Hoffnung (y). La première
édition en sera publiée en 1956, bien qu'elle fût déjà achevée en 1948.
Après la deuxième guerre, Ernst Bloch place à nouveau son espérance
dans l'Allemagne de l'après-guerre, en particulier dans la DDR. Il
accepte une chaire de philosophie à l'Université Karl-Marx de Leipzig,
après avoir refusé avec éclat une même chaire à l'Université W.
Goethe de Francfort-sur-le-Main. Le choix est de nouveau symbolique,
mais va le conduire à une nouvelle épreuve. Ernst Bloch en effet n'a
pas diminué son impétuosité critique, ni sa tendance à quêter la
vérité malgré les censures et les interdits. Loin d'être un « philosophe
de parade » comme l'anticommunisme voudrait qu'il le fût (20, p. 2),
Ernst Bloch fait de sa chaire une source de perpétuelle inquiétude
pour les dirigeants de la DDR. Il devient la bête noire des philosophes
officiels qui lui jettent en 1959 la suprême injure — en fait l'hommage
le plus sérieux qu'on pouvait lui rendre — : il est suspendu parce
qu'il « pervertirait la jeunesse ». Ernst Bloch s'est cependant trompé
en sous-estimant l'inertie des institutions politiques et la puissance
de la bureaucratie du parti (25, p. 90 ss). De plus en plus isolé, ses
élèves sont arrêtés ou s'enfuient dans les zones occidentales. Bien
que les hommages douteux succèdent aux douches froides, Ernst
Bloch en 1961 choisit une fois de plus l'exil. Actuellement, il prépare
l'édition de ses œuvres complètes chez Suhrkamp Verlag, tout en
donnant des cours à l'université de Tubingue. Malgré ses 80 ans, il
maintient son étonnante vivacité, défendant son espérance, qu'il
placerait aujourd'hui moins en Europe que dans le surgissement
du Tiers-Monde où sa pensée, d'ailleurs, non seulement rencontre



288 PIERRE FURTER

une situation idoine, mais un singulier écho. Et, il n'y a peut-être
rien de plus significatif de cet homme singulier que de le voir, à la fin de
sa longue vie, méditer une fois encore sur la formule « Incipit Vita
Nova» (15, II, p. 151-170).

L'idée d'Ernst Bloch que le philosophe dépiste les « traces » —
ces « Spuren » qui désignent un de ses plus beaux recueils d'essais (n)
— de l'espérance, est non seulement centrale dans sa pensée, mais
elle imprègne jusqu'au style de sa prose, une des plus singulières de

l'Allemagne contemporaine. En effet, le mouvement de sa prose
révèle une constante préoccupation de faire surgir ce qui est caché,
de faire saillir l'étrange du quotidien, de rendre l'insoupçonné, au
point que certains critiques, surtout les communistes orthodoxes, ont
dénoncé son œuvre comme le produit d'un mysticisme abscons.
Ernst Bloch serait pour eux un mystique sans vocation religieuse
précise, un prophète hébraïque qui aurait échoué dans sa quête
de l'Absolu et se serait rabattu sur le communisme afin de concrétiser
une espérance si diffuse qu'il n'arrivait plus à la saisir. Il est vrai
que cette œuvre est curieusement ascientifique et fort loin de certaines
normes positivistes à l'honneur en l'Académie soviétique. Elle est
proche de ce « romantisme révolutionnaire » que défend H. Lefebvre
(24) avec qui Ernst Bloch partage une commune admiration pour
la musique.

Il est significatif, et même compromettant pour cette critique,
qu'au cœur de la première interprétation qu'Ernst Bloch donna de

l'utopie, se profile une « philosophie de la musique » (6, p. 47 ss)
selon laquelle la musique est le moyen d'une synthèse transcendantale

¦— l'expérience, dans l'intimité de l'auditeur, d'un ineffable
mouvement ; une approche infinie d'un absolu suggéré, mais jamais
totalement présent. Cependant il nous paraît dangereux, et injuste,
d'hypertrophier une interprétation somme toute provisoire, surtout
dans une pensée sans cesse en mouvement. En effet le même thème
reviendra à la fin de son « Principe d'Espérance » (y, p. 1248 ss) mais
avec une nouvelle connotation importante. La musique reste, sans
aucun doute, une des manières pour l'homme de se rendre présent le
« Suprême Bien » absent, mais espéré. Elle n'est cependant plus le
moyen d'une expérience de l'ineffable ; la musique s'impose à nous
maintenant avant tout par des œuvres, des créations humaines,
profondément sociales qui rendent l'impossible possible. Le poids de

l'interprétation ne repose plus sur l'expérience de l'auditeur où
l'homme se recueillerait dans l'intériorité, dans une « Geborgenheit »

qui rapprocherait Ernst Bloch de O. F. Bollnow (19), mais sur



L'ESPÉRANCE SELON ERNST BLOCH 289

l'objectivité de la création humaine de signes sur lesquels l'homme
appuie son cheminement. La musique propose moins une communion,
qu'une intelligence d'une création qui ordonne le temps vers un
futur aux multiples possibilités. La musique promet, ouvre l'horizon,
témoigne à l'homme de l'espérance concrète ; en particulier dans
l'œuvre de Beethoven qu'Ernst Bloch cite souvent, car il fut le
musicien qui a le mieux prévu et annoncé « l'aube de l'Humanité »

(y, p. 1266).
Ce qui est vrai pour la musique est encore plus juste du style

d'Ernst Bloch. Loin d'être une tentative obscure d'évoquer l'indicible,

chaque œuvre de Bloch se développe et se structure selon un
mouvement de spirale. Chacun de ses textes part de courtes
propositions, étranges et étonnantes à première lecture. Peu à peu, le cercle

s'élargit, l'interprétation nous entraîne dans un mouvement de déc

ouvertes de plus en plus vastes, d'analyses de plus en plus profondes,
de manière à nous aider à percer ce qui semblait à première vue un
mystère, un secret. Ce style n'est donc pas ésotérique puisqu'il
conduit le lecteur à toujours mieux pénétrer un thème et le laisse
à la fin de l'ouvrage prêt à méditer et à prolonger par ses propres
réflexions les amorces d'Ernst Bloch. Chaque œuvre est donc un
fragment d'une philosophie qui « s'essaie » (15, p. 9), qui passe d'hypothèses

en hypothèses de manière à « provoquer » sans cesse le lecteur
et à le rendre toujours plus critique et plus créateur (15, p. 71 ss.).
Le style d'Ernst Bloch est moins obscur qu'astreignant. Il oblige le
lecteur à une attention et une patience, ce qui est le propre, me
semble-t-il, d'une œuvre qui se veut avant tout témoignage et non
apologie. La lecture d'Ernst Bloch est une expérience de l'espérance
comme certitude d'une solution toujours possible, mais jamais
complètement dominée.

On comprend que ce style soit dominé par l'humour. En effet,
une pensée qui chemine sans cesse, qui s'élève en un mouvement de

spirale, qui se veut inquiète et provocante, ne doit, sous aucun
prétexte, se réifier jamais ; jamais elle ne peut cristalliser l'attention
du lecteur sur un objet ; ou l'induire à une idée toute faite. Toujours
elle provoquera chez le lecteur un sentiment de distance afin qu'il
se sente autre à chaque page et en chemin (y, p. 1034). Cette distance,
qui est provoquée par le merveilleux dans la poésie populaire, par la
multiplicité des significations dans la poésie littéraire, se marque
philosophiquement par l'étonnement devant la multiplication des

possibles, par la découverte de nouvelles dimensions que l'espérance
humaine donne au monde, par la richesse des interprétations de la
réalité (y, p. 507 ss). Ainsi Ernst Bloch cherche-t-il à donner à son
lecteur cette légèreté sérieuse dont tant de philosophes modernes
depuis Kierkegaard et Nietzsche ont redécouvert la valeur et que

19



290 PIERRE FURTER

Kostas Axelos, dans sa thèse sur Karl Marx (2, p. 177) proposait
comme le but final de l'activité proprement humaine : le libre jeu
de l'activité humaine, dans et par lequel l'homme peut enfin reconquérir

la joie d'exister. C'est alors que l'homme peut jouir de ce
moment sublime que Faust, selon Goethe, espérait et attendait :

« Verweile, du bist doch so schön » (Demeure, tu es donc si beau).
C'est vers cette conquête du « Suprême Bien » que tend le mouvement
du style d'Ernst Bloch.

Si l'œuvre d'Ernst Bloch est fort peu marquée par l'esprit
scientifique, elle est loin d'être une rêverie. Sans cesse, Ernst Bloch se

réfère aux œuvres de civilisation et appuie son argumentation sur
une réflexion critique de la tradition philosophique.

D'une part, il puise ses arguments dans une immense et profonde
culture personnelle. Ce qui lui permet d'écrire avec autant d'aisance

que de profondeur sur une chanson de B. Brecht (10, p. 220 ss),

un opéra de Mozart (10, p. 97 ss), l'œuvre de Wagner (10, p. 104 ss),
la signification philosophique du roman policier (10, p. ^y ss), ou
sur la rencontre entre l'homme et la première locomotive à vapeur
(il, p. 207 ss).

D'autre part, il n'ignore aucun problème du passé, pour hétérodoxe
ou méconnu qu'il puisse être. Nul ne songe moins que lui à négliger
ou à supprimer le passé pour mieux se sentir à l'aise dans la modernité.

Il n'a pas besoin de nier la tradition pour se sentir moderne.
Au contraire. C'est par une lecture attentive et critique du passé et
un déchiffrement des secrètes sentes de l'histoire de l'humanité
qu'il peut rénover pour mieux innover. C'est par une constante
méditation sur le passé qu'il en arrive à croire au futur de l'humanité.
Cette lecture est fortement critique, car elle est motivée par la situation

présente de notre temps et par l'imminence du futur. Aussi
certains auteurs obligés du programme passent-ils au second plan ;

d'autres, que l'historien n'arrive que difficilement à placer dans l'évolution

de la pensée occidentale, sont à nouveau éclairés et prennent
un singulier relief. C'est ainsi qu'Ernst Bloch évite aussi bien de
traiter l'histoire de la philosophie comme un passé scandaleux, que
l'avènement du marxisme supprime et élimine à jamais, qu'il ne
s'embarrasse d'une culture philosophique, qui n'est souvent qu'un
digne prétexte pour certains philosophes de fuir leurs responsabilités
présentes.

Si l'espérance d'Ernst Bloch s'appuie ainsi sur le passé philosophique,

ramassé dans une vision toujours plus ouverte vers le futur



L ESPERANCE SELON ERNST BLOCH 2gi

de l'humanité, elle trouve d'autre part ses racines dans une série
d'analyses de la condition humaine que recueille le « Principe d'Espérance

» (7). Cette somme accumule en effet toute une série d'analyses
anthropologiques qui s'entrelacent à l'analyse ontologique, mais
que nous distinguons pour mieux en dégager la richesse.

Une des racines de l'espérance plonge dans le sentiment de la
faim. La faim, phénomène universel et qui marque les préoccupations
du XXe siècle — le regretté Pandit Nehru n'avait-il pas noté que
« si la faim est aussi vieille que l'humanité, sa prise de conscience

par l'humanité est le fait du XXe siècle » — n'est pas seulement un
fait socio-économique, c'est une des caractéristiques de l'anthropologie.

L'homme en prenant conscience de sa faim se comprend
immédiatement comme un être à qui manque l'essentiel et qui est,
par conséquent, projeté vers un futur, toujours renouvelé où il a la
certitude qu'il pourra se satisfaire. Il se comprend comme un
être de carence, imparfait et inachevé et comme un être qui peut
se nourrir, qui pourrait se nourrir mieux par son activité. L'espérance

est ainsi intimement liée à la conscience de la faim. Cette prise
de conscience expose l'homme et le projette vers un travail qui prend
immédiatement des dimensions sociales. Elle est donc enracinée
au cœur de l'existence quotidienne bien qu'elle n'ait jamais été
relevée par les philosophes pré-marxiens. Il est d'ailleurs impressionnant,

à lire E. Bloch, de voir combien la philosophie occidentale a
souvent passé à côté des problèmes concrets (y, p. 360).

La faim humaine, outre sa dimension corporelle et physiologique,
caractérise aussi la vie spirituelle et intellectuelle. L'homme désire
non seulement manger, il désire aussi un futur meilleur qui englobe
une infinité de désirs particuliers. Cette possibilité humaine de
désirer s'exprime selon Ernst Bloch, par le « rêve éveillé » (Tages-
traum). E. Bloch, qui se méfie de la psychanalyse en bon marxiste,
distingue soigneusement entre le « rêve éveillé » et le rêve nocturne
(y, p. 8 ss). Le premier tend vers le futur, vers ce qui n'est pas encore.
Il peut donc être réalisé et par conséquent il enrichit et nourrit l'espérance

humaine en l'amenant « au front » de l'existence. Au contraire,
le rêve nocturne lie l'homme à son passé et, dans la pensée de Jung
surtout, bloque l'espérance (15, p. 124). Par-delà le besoin inassouvi
de la faim (Trieb — 7, p. 54), le « rêve éveillé » est la source prolifique
des espérances humaines. Sans lui, ni le dynamisme de la passion
(y, p. 78), ni l'anticipation de l'attente du désir (y, p. 88) ne pourraient
prendre corps. Or ces trois instants : l'éveil du désir, l'animation
vers le futur par la passion et l'attente du Bien suprême qui satisfera,

définissent la « tendance », c'est-à-dire l'espérance telle qu'elle
est vécue par l'homme tout entier. Cette définition de l'homme
« comme être de tendances » a été évidemment longuement critiquée



2g2 PIERRE FURTER

par les auteurs orthodoxes et surtout par J. H. Horst (18, p. 245-352)
parce qu'elle n'est pas conforme à l'enseignement canonisé de Pavlov
et parce qu'elle fait la part belle à la subjectivité et à la création
humaines. Mais le désir comme tendance devient par la réflexion
« le père de la pensée » (y, p. 1018). Il s'établit un rapport dialectique
entre le désir et sa réflexion. Comme la réflexion à son tour informe
le désir, l'oriente dans le temps et l'enrichit par l'imagination, l'homme
n'est pas seulement l'objet ou la victime de ses désirs — qui eux-
mêmes seraient les simples reflets de la situation sociale et économique
— mais le sujet de son devenir.

E. Bloch dans « Le Principe d'Espérance » (y, p. 49-1088)
développe toutes les possibilités de l'imagination créatrice dans le temps
et dans l'espace. Il contribue ainsi de façon décisive à briser les
barrières que l'orthodoxie marxiste, depuis Engels, avait dressées

contre les pouvoirs de l'imaginaire ».

Cependant, pour E. Bloch, le XXe siècle a modifié de fond en
comble la problématique de l'utopie. Si tous ces cheminements nous
conduisent régulièrement au XXe siècle (y, p. 523 ss, 823 ss, 924 ss,
etc.), si le XXe siècle s'impose comme le siècle de l'utopie concrète,
c'est que les hommes y ont inventé la planification. Dire que le
XXe siècle est le siècle de la technique est insuffisant. D'une part,
et les rappels historiques le démontrent, la technique a toujours
existé. D'autre part, la mentalité moderne est loin d'être à la hauteur
de ses propres instruments (10, p. 166). Il y a une forte discrepance
entre les possibilités du siècle et l'attitude d'angoisse, typique d'une
infinité d'intellectuels devant ces infinies possibilités. La marque
du XXe siècle serait donc de pouvoir, savoir et vouloir planifier ;

d'être le siècle de la « prospective », comme le dirait G. Berger. Par
la planification, les hommes peuvent envisager un phénomène dans
toute son ampleur et dans son développement temporel ; ils peuvent
agir concrètement sur les dimensions spatiales et temporelles de

chaque possible ; ils font du temps, après l'espace, « le champ des

possibilités » (15, p. 201 ss).
Mais n'est-ce pas là un hommage indirect du communiste E.

Bloch à la personne totalitaire de Staline et à ses fameux plans
quinquennaux Nullement, car E. Bloch démontre que la planification

n'est pas une entreprise totalitaire, mais une totalisation
en cours et aux perspectives lointaines, qui se diversifie dans la
pluridimensionnalité et la pluralité des temps économiques et sociaux.

1 Ce problème fera l'objet d'une étude intitulée « Utopie et marxisme dans
la pensée d'E. Bloch », à paraître dans les Archives de sociologie religieuse,
Paris, 1964/18, et qui sera accompagnée de la traduction d'un fragment de
l'œuvre d'E. Bloch.



L'ESPÉRANCE SELON ERNST BLOCH 2g3

Au contraire de ce que suppose naïvement le libéralisme, la planification

n'envisage pas l'homme comme objet, et parfois comme victime,
de ses projets, mais justement comme le sujet d'une transformation
réelle du monde, alors que le libéral, justement, n'envisage qu'une
transformation abstraite, donc illusoire et trompeuse. L'objection
typiquement libérale d'une suppression de la liberté individuelle,
disparaît dans l'intégration de l'action personnelle à la planification.

Néanmoins, même s'il est possible au philosophe de dégager la
marche victorieuse de l'espérance dans l'histoire de notre monde,
il serait présomptueux d'en imaginer l'évolution de façon linéaire. Le
progrès humain suit des voies tortueuses (15, p. 161 ss). L'histoire
des mythes suffirait à nous le rappeler : l'histoire n'avance pas
toujours en ligne droite, elle doit se reprendre souvent pour mieux
réussir. Ainsi les mythes religieux abondent où s'expriment la révolte
prométhéenne, les signes du renouveau, les douleurs de l'enfantement
d'un monde nouveau (y, p. 1299 ss). Cette tension éclate cependant
dans le christianisme (y, p. 1323 ; cf. aussi 27).

La résonance de la Résurrection donne à l'Apocalypse juive
une dimension toute nouvelle. « La Bonne Nouvelle n'est plus prêchée
aux morts, mais aux vivants » (y, p. 1490). Le christianisme, pour
Ernst Bloch, est un avènement qui a modifié profondément l'histoire
de l'humanité. Il a radicalise l'espérance diffuse dans les mythes en
une prédication révolutionnaire qui vise à changer totalement le
monde dans son historicité. La croyance au Christ n'est pas un nouvel
avatar de la foi en l'Eternel Retour, mais une volonté ferme de
manifester radicalement, dans ce monde-ci, le Royaume. La foi
chrétienne n'est pas illusoire, car la Résurrection n'est pas mythique,
mais un événement dans le temps (y, p. 1458 et 1463). Dans la Bonne
Nouvelle que le Fils de Dieu, l'homme, est ressuscité, c'est le Dieu-
Père, paternel et paternaliste, éternel et immobile, qui cède la place
au Dieu-Fils, incarnation de l'espérance et dont le Paraclet va sans
cesse témoigner (y, p. 1493 ss). Ernst Bloch n'a cependant pas
accepté cette Bonne Nouvelle. Il le prouve en historicisant le
christianisme qu'il place après les mythes, mais avant l'islam. Ce retrait
surprenant, pour qui lit seulement le « Principe d'Espérance »,

s'explique par une profonde déception et le refus du christianisme
contemporain.

Le contenu profondément révolutionnaire et radicalement neuf
du Christ ressuscité a été peu à peu abandonné par le christianisme
historique. En particulier saint Augustin, en distinguant les deux
Royaumes, a irréalisé la dimension révolutionnaire et concrète de la
foi apocalyptique, permettant à l'enseignement officiel de justifier
le désordre établi, et contraignant la théologie révolutionnaire à



294 PIERRE FURTER

choisir les catacombes des hérésies et de l'hétérodoxie (cf. 27). Cette

rupture, totale mais non haineuse, avec le christianisme, n'est pas
récente. Elle exprime déjà dans la deuxième œuvre d'Ernst Bloch,
celle où il a étudié la figure tragique de Thomas Münzer, « le théologien

de la Révolution» (12), que Luther a froidement et honteusement
sacrifié pour la plus grande gloire de la Réforme.

Thomas Münzer (vers 1490-1525) est une figure si complexe et
significative qu'il vaut la peine que nous nous arrêtions sur cette
thèse longtemps négligée, par honte ou par haine — le travail d'Ernst
Bloch est la première monographie allemande depuis 1842 — Th.
Münzer est aujourd'hui souvent cité, en particulier parce que Frédéric
Engels a écrit à son sujet les pages les plus surprenantes et audacieuses
des études marxistes sur la religion (22, p. 86-93).

Pour E. Bloch, Th. Münzer nous intéresse pour deux raisons :

d'une part parce qu'il nous mène à la limite de l'incarnation historique

de l'espérance révolutionnaire ; d'autre part comme théologien
de la Révolution, comme l'auteur qui a le mieux interprété le message
de la Bonne Nouvelle.

Dès son origine, les malheurs s'accumulent sur Th. Münzer : son
père a été pendu et il appartient au petit peuple. Malgré ses succès de

prédicateur, qui lui vaudront la jalousie de Luther, Th. Münzer mène

une vie errante de prophète, radicalisant toujours davantage ses

positions politiques, car il est persuadé que le Royaume est là (12,

p. 71 ss). Il rompt avec Luther, lorsque celui-ci ne peut admettre
une identification avec les paysans révoltés et préfère se replier sur
les puissants. Th. Münzer voit dans son identification politique avec
les misérables une valorisation de la religion populaire contre le
traditionnalisme luthérien (23, p. 12) et une manifestation concrète
de la fraternité évangélique (12, p. 130 ss.). Il organise la rébellion.
Il semble même qu'il ait pensé à une forme non-violente et pacifiste
d'opposition (3). Mais il est dépassé par les événements, par les
alliances des paysans avec la petite noblesse, et, après le désastre de

Frankenhausen, il sera exécuté. On a voulu expliquer cette action en
recourant à la pathologie psychologique et sociale et, pour un interprète

moderne, Th. Münzer est simplement un déséquilibré, une espèce
de «Führer »d'avant la lettre (19, p. 243 ss). E. Bloch réfute cette
opinion en analysant soigneusement les caractéristiques psychiques
de son héros (12, p. 103 ss). Il démontre au contraire qu'il n'a été

que l'étincelle qui provoqua l'explosion. Il constitue, comme F.
Engels l'avait vu (22, p. 92), le modèle du héros tragique.

Mais Th. Münzer n'est pas seulement une figure tragique qui est
« irrémédiablement perdue » (F. Engels) : « si les morts reviennent
toujours » (12, p. 9), ils reviennent en nous rappelant à leur œuvre.
La théologie-révolution de Th. Münzer s'organise autour d'une



L'ESPÉRANCE SELON ERNST BLOCH 2g5

réflexion sur la foi. La foi pour Th. Münzer (12, p. 204 ss et cf. 27,
p. 112) est une foi totale qui englobe l'homme entier dans une action
en faveur de l'irruption du Royaume dans ce monde-ci. Il s'oppose
donc à Luther, à qui E. Bloch reproche une attitude de théologien-
tranquille (12, p. 121 ss et 143 ss) qui le conduit à une vision passive
et pessimiste de l'action humaine. A quoi H. Birnbaum ajoute (4)

que l'individualisme de Luther l'empêchait de comprendre quoi que
ce soit au millénarisme comme mouvement religieux. Mais Th. Münzer
ne s'oppose pas seulement à Luther. Il rejette aussi le conception
petite bourgeoise d'un Zwingli pour qui l'action de l'homme
s'exprime par l'épargne et la thésaurisation (12, p. 35 s.) et même à

celle de Calvin, plus proche de lui cependant (12, p. 137 ss), parce
qu'il réduit l'action humaine à une capitalisation et succombe au
fétichisme de l'argent. Ni l'épargne, ni le succès des affaires ne peuvent
le satisfaire. Ce qu'il prêche, c'est une relation solide entre la foi
et l'action sociale où le travail apparaît comme l'instrument de
libération de l'homme (12, p. 210 ss.). A cette théologie du changement

social et du travail, s'ajoute enfin une théologie du temps
considéré comme l'occasion pour l'homme de lutter par l'attente
active. Le temps est donné à l'homme pour qu'il s'y perfectionne
en se reprenant sans cesse contre le désespoir (p. 313 ss) : « diminuì
ut crescat ». Ainsi la foi ne doit ni s'intérioriser comme dans ce qui
sera le piétisme, ni s'irréaliser comme dans ce qui fut le mysticisme,
mais œuvrer en faveur du 3e Royaume qui, après ceux du Père et du
Fils, sera celui du Saint-Esprit : « le Royaume de Dieu sur la terre »

(12, p. 238). La foi est donc essentiellement objective (12, p. 215).
Cette théologie annonce K. Marx (12, p. 239) dans une grandiose

vision : car « ce monde de la foi aspire vers l'aurore de l'Apocalypse
et justement par l'Apocalypse elle y gagne son ultime mesure, le

principe métapolitique, métareligieux même de toute révolution :

l'irruption de la liberté des enfants de Dieu. Mais comme le dit
E. Bloch en conclusion : « laissons maintenant les morts en arrière
et regardons vers l'avenir. »

Or cet avenir n'est pas aussi clair qu'on pourrait l'espérer. E.
Bloch en a fait l'expérience. Sans cesse, son analyse nous a rappelé
l'ombre de la mort, de la nuit, du néant et on pourrait même dire que
son apport au marxisme est justement une constante réflexion sur la
possibilité de l'échec.

Cette possibilité de l'échec — que nie justement l'orthodoxie
marxiste pour qui tout se justifie — trouve sa première explication



296 PIERRE FURTER

dans la pluralité des temps. Bien avant l'école sociologique de G.
Gurvitch, E. Bloch avait, dans un recueil publié en 1934 (13), posé
le problème de la «non-simultanéité des temps» (Ungleichzeitlich-
keit — 13, p. 112 ss). Certes, l'ardeur révolutionnaire peut faire
croire que tout recommence à neuf ; l'enthousiasme révolutionnaire
suscite souvent une vision apocalyptique de l'Histoire où la Révolution

fait table rase du passé et assure que : « Incipit Vita Nova ».

Or, dans son article dédié à cette formule (17), Ernst Bloch rappelle
qu'il n'y a jamais de commencement absolu, que la « renovatio »

n'est pas une « inovatio ». La Révolution n'est que la fin du commencement

et à vouloir achever le temps pour en inaugurer un tout autre,
on fuit tout simplement en avant sans résoudre le problème de
notre aliénation temporelle. Dans une autre étude, Ernst Bloch pose
avec justesse le rapport dialectique entre l'aliénation temporelle
et notre aliénation en général. L'aliénation (Entfremdung — 18,

p. 81 ss) est en effet la conséquence d'une réification de notre passé.
On se croit pris dans les mailles de son passé ; on se comprend comme
un objet du temps. Or la désaliénation (Verfremdung) ne peut
être provoquée par une violence qui casserait la gangue du passé

pour nous rendre tout innocents à un futur tout neuf. La désaliénation
commence par une réflexion sur le passé pour l'assumer afin de s'en
rendre sujet. Ce n'est pas la violence qui est révolutionnaire, mais
la réflexion qui, prenant distance, permet de nous mettre en perspectives.

Ce n'est pas en niant son passé que l'homme se libère ; mais
c'est en se répétant qu'il avance ; c'est en assumant son passé qu'il
s'ouvre à son futur. De même que personne n'échappe à son passé,
ainsi personne ne peut se défaire de son héritage social, économique
et culturel. Pour jeune que je me sente, je suis vieux de l'humanité.

Tel est en fait le thème de « L'héritage de notre temps » (13),
recueil où Ernst Bloch a réuni ses articles de combat contre le
national-socialisme. Par-delà le témoignage d'une lutte politique
occasionnelle, ce livre est une méditation douloureuse sur la pluralité
des temps et de son importance pour comprendre le grand échec du
peuple allemand.

Si le philosophe doit d'abord déchiffrer le concret — et Ernst
Bloch s'en tint à cette règle puisqu'il ouvre son œuvre par une
interprétation critique de la Révolte des Paysans et du national-socialisme
— il doit ensuite « creuser » (grüben — 9, p. 11) afin de dégager les
fondements de ces situations concrètes. Un troisième écrit, un des

plus denses de son œuvre, rapporte l'essentiel de son exploration (9).
Il essaie en effet de démontrer que la pluralité des temps, les risques
et les échecs qu'elle implique, est liée à la catégorie de « N'être-pas-
encore » (Noch-Nicht-Sein, NNS, — 9), fondement ontologique de
l'espérance concrète.



L ESPERANCE SELON ERNST BLOCH 297

A un premier niveau, la pluralité des temps et l'échec rappellent
que l'incarnation de l'espérance est difficile (9, p. 80). Il faudrait donc
se garder de confondre l'espérance et l'optimisme. La première ne
craint pas l'obstacle, et y fait face. Le second survole les obstacles
en simplifiant et schématisant le temps.

A un second niveau, la pluralité des temps s'oppose à une vue
linéaire du temps. L'échec n'est pas seulement le signe du triomphe
d'un monde hostile, mais l'aiguillon qui garde l'espérance vive. L'échec,
comme la mort, est une perpétuelle provocation. Plus profondément
encore, l'échec n'est pas la fin de l'espérance, son achèvement dans
le néant du désespoir, mais au contraire « la fin de son commencement ».

La pluralité des temps ne conduit pas à l'absurbe, mais provoque le
sujet, l'homme, à trouver, ou plus justement à construire une unité
dans le temps. L'échec serait alors le moment zéro, le point nul d'où
jaillit l'espérance.

Comme nous l'avons vu à propos de la faim, l'homme n'espère pas
parce qu'il aspire ingénument à autre chose ou parce qu'il a le regret
et le souvenir d'une plénitude antérieure, mais parce qu'il se découvre
manquant de quelque chose. Espérer ce n'est pas fuir sa condition,
ni en avant, ni en arrière ; c'est se sentir contraint par sa situation
actuelle à la praxis. L'espérance n'ignore pas le nihilisme puisqu'elle
plonge ses racines à la même expérience d'angoisse et de peur. Mais
alors que le nihilisme conclut au désespoir en pensant que le temps
s'achève dans le néant, l'espérance y découvre le principe de son
activité. Découvrir que l'on manque de quelque chose, c'est prendre
conscience de ce qu'il faut faire pour dépasser ce premier moment.
L'imperfection et la carence ne prouvent pas qu'au cœur de la prise
de la conscience il y a le Rien, mais le « Pas-Encore ». L'échec ne
détruit pas l'espérance, « l'échec la constitue » (10, p. 213).

Cependant lorsque l'homme se sera satisfait, n'aura-t-il pas atteint
un moment où la plénitude de l'instant lui fera goûter le néant La
catégorie du « N'être-pas-encore » n'est-elle pas destinée à se consumer
dans la satisfaction des désirs La pluralité des temps suggère au
contraire que la perfection ne cherche pas dans le Bien Suprême un
moment d'équilibre mais s'ouvre dans la pluridimensionnalité de la
plénitude. La perfection n'est ni à la fin, ni à l'origine de l'action
humaine. Elle se trouve sur « le front de l'activité humaine » (9, 22
et 17). La catégorie du « ne pas encore » s'accomplit dans un perpétuel
dépassement, sans que rien ne vienne à proprement dit l'achever
(y, p. 1408). C'est pourquoi le Christ — comme « Nouvel Adam » —
retient peu Ernst Bloch. Il valorise davantage la figure de Promêthée
(y, p. 1437) ; et surtout celle de Moïse qui crut, marcha vers la Terre
promise qui existait, mais qui ne l'atteint jamais (y, p. 1450). De même
l'homme idéal serait probablement le «saint » (6, p. 362 ss), puisque



298 PIERRE FURTER

celui-ci transforme le monde tout en ne l'achevant jamais. L'espérance

serait donc une sanctification qui ne connaît pas de limites.
Notons que ce saint prométhéen ne se définit pas contre Dieu, mais

par une tranquille affirmation humaine de toutes ses possibilités.
Il n'y a aucune trace chez Ernst Bloch d'un athéisme haineux ou
anticlérical. Il s'agit d'une foi totale en l'homme qui se déploie dans
l'affirmation et non dans l'opposition.

Cette doctrine rayonnante et joyeuse a pu faire croire qu'Ernst
Bloch était plus proche du christianisme que du marxisme. Les
communistes ne se font pas faute de dénoncer ce qui leur semblait n'être
qu'une «théorie de salut» (Heilstheorie — 18, p. 9 ss.). Et comme
la Bible est plus souvent citée que le Capital, que les prophètes
bibliques sont plus souvent appelés à témoigner que ceux de
l'Internationale communiste, on a pu se demander si Ernst Bloch n'était pas
communiste par accident et fort peu marxiste. Ces doutes signifient
surtout qu'on a trop l'habitude d'associer la réflexion marxiste sur
la religion à une attitude tendue, aigrie et crispée et que devant
l'humanisme triomphant qui marque toutes les pages d'Ernst Bloch,
on se trouve désemparé. Pour nous, Ernst Bloch ne peut être que
marxiste, mais un marxiste qui, par sa compréhension positive et
riche de l'homme, ouvre de toutes nouvelles possibilités de dialogue
avec le christianisme (y, p. 1531, cf. 22, p. 21 ss).

Si Karl Marx est relativement peu cité, deux chapitres centraux
lui sont consacrés dans « Le Principe d'Espérance ». D'une part le
chapitre final (y, p. 1602 ss) où Ernst Bloch rejoint K. Axelos (2,

p. 12) en voyant dans l'athéisme marxien le triomphe tranquille de
l'homme.

D'autre part, au cœur de cette encyclopédie, Ernst Bloch
développe les « Onze thèses sur Feuerbach » et donne ainsi la clé de sa
position (y, p. 288 ss). Ce dernier chapitre est introduit par une
analyse des différents niveaux du « possible » où sont exposées les

quatre étapes qui vont de l'utopie à la praxis (y, p. 258 ss, cf. 20,
p. 133 ss). Premièrement, il y a le simple possible formel (formai
Mögliche — 7, p. 258), sans aucune profondeur et sans limites. Il
n'est qu'une catégorie abstraite de l'entendement. Deuxièmement,
la possibilité (das sachlich-objektiv Mögliche — 7, p. 259 ss) qui est
le résultat d'une analyse du réel. Par elle, on reconnaît que la réalité
est en mouvement et qu'elle est ouverte sur un futur. Troisièmement,
le projet (das sachhaft-objektgemäss Mögliche — 7, p. 264 ss) où
l'homme reprend la possibilité objective et se reconnaît comme source
d'espérance. Enfin et quatrièmement, l'espérance concrète (objektiv-



L ESPERANCE SELON ERNST BLOCH 299

real Mögliche y, p. 278 ss) qui réalise l'utopie dans l'histoire et incarne
dans l'épaisseur du réel le projet humain. Ainsi l'espérance passe de
l'abstraction (premier niveau) à la généralité (deuxième niveau), à la
subjectivité (troisième niveau) pour arriver à la praxis.

Le chapitre consacré aux « Onze thèses sur Feuerbach » reprend
l'analyse des rapports de la praxis et de l'espérance concrète. Ernst
Bloch groupe tout d'abord les thèses 5, 1 et 3 (7, p. 288 ss), où il voit
la solution du problème épistémologique : la connaissance humaine
est un travail qui modifie le réel en le connaissant. Puis les thèses

4, 7, 9, et 10 (7, p. 304 ss), où se trouve posé le problème anthropologique

: l'homme ne s'oppose pas à la nature, ni la nature étouffe
les possibilités humaines, mais il s'établit un rapport dialectique dans
lequel s'affirme un athéisme sans transcendance. Ensuite les thèses 2
et 8 (p. 310 ss.), qui posent le rapport entre la théorie et la pratique :

dans la praxis il n'y a jamais de rupture entre l'utopie et la matière,
car si l'utopie est nécessaire pour donner un horizon à la matière,
celle-ci est à son tour le sol nécessaire où prend appui l'utopie pour
devenir espérance concrète (15, p. ni). Ainsi pour la première fois
« l'éthique est devenue chair ». Enfin dans la 11e thèse (p. 319 ss),
Karl Marx n'aurait pas condamné la philosophie à disparaître,
mais il n'aurait porté une condamnation que sur la philosophie du
passé. Une philosophie de l'espérance concrète est donc authentique
dans le projet marxien puisqu'elle engage l'homme dans la
transformation du monde (y, p. 191), transformation réelle et sociale, qui
place le philosophe en plein dans la société, participant de la
solidarité universelle.

En guise de conclusion, il serait peut-être intéressant de souligner
deux points sur lesquels Ernst Bloch n'a pas insisté et qui doivent
préoccuper le lecteur attentif. D'une part, dans son effort à penser
la catégorie de l'espérance dans toute son ampleur, Ernst Bloch a
esquissé une véritable cosmologie qui passe par-dessus certaines
difficultés de la société moderne. P. Ludz, dans un remarquable
article (25), a noté combien une théorie de la société socialiste manque
à la pensée d'Ernst Bloch, de sorte qu'il n'a pas su prévoir les
problèmes que posent la bureaucratisation. Celle-ci ne va pas abolir l'espérance,

mais ne risque-t-elle pas de la rendre totalement inopérante
Il faudrait, pour assurer les dimensions concrètes de l'espérance,
être sûr que les structures sociales du XXe siècle permettent encore
d'espérer au niveau des institutions.

Le second point, plus étrange, est l'absence d'une réflexion
systématique sur le problème du langage. Que ce soit dans son analyse
de la corporéité, dans son usage du mythe, dans sa critique littéraire,



300 PIERRE FURTER

Ernst Bloch semble n'avoir jamais songé à étudier le rapport entre
la langue et le langage, entre le geste et la liberté, entre la perception
du temps et le langage. En particulier, son usage du « mythe » paraît
assez traditionnel et il ne serait pas impossible d'en dégager une
conception rationaliste qui contraste avec sa propre tendance à créer
de nouveaux mythes.

Critiques, qui sont surtout des incitations à prolonger et à
systématiser l'énorme apport d'Ernst Bloch.

BIBLIOGRAPHIE

Pour avoir la liste complète des écrits de et sur Ernst Bloch, on peut
consulter avec intérêt la remarquable bibliographie qui termine l'ouvrage de
H. G. Biitow, à notre connaissance la première étude importante consacrée
à l'œuvre et à l'activité d'Ernst Bloch (20, p. 151 ss). Bien que l'auteur soit
un anticommuniste professionnel qui cherche à dénoncer les périls d'une
influence d'Ernst Bloch sur la jeunesse de l'Allemagne occidentale, sa probité
intellectuelle Ta amené, presque malgré lui, à écrire des pages pénétrantes sur
la pensée de celui qui est aujourd'hui, avec G. Lukacs, un des plus grands
philosophes marxistes.

1. T. W. Adorno : Noten zur Literatur, Tome II (cf. p. 131 à 151). Frankfurt
a.M., Suhrkamp Verlag, 1961.

2. K. Axelos : Marx, penseur de la technique. Paris, Editions de Minuit,
1961, p. 324.

3. H. Birnbaum: The zwinglian Reform in Zurich, Archives de Sociologie
religieuse. Paris, 1958, n° 8, p. 15-30.

4. H. Birnbaum : Luther et le millénarisme. Archives de Sociologie religieuse,
Paris, 1958, n° 5, p. 101-102.

5. E. Bloch : Schadet oder nützt Deutschland eine Niederlage seiner Militare
Bern, Freie Verlag, 1919, p. 23.

6. E. Bloch : Geist der Utopie. Berlin, P. Cassirer Verlag, 1923, p. 370.

7. E. Bloch : Das Prinzip Hoffnung, tomes I et II, Frankfurt a.M., Suhr¬

kamp Verlag, 1959, p. 1640.

8. E. Bloch : Naturrecht und menschliche Würde. Frankfurt a.M., Suhrkamp
Verlag, 1961, p. 368.

9. E. Bloch : Philosophische Grundfragen, tome I : Zur Ontologie des Noch-
Nicht-Seins. Frankfurt a.M., Suhrkamp Verlag, 1961, p. 93.

10. E. Bloch : Verfremdungen, tome I. Frankfurt a.M., Suhrkamp Verlag.,
1962, p. 232.

11. E. Bloch: Spuren. Frankfurt a.M., Suhrkamp Verlag, 1962, p. 290.
12. E. Bloch : Thomas Münzer als Theolog der Revolution. Frankfurt-a.-M.,

Suhrkamp Verlag, 1962, p. 243. Cette œuvre vient d'être traduite
par M. de Gandillac sous le titre « Thomas Münzer, théologien de la
révolution ». Paris, Juillard, 1964, p. 268.



L'ESPÉRANCE SELON ERNST BLOCH 3OI

13. E. Bloch : Erbschaft dieser Zeit. Nouvelle édition, Frankfurt a.M., Suhr¬

kamp Verlag, 1962, p. 416.

14. E. Bloch : Subjekt-Objekt Erläuterungen zu Hegel. Frankfurt a.M., Suhr¬

kamp Verlag, 1962, p. 525.

15. E. Bloch : Tübinger Einleitung in die Philosophie, tomes I et II. Frank¬
furt a.M., Suhrkamp Verlag, 1963, p. 116, et 1964, p. 180.

16. E. Bloch : Avicenna und die aristotelische Linke. Frankfurt a.M., Suhr¬

kamp Verlag, 1963, p. 116.

17. E. Bloch : Verfremdungen II, Geografica. Frankfurt a.M., Suhrkamp
Verlag, 1964, p. 205.

18. Ernst Block's Revisionismus des Marxismus. Berlin, Deutscher Verlag der
Wissenschaften, 1957, p. 352.

19. O. F. Bollnow : Neue Geborgenheit : Das Problem einer Überwindung
des Existentialismus. Stuttgart, Kohlhammer Verlag, 1955, p. 247.

20. H. G. Bütow : Philosophie und Gesellschaft im Denken Ernst Block's.
Berlin, Ost Institut Publikation, n° 3, 1963, p. 160.

21. H. Cohn : Les fanatiques de l'Apocalypse, courants millénaristes révolu¬
tionnaires du XIe au XVIe siècle. Traduit de l'anglais. Paris, Juillard,
1962, p. 342.

22. H. Desroches: Marxisme et religions. Paris, PUF, 1962.

23. M. Eliade : Survivances et camouflages des mythes. Paris, Diogene, 1963,
n° 41, p. 3-27.

24. H. Lefebvre : Introduction à la modernité. Paris, Editions de Minuit.

25. P. C. Ludz : Religionskritik und utopische Revolution, in Probleme der

Religion Soziologie, numéro spécial n° 6 de la Kölner Zeitschrift für
Soziologie. Cologne, 1962, p. 86-111.

26. J. Rühle : Ernst Bloch, the philosopher of hope, in Revisionism : essays
on the history of marxist ideas. Londres, Allen and Unwin, 1962,

p. 116-176.

27. J. Taubes : Abendländische Eschatologie. Bern, Francke Verlag, 1947,
p. 206.

Zurich/Säo Paulo. Pierre Furter.


	L'espérance selon Ernst Bloch

