
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1965)

Heft: 2

Artikel: État actuel des recherches théologiques dans la république
démocratique allemande

Autor: Fritzsche, Hans-Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTAT ACTUEL
DES RECHERCHES THÉOLOGIQUES

DANS LA RÉPUBLIQUE DÉMOCRATIQUE

ALLEMANDE

Un article sur le travail scientifique accompli par les théologiens
de la RDA ne peut pas se borner à nommer, même en les caractérisant

brièvement, les principales publications des différents professeurs

des facultés de théologie. Il ne peut pas se limiter au travail
accompli dans les facultés de théologie, pas plus qu'il ne peut considérer

la théologie pour elle-même. Une bonne part du travail
théologique, en effet, n'est compréhensible que dans la mesure où l'on se
réfère aux problèmes posés par le monde ambiant et par la situation
de l'Eglise. Sans doute, la théologie, comme science, est également
riche en problèmes, dont l'importance ne relève pas de la situation
actuelle ; bien plus, la théologie est riche grâce à de tels problèmes,
qui se posent à l'intérieur, dans le large courant de la théologie
universitaire traditionnelle ; ils s'imposent au théologien de la RDA
comme ils s'imposent au théologien d'ailleurs.

I

La base de toute théorie scientifique est le travail exégétique et
historique ; il présuppose la connaissance philologique des textes
originaux des deux Testaments. Actuellement, en RDA, c'est l'étude
approfondie de la langue de l'Ancien Testament qui vient en tête,
et cela sous la direction de Rudolf Meyer (léna). Il a déjà publié une
édition remaniée de la grammaire hébraïque de G. Beer ; il fera
paraître sous peu, dans la collection Göschen, sa propre grammaire
hébraïque, dont le premier volume (sur les quatre volumes prévus)
offre une « introduction » à l'histoire de la langue, l'insertion de
l'idiome hébraïque dans la langue sémitique du nord-ouest. Il en va
de même pour le dictionnaire hébreu de Gesenius ; sa dernière édition,
due au Danois Frants Buhl, datait de 1915 ; remaniée actuellement
par Meyer, sa 18e édition va paraître. Au reste, le travail de Meyer
concerne surtout le domaine de l'histoire d'Israël, pour la période



ÉTAT ACTUEL DES RECHERCHES THÉOLOGIQUES DANS LA RDA 79

qui s'étend entre le temps de rédaction de l'Ancien Testament et
celui du Nouveau Testament, en particulier pour ce qui touche à
l'étude du pharisaïsme ; jusqu'à maintenant, cet effort de recherche
s'est condensé dans deux publications faites dans le cadre des
« Sitzungsberichte der sächsischen Akademie der Wissenschaften zu
Leipzig », sans compter les articles publiés dans le dictionnaire de
Kittel.

D'une façon générale, l'étude de l'Ancien Testament, en ce qui
concerne l'histoire d'Israël, a concentré aujourd'hui ses efforts très
vigoureusement — presque trop — sur les débuts de l'histoire d'Israël

; c'est le cas notamment dans le mouvement qui se rallie à Noth
ou qui le critique, de même que dans les répercussions des travaux
du spécialiste de l'Ancien Testament de Leipzig, feu Albrecht Alt.
Dans ce contexte, nous pensons, d'une part, à Siegfried Herrmann
(Berlin), un disciple de Alt, qui soutient la thèse selon laquelle il faut
distinguer entre la fusion extérieure des douze tribus d'Israël en pays
civilisé et l'insertion culturelle et théologique des traditions tribales
particulières en une tradition propre au peuple d'Israël tout entier,
la conscience de former un seul peuple d'Israël ne datant probablement

que de l'époque du Deutéronome. Mentionnons, d'autre part,
les recherches sur Moïse faites par Eva Osswald (léna), une disciple
de Rudolf Meyer ; elle en a fait un exposé détaillé dans une importante

monographie ainsi que dans l'article « Mose » de la 3e édition
de la RGG.

Disons en outre que les recherches de Qumran, qui passent
actuellement au tout premier plan, ont été la source, pour des théologiens
de la RDA, de thèses de doctorat et autres ; parmi ces théologiens,
Morawe (Berlin) s'attache aux questions de philologie, tandis que
Baumbach (Berlin, Kirchliche Hochschule, respectivement Sprachen-
konvikt) met en évidence le problème théologique des conceptions
dualistes des règles de Qumran (il en décèle des traces jusque dans

l'Evangile de Luc et dans celui de Jean), après que Bardtke (Leipzig)
en ait, dans une perspective historique, posé les fondements essentiels.

On ne peut pas non plus passer sous silence le nom de O. Eissfeldt
(Halle) ; c'est l'un des anciens chercheurs, aujourd'hui émérites, d'où
ont jailli, tout comme pour Alt, de vastes impulsions, en particulier
pour les problèmes d'introduction à l'Ancien Testament. On pourrait
dire la même chose, pour l'étude du Nouveau Testament, de Johannes
Leipoldt (autrefois à Leipzig), que nous voudrions aborder maintenant.

Leipoldt lui-même, qui vit, déjà âgé, à Ahrenshoop1, au bord de
la Baltique, s'est à nouveau signalé à notre attention tout dernièrement

en présentant à l'Académie des Sciences de Saxe une étude

1 f le 22 février 1965.



80 HANS-GEORG FRITZSCHE

très instructive sur l'empereur Julien : cet empereur romain voulut,
après Constantin, aider les anciens dieux romains à reprendre le
dessus ; mais, de plus en plus, il se trouva obligé d'imiter les mesures
et les conquêtes sociales du christianisme, reconnaissant son avance
sur toutes les autres religions par sa maîtrise des problèmes sociaux
(assistance publique, programme de lutte contre le chômage, etc.).
Cette étude montre dans quel large cadre le spécialiste du Nouveau
Testament qu'est Leipoldt veut mettre en évidence les problèmes
de la théologie du Nouveau Testament : tel le problème du sens et de
la portée de l'amour du prochain.

Dans l'étude spécifique du Nouveau Testament, les efforts tendent
actuellement à attirer l'attention à nouveau sur les recherches sur la
vie de Jésus ; ils ont abouti, en RDA, à deux publications d'importance

: « Geschichte Jesu Christi » (1957) de Grundmann et « Leben
Jesu der Heilsgeschichte » (1958) de Barnikol ; deux œuvres assez
contraires : la première est une sorte de théologie des Evangiles,
bâtie exactement d'après l'état actuel de la recherche exégétique,
surtout dans son aspect « formgeschichtlich » (elle est accompagnée de

deux nouveaux remaniements des commentaires de Hauck aux
évangiles de Marc et de Luc) ; la seconde est écrite dans une opposition

totale à la façon actuelle d'envisager les problèmes de la science
néotestamentaire (le point de vue d'Albert Schweitzer y compris) ;

elle est écrite, il est vrai, par un historien d'Eglise, qui, voulant
considérer les choses avec un certain recul pour les voir avec plus
d'acuité, cherche à peindre Jésus d'une manière encore moins
dogmatique, à savoir comme maître qui enseigne néanmoins des « vérités
éternelles » (commandements) et surtout morales, et comme le

Sauveur, ce mot étant pris dans un sens dénué de toute référence dogmatique.

C'est là, très certainement, une opinion à retenir comme
correctif de la polémique actuelle contre les « vérités éternelles » et la
« pure morale » (au lieu de se sentir appelé d'une manière existentielle

hic et nunc), mais ce n'en est pas moins une opinion très originale

dans l'effort de critique des sources pour essayer de remonter
au-delà de Marc.

Le collègue de Barnikol à Halle, Delling, en une suite de courtes
publications, offre toujours à nouveau le modèle de l'exégèse exacte
et honnête ; il donne aux problèmes du baptême, de Rom. 13 et
autres, davantage le relief du monde ambiant de l'histoire des

religions et de la préhistoire que (comme Barnikol) celui de l'enchaînement
des causes et des effets propres à l'histoire de l'Eglise avec leurs
lointains développements menant à des conceptions hétérodoxes et
exaltées ou à d'autres extrêmes du même genre.

Dans les ouvrages du professeur Fascher (Berlin), on peut observer
les deux tendances : d'une part, il considère les événements histo-



ÉTAT ACTUEL DES RECHERCHES THÉOLOGIQUES DANS LA RDA 8l

riques subséquents pour comprendre les récits de miracles du Nouveau

Testament (l'histoire de leur exégèse fait partie de l'histoire de
la pensée au même degré que l'histoire des recherches sur la vie de
Jésus dans leur ensemble), d'autre part, c'est la préhistoire et
l'enracinement historique des événements qu'il examine dans une récente
étude parue dans le volume en hommage à Michel, étude intitulée :

« Vorwurf der Gottlosigkeit in der Auseinandersetzung bei Juden,
Griechen und Christen. » Fascher y montre comment la notion
d'athéisme, conjointement à celle d'asebeia, joue déjà un rôle dans
les accusations lancées à des philosophes grecs libéraux, ce terme
étant compris somme toute comme l'hétérodoxie, pourtant de façon
beaucoup plus générale que ce n'est le cas pour la notion actuelle
d'athéisme. Même si le reproche d'« athéisme » était fait à la chrétienté
primitive, celle-ci, bien loin de l'accepter, l'appliquait à ses adversaires,

au-dehors comme au-dedans de l'Eglise, aux polythéistes
comme aux sectaires, encore qu'elle estimât que les atheoi du monde
polythéiste ouvraient la route à la foi au vrai Dieu et elle adhérait
de façon positive à leur critique de la religion. Dans cette étude,
position est prise implicitement à l'égard des discussions actuel
il en va de même dans les travaux de Delling, dans celui sur le
baptême, par exemple (à propos de ces deux auteurs, voir plus loin).

Dans le domaine de l'histoire de l'Eglise, disons tout d'abord que
trois théologiens de la RDA sont coauteurs du manuel publié par
Kurt Dietrich Schmidt et Ernst Wolf : « Die Kirche in ihrer
Geschichte » ; ce sont Gert Haendler (Rostock) pour l'histoire du haut
Moyen Age et de la Mission en Germanie, Franz Lau (Leipzig) pour
l'histoire de la Reformation jusqu'en 1532, et Konrad Onasch (Halle)
pour l'histoire moderne de l'Eglise russe.

Dans l'ensemble des travaux de Gert Haendler sur la Mission en
Germanie, signalons, en particulier, l'article qu'il a fait paraître
récemment sur « Die Trennung der abendländischen Kirchen vom
römischen Staat im Zeitalter der Völkerwanderung » (Theologische
Literatur Zeitung 1963, col. 881 ss.), article qui aborde, en y insistant
avec raison, des questions aussi actuelles que celle de la « séparation
de l'Eglise et de l'Etat ». Il s'agirait de tendances fort différentes
voire tout à fait opposées qui peuvent cependant être inclues dans
ce slogan sans que celui-ci ne soit une clé magique pour des solutions
rapides.

Plaçons au tout premier plan les travaux et les entreprises que
l'on peut réunir sous le titre commun de « Luther-Forschung » et qui
voient la collaboration d'historiens de l'Eglise et de systématiciens.
Un mot, tout d'abord, sur les sources et le matériel à disposition.
Schott (Halle) s'est occupé d'examiner à nouveau l'échange de

correspondance de Luther et de publier un registre de toutes les lettres



82 HANS-GEORG FRITZSCHE

relatives à Luther. Beintker (léna) — disciple, comme Schott, de
Rudolf Hermann, le spécialiste de Luther — dirige l'élaboration d'un
dictionnaire spécialisé des écrits de Luther, à savoir ceux qu'il avait
écrits tout d'abord en latin puis qu'il a retraduits lui-même en
allemand (comme, par exemple, le « de liberiate Christiana ») ; il s'agit
surtout d'écrits datant de 1518 à 1522, et de quelques séries de thèses
d'une date plus tardive. Ces écrits latino-allemands de Luther sont
particulièrement instructifs sur la façon dont Luther lui-même a
traduit les expressions latines de la scolastique, employant soit des
termes déjà courants soit des termes qui lui sont propres, et utilisant
souvent des formes verbales tout à fait particulières. Une bibliographie

de toutes les publications parues sur Luther, en Allemagne
comme à l'étranger, est constituée à Leipzig, sous la direction de
Franz Lau. Parmi les dissertations théologiques de détail sur Luther,
ressortent deux études qui tournent avant tout autour du problème
posé par le « de servo arbitrio » de Luther : ce sont, de Rudolf Hermann,
« Von der Klarheit der Heiligen Schrift » (1958), où il s'attaque
surtout au problème fondamental de la compréhension des écrits de

Luther, et, de Hellmut Bandts, « Luthers Lehre vom verborgenen
Gott » (1958).

D'autres travaux méritent qu'on leur prête attention ; ce sont
ceux qui s'occupent des petits « réformateurs », inconnus aujourd'hui,

comme par exemple le prédicateur d'Eisenach, Strauss (par
Rogge) et qui montrent par la même occasion combien souvent le
travail pratique est resté en arrière des idées théologiques des « grands »

de la Réforme ; c'est, d'une façon générale, le problème de la réalisation

de la nouveauté de la Réforme dans le petit contexte local.
Importantes aussi les études consacrées à ceux qui prirent leur
« envol » dans le voisinage de Luther, devinrent même ses adversaires
comme Thomas Münzer (étudié par Elliger) ou Johann Agricola
(étudié par Rogge) ainsi que les études sur Mélanchthon, « l'homme
de l'ordre » ; pour le 400e anniversaire de la mort de Mélanchthon,
un choix de ses écrits et de ses lettres, reflétant l'unité de vue des

théologiens et des humanistes, a paru à YEvangelische Verlagsanstalt
de Berlin (i960).

Comme les lieux commémoratifs de la Réforme, qui se trouvent
en RDA, maintiennent en éveil l'intérêt pour les études sur Luther,
de même le nom de la ville de Halle rappelle l'activité du piétisme,
et la bibliothèque de cette ville offre la possibilité de recherches détaillées

sur les origines de ce mouvement. Signalons, en particulier, les
travaux de Peschke (Halle) ; d'une part, il s'intéresse à la théologie
de A. H. Francke, mettant en évidence l'élément théologique spécifique

et durable, plutôt que l'élément purement historique (voir, par
exemple, une étude sur l'herméneutique de Francke dans la Theolo-



ÉTAT ACTUEL DES RECHERCHES THÉOLOGIQUES DANS LA RDA 83

gische Literatur Zeitung, 1964, col. 97 ss., avec des remarques fort
intéressantes sur la distinction que fait Francke entre « Kern » et
« Schale », « noyau » et « écorce », dans l'Ecriture sainte). D'autre
part, les travaux de Peschke concernent les recherches sur la théologie

des Frères de Bohême et des réformateurs polonais (par exemple,
Rej et Modrzewski, qui furent fortement influencés par le calvinisme).

De même, les recherches sur l'Eglise russe-orthodoxe ont récemment

trouvé une place à Halle, dans un institut dirigé par K. Onasch.
Plusieurs publications de ce dernier (voir plus loin) ont fait connaître
au grand public la liturgie et les célèbres icônes de l'Eglise orientale ;

les travaux de Onasch ont également apporté à l'étude des confessions

un complément qui lui manquait depuis longtemps.
Halle et léna rivalisent de zèle pour donner une vision plus

largement œcuménique des choses. Des spécialistes de l'histoire des

religions professent dans les deux Facultés : Arno Lehmann à Halle
et Theodor Lohmann à léna ; le premier se plaît à considérer la science
des religions comme une science de la Mission et comme une théologie
de la Mission ; le second, fort arrêté par le problème historique de la
comparaison des religions, fait passer au premier plan, dans la mise
en valeur objective de ce problème, des points de vue de culture
générale tels que la victoire sur la superstition. A ce propos, signalons
la « session sur l'histoire générale des religions » qui eut lieu à léna
du 14 au 18 octobre 1963 ; 120 participants environ s'y réunirent,
aux spécialités les plus diverses et aux convictions philosophiques
souvent opposées. Le thème de la session était le suivant : « Foi et
superstition dans le monde des religions » ; mais, en cela, on ne se
conformait ni à la distinction exigée par la théologie de K. Barth
entre la religiosité humaine et la Parole révélée de Dieu, ni à la ligne
de Bonhoeffer, selon laquelle le théologien chrétien doit surmonter
la « religion » plutôt que d'y prendre son point de départ ; on tendait,
au contraire — par les contributions de Friedrich Heiler, un participant

d'Allemagne occidentale — à réclamer une religion de l'humanité,

commune à tous, qui ne s'imposerait pas seulement par son
caractère interreligieux, mais qui devrait aussi associer la mentalité
croyante et la pensée purement rationnelle.

II
Dans une seconde partie, consacrée aux nouvelles considérations

théologiques de caractère fondamental, les problèmes pratiques doivent
figurer au premier plan et, de ce fait, la nomenclature doit passer à
l'arrière-plan ; car une bonne partie de la matière à traiter n'a pas
encore du tout la forme littéraire voulue pour être cataloguée.



84 HANS-GEORG FRITZSCHE

En premier lieu, entamons la discussion sur le problème de
l'athéisme. Il joue un rôle étonnamment restreint dans la théologie
universitaire ; par contre, il stimule la réflexion des académies d'Eglise
et stimule aussi d'autant plus le travail de la communauté. L'idée
dominante est la suivante : l'athéisme doit être pour nous une occasion

de penser et de formuler à nouveau notre propre point de vue sur
la doctrine chrétienne de Dieu. Une tendance plus radicale (voir
Hanfried Müller, Berlin) veut insérer un certain athéisme jusque dans
la foi chrétienne, qui n'est ni « doctrine » ni non plus « doctrine de
Dieu » ; cette tendance conçoit l'athéisme philosophique comme une
« vision du monde » (Weltanschauung) que chacun, le chrétien aussi
et surtout, doit pouvoir choisir librement, tout comme une prise de

position devant n'importe quel problème temporel. De même qu'il
nous a libérés de toute « loi », le Christ nous a libérés de la « loi » du
théisme.

Une autre tendance rétorque que la foi chrétienne en Dieu et
l'athéisme, particulièrement l'athéisme marxiste, présentent un
authentique contraste ; effacer ce contraste ne serait profitable à

personne, pas même à la vérité, car la foi chrétienne comme l'athéisme
sont penchés sur le même problème (simplement, ils n'emploient
pas toujours les mêmes formules, pour autant que le marxisme athée
n'a pas encore suffisamment saisi la position « moderne » de la
théologie), et parce que la loi et la connaissance, si divers que soient leurs
domaines, se rapportent à la même et unique réalité ; cela devient
parfaitement évident, quand on s'aperçoit que la foi chrétienne
n'énonce pas des affirmations sur Dieu seulement mais sur le monde,
l'histoire, les hommes, etc., et là, elle se penche pour le moins sur les
mêmes problèmes que l'idéologie marxiste ou que d'autres conceptions

philosophiques du monde. A vrai dire, il faut reconnaître que
l'athéisme n'est pas la seule alternative ni même la plus importante
qui soit offerte à la foi chrétienne en Dieu. L'étude de ce problème
se poursuit, entre autres, dans la direction suivante : on ne peut plus
considérer l'athéisme comme le contraire abstrait d'un théisme tout
aussi abstrait, mais il faut consentir à distinguer différentes sortes
d'athéismes (ou divers aspects de celui-ci), par exemple : l'athéisme,
protestation contre la mise sous tutelle de la science, ou protestation
contre l'abus politique de la foi en Dieu, l'athéisme, démythisation
du monde et purification du temple, l'athéisme, conséquence d'une
déception personnelle ou destiné à prévenir des déceptions, l'athéisme
qui est un essai de se sauver soi-même ou une volonté d'être l'égal
de Dieu, ou encore l'octroi personnel du pardon des péchés, comme
dans l'existentialisme et chez certains psychothérapeutes.

Le problème de la sécularisation est étroitement lié à celui de
l'athéisme : la vie actuelle se libère de plus en plus de l'étiquette



ÉTAT ACTUEL DES RECHERCHES THÉOLOGIQUES DANS LA RDA 85

religieuse et « vivre sans Dieu » c'est accéder à sa « majorité ». Les
thèmes de la théologie de Bonhoeffer sont ici particulièrement
efficaces ; Hanfried Müller, dans une monographie sur Bonhoeffer,
cherche à les mettre en valeur. Sans doute, cette identification
presque complète entre le monde sécularisé (majeur) et le monde
athée à laquelle procède Müller est violemment contestée, elle aussi,
de même que la tendance selon laquelle un chrétien « athée » peut
être le défenseur le plus conséquent du premier et du deuxième
commandement, comme du principe « Christ, fin de la loi » : le fait que
quelque chose arrive « sans Dieu » ne rend pas encore pleinement
compte du mot « athée » qui contient une pointe polémique. L'expression

« sans Dieu » ne signifierait pas intrinsèquement le monde ; cette
expression est inséparable de la tendance polémique qui exclut le

recours à l'explication « Dieu » devant une alternative purement
athée (comme autrefois en biologie, en physique, etc., et aujourd'hui,
sans doute, dans plus d'une armée dotée d'aumôniers militaires). Il
ne servirait à rien, pour comprendre la notion d'« athéisme », d'essayer
de remonter jusqu'à l'époque où ce terme était lancé par le monde
païen aux premiers chrétiens comme un reproche, caractérisant leur
« religion », car il s'est écoulé entre temps une trop longue histoire
de la notion et elle y a revêtu un tout autre sens. On est pourtant
unanime sur un point : la foi chrétienne ne peut se laisser enfermer
avec les autres « religions théistes » en une « coalition religieuse »

dirigée contre l'areligiosité moderne ou contre « les fausses religions
sécularisées ». L'opposition théisme-athéisme (problème théologique
mal posé dans son abstraction, voir les différences mentionnées
plus haut) ne doit pas conduire à la formation de deux fronts et
favoriser deux camps de pensée, parce que le Christ n'est pas le

protecteur d'une partie du monde qui serait chrétienne, mais il est
le souverain et le réconciliateur du monde entier, le monde du Christ
et non le monde chrétien ; le chrétien doit être solidaire de l'athée,
de celui-ci plus que de maintes superstitions du « monde des
religions ». (Voir, en particulier, la conception christologique de vaste
portée du systématicien berlinois Heinrich Vogel, comme réponse au
problème de l'athéisme.)

La question de la sécularisation est souvent moins liée aux questions

dogmatiques qu'aux questions d'éthique, comme par exemple
au problème de la doctrine des deux règnes.

L'idée que le bipartisme politique ne doit pas être enjolivé et
sanctionné d'un modèle théologique analogue, mais qu'il faut lui
opposer la foi en l'unique souveraineté de Jésus-Christ, a, de diverses
façons, abouti à rejeter aussi la doctrine luthérienne des deux règnes.
Pourtant la politique des deux blocs et des scissions idéologiques
présente un tout autre problème que la distinction mise en lumière



86 HANS-GEORG FRITZSCHE

dans la doctrine des deux royaumes : distinction fondamentale entre
la fonction et la personne, entre l'éthique sociale et l'éthique
individuelle, entre la conservation de l'humanité et la réconciliation et
rédemption de l'individu, entre le droit et l'objectivité, d'une part,
et la grâce, l'amour et le pardon, d'autre part. Ce problème est traité
de diverses façons, nous en mentionnerons quelques-unes par la suite,
particulièrement les travaux de Franz Lau sur « la doctrine de Luther
sur les deux royaumes ».

Erdmann Schott (Halle) tient beaucoup, par exemple, à établir
une nette distinction entre les notions de grâce et de droit, en particulier

dans sa critique du livre de Dombois « Das Recht der Gnade ». Si,
en principe, le droit est un don de la grâce divine pour le maintien de

l'humanité, les articles juridiques pris dans le détail constituent une
relation sociologique fondamentalement différente de la grâce, qui,
en vérité, marque uniquement le rapport de Dieu avec l'homme, et
ne caractérise pas les rapports des hommes entre eux. Le droit se
fonde sur la raison, même si les difficultés ne manquent pas pour
arriver à ce que l'humanité règle vraiment sa vie sur la raison. Mais
raison et objectivité sont de grands mots ; avoir la liberté d'être
raisonnable et objectif c'est vivre d'une manière « christologique » :

une telle liberté est le signe d'une grâce particulière. Le Christ nous
confère la force d'user de la raison et du droit, mais il ne nous donne

pas un droit spécifique de la grâce. La structure « sociologique » de la
filialité divine ou de la fraternité en Christ, telles qu'elles existent
dans l'Eglise, ne peut pas être en elle-même le modèle de ce qui doit
se passer dans le monde. Bien entendu, la discussion comporte des

nuances. Il est certain que le principe, qui veut que dans la communauté

et devant Dieu tous les hommes soient égaux, est aussi valable
dans l'Etat où l'égalité de tous doit être un élément du droit naturel,
sans, pour cela, porter préjudice à la diversité des fonctions (I Cor. 12) ;

l'idée de l'Eglise universelle doit servir de modèle dans le domaine
politique aussi. Par ailleurs, la loi pénale ne peut trouver son modèle
dans le Sermon sur la montagne. Ainsi, et précisément dans les questions

d'éthique, il est nécessaire d'entrer dans les détails. C'est alors
que l'on voit le caractère limité et sujet à caution de cette façon (au
reste typiquement allemande) de vouloir venir à bout de tous les
problèmes en partant d'un seul principe comme s'il s'agissait d'un
levier.

Quant à la discussion avec l'éthique marxiste, disons tout d'abord
ceci : par son côté matérialiste, l'éthique marxiste nous apprend que
dans la question du bien et du mal, on ne doit pas considérer seulement

le bon motif, mais aussi l'effet produit et l'avantage. Ce fut
certainement une usurpation de l'éthique théologique par l'idéalisme
lorsqu'on crut bon d'associer totalement l'idée du bien à la pureté



ÉTAT ACTUEL DES RECHERCHES THÉOLOGIQUES DANS LA RDA 87

d'intention, à la « bonne volonté » (Kant) ou à « l'amour », au lieu de
se poser la question de savoir si telle action ou telle institution était
objectivement juste et conforme à la réalité sociale. Prendre cela en
considération, comme le fait Fritzsché dans son « Evangelische
Ethik », nous amène à exiger de la vie morale qu'elle examine et
supervise les tenants et aboutissants de nos actions. Un comportement

purement émotionnel est dénué du sens des responsabilités.
L'éthique marxiste court néanmoins le risque d'« estimer » un acte
sous le seul angle objectif de l'utilité ou du préjudice, et, partant, de
déduire le motif de l'acte d'après le résultat ; néanmoins, la question
du profit — considérée vraiment comme la question du profit de tous
— ne doit pas être ressentie dans la théologie protestante comme un
« affadissement ».

Bien sûr, la discussion avec le marxisme a également montré que
pour faire la critique des différents systèmes économiques, on ne doit
pas seulement se poser la question de ce qui est le plus avantageux
mais aussi la question des bénéfices... ou des préjudices moraux. Les
deux éléments coïncident-ils Si l'économie capitaliste, basée sur
l'intérêt matériel de l'individu, aboutit à de meilleurs résultats que
l'économie planifiée, et, mieux que celle-ci, sert en même temps
l'intérêt public, une doctrine éthico-sociale de l'Eglise ne peut-elle,
par conséquent, être amenée à accepter le principe de l'économie
capitaliste malgré son caractère apparemment « amoral » Voilà
ce que des théologiens de l'Allemagne de l'Ouest demandent aujourd'hui

à leurs collègues de l'Allemagne de l'Est, qui — comme le fait
résolument Emil Fuchs (Leipzig) — voudraient que dans toute prise
de position on parte a priori de la supériorité morale du marxisme.
Ce n'est pas possible d'apprécier ici plus à fond l'œuvre d'Emil Fuchs,
à l'occasion du 90e anniversaire duquel un grand ouvrage commémoratif

a présenté également de nombreux travaux de théologiens de

l'Allemagne de l'Ouest. C'est précisément sa partialité à saisir le
marxisme à la source de son pathos humaniste, et à présupposer
hardiment que l'élément moral de haute valeur sera également
reconnu dans chaque cas comme l'élément objectivement juste et qui,
par conséquent, aura le plus d'effet, c'est cette partialité qui maintient

la discussion au niveau de la problématique fondamentale de la
justification et de la sanctification.

D'autres efforts se font jour pour conférer à l'éthique individuelle
un rôle indépendant et ne pas identifier la notion d'éthique avec celle
d'éthique sociale. Pour la raison que dans ce cas seulement une
éthique spécifiquement théologique a sa raison d'être ; de plus, il
faut tenir compte du fait que dans une éthique orientée selon le

message biblique il ne peut pas s'agir uniquement de questions
matérielles (en n'oubliant pas que dans le domaine des questions



88 HANS-GEORG FRITZSCHE

matérielles on ne peut distinguer entre ce qui est éthique individuelle
et ce qui est éthique sociale) mais qu'il doit s'agir aussi de culture et
d'affermissement de la personne, en se référant à ce qu'on nommait
autrefois la doctrine de la vertu. C'est peut-être la forte « personnalité

chrétienne » plutôt que la parfaite « sociologie chrétienne » qui
vient à bout des démons sociaux souvent nommés. Il s'agit alors,
ici, de l'éthique accompagnée de cure d'âme, dont Hertzsch (léna)
s'est particulièrement occupé.

Il y a là une certaine analogie avec la position des théologiens de
tendance luthérienne de la Faculté de Leipzig ; ils aimeraient bâtir
la théologie, et surtout la dogmatique, sur la foi plutôt que sur la
Parole objective de la révélation de Dieu ; parmi eux, citons Amberg
et son refus d'une « métaphysique de la révélation » et de « l'étroitesse
d'une dogmatique christologique », éléments suspects chez Barth, et
chez Kühn qui insiste sur le caractère de prière de toute théologie
(voir Theologische Literatur Zeitung, 1964, leurs articles pour le

75e anniversaire de leur maître, Ernst Sommerlath).
L'homilétique de Otto Haendler (Berlin) manifeste aussi un

éloignement d'une théologie centrée strictement sur la révélation ; il y
affirme qu'il reste légitime de prendre son point de départ dans la
religiosité naturelle ou dans la mentalité de l'homme en général. Son

disciple Jenssen (Berlin) cherche à accentuer cette tendance : il aimerait

voir la prédication sur la nature remise en honneur ; non pas
qu'il y ait une révélation de Dieu qui jaillisse spontanément de la
nature, mais on peut, à la lumière de la Bible, faire l'expérience de
la présence de Dieu dans la nature aussi ; dans ce contexte, la théologie

actuelle devrait s'efforcer plus énergiquement d'élaborer une
doctrine chrétienne dans le cadre du premier article du Credo, ce qui
signifie en même temps un élan renouvelé vers l'apologétique (c'est
le cas pour Kehnscherper à Greifswald). Jenssen se rencontre ici avec
les efforts que fait Fritzsché pour obtenir que la dogmatique
chrétienne, qui devrait plus résolument encore être davantage qu'une
simple histoire de la théologie, soit, dans le meilleur sens du terme,
un enseignement théorique visant à l'estimation « métaphysique » de
l'homme, de l'histoire humaine, et de la nature en tant qu'espace
et milieu, et qu'elle ne se perde pas en une dialectique de l'existence.
Son maître, Heinrich Vogel, se tourne de plus en plus contre la
dissolution existentialiste de la foi chrétienne, telle qu'elle s'exprime dans la
thèse de Herbert Braun (Mayence), souvent citée actuellement: Dieu
est à l'origine de mon comportement (das Woher meines Umgetrieben-
seins), «théoriquement » à vrai dire, on devrait être athée. Heinrich
Vogel, en tant qu'admirateur de Kierkegaard, est pourtant tout à

fait familiarisé avec le but poursuivi par les théologiens existentialistes.



ÉTAT ACTUEL DES RECHERCHES THÉOLOGIQUES DANS LA RDA 89

La pensée d'Heinrich Vogel est surtout importante aujourd'hui
par les impulsions qui jaillissent de son ecclésiologie ; celle-ci
s'oppose, à la fois, à l'inféodation de l'Eglise à ce qui lui est étranger
(sécularisme) et au cléricalisme en tant qu'autoglorification de

l'Eglise (sacralisation). Ses avertissements, tant aux évêques qu'aux
hommes d'Etat, à l'Est comme à l'Ouest, montrent quel sens il faut
donner à la responsabilité politique du chrétien ainsi qu'au rôle de
veilleur de l'Eglise en tant qu'institution — et dans quelle mesure
le regard sur le Christ doit être alors la norme théologique.

III
Disons enfin quelques mots sur l'aide que le travail théologique

apporte au travail pratique de l'Eglise. Dans quelle mesure une
théologie peut-elle seconder le travail pratique de l'Eglise Cela

dépend surtout de l'idée qu'elle se fait de son rôle et de l'idéal
scientifique de sa discipline. Ces deux points sont cependant encore
passablement controversés. Nous nous trouvons devant deux tendances
opposées : l'une veut sauvegarder la théologie « purement académique

» au nom du « niveau universel » de la théologie allemande et

pour lui garder sa place dans Yuniversitas litterarum ; l'autre aimerait

séparer la théologie de tout ce qui n'est que science des religions,
parce qu'elle est une science pratique et ecclésiastique, une « fonction
directe de l'Eglise ». Il arrive — paradoxalement — que des centres
de formation ecclésiastiques ainsi que des autorités de l'Eglise
préfèrent la théologie de la première tendance, d'abord à cause du
niveau peu élevé de leur apologétique, et ensuite par crainte qu'une
théologie alignée très fortement sur l'ensemble des problèmes actuels
de l'Eglise ne cause plus de trouble que de véritable édification. On
exige alors de la théologie spécialisée la simple mise en place de la
méthodologie et du matériel scientifique, mais on voudrait réserver
le droit de son utilisation (ou de sa non utilisation) à l'appréciation de
l'action ecclésiastique. Selon l'auteur, l'action de la théologie
scientifique sur le travail pratique de l'Eglise pourrait avoir des résultats
bien meilleurs encore. En outre, la formule « foi et science sont deux
mondes différents et la prédication chrétienne n'a rien à faire avec
l'idéologie (Weltanschauung) » cherche à légitimer certaines tendances
du clergé à s'isoler et à se replier sur lui-même ; si bien que la discussion

avec le monde ambiant se place plus sur le plan juridique et
administratif que sur le plan spirituel. Cependant, en principe et
selon les définitions officielles, la théologie et l'Eglise se conditionnent
mutuellement à tel point qu'on peut s'attendre avec quelque
assurance à ce que la théologie s'intéresse davantage au domaine de



90 HANS-GEORG FRITZSCHE

l'Eglise et que l'Eglise soit encore plus ouverte à une aide « réfléchie »

venant des théologiens spécialisés. Et qu'il n'y ait aucun doute sur
ce point : aujourd'hui déjà, un grand nombre de travaux théologiques

sont d'un très précieux secours pour le travail de l'Eglise.
Il faudrait relever : une collection des « Predigtgedanken aus

Vergangenheit und Gegenwart » rangées systématiquement selon les

péricopes, importante entreprise de YEvangelische Verlagsanstalt
(Berlin). Un « Evangelisches Brevier » de Erich Hertzsch a eu un
grand retentissement dans des cercles étendus ; d'une façon nullement

démodée, il rassemble le trésor historique et œcuménique du
chant et de la prière, avec des passages de l'Ecriture. En outre, il
faudrait citer quatre publications qui, par l'impression visuelle de

l'image, mènent à l'annonce de la Parole ainsi qu'aux problèmes
théologiques : i) l'énorme, mais trop cher, volume d'images de
Onasch, sur les icônes de l'Eglise orthodoxe russe ; 2) une biographie
de Luther par le directeur de la galerie de Luther à Wittenberg,
Thulin, qui, dans son choix heureux, associe des images de Luther,
de sa famille, de ses amis, des lieux de son activité, avec un commentaire

et les citations des sources ; 3) un recueil illustré sur la Palestine
(« Vom Roten Meer zum See Genezareth ») du spécialiste de l'Ancien
Testament, Bardtke (Leipzig) ; 4) l'introduction à la « Kunst der
jungen Kirchen » de Lehmann ; son livre « Geschichte der ersten
evangelischen Kirche in Indien », avec un titre plus populaire : « Es
begann in Tranquebar », mérite également d'être mentionné parmi
ces publications.

Dans l'aide apportée à la vie pratique de l'Eglise, mettons à part
la discipline spéciale de la théologie pratique. Toutes les disciplines
de la théologie peuvent et doivent transmettre l'essentiel de leur
travail dans des ouvrages pratiques et utilisables. Mais c'est une
autre chose de prendre l'action ecclésiastique comme objet de recherches

scientifiques en tant que telle. Attirons l'attention sur trois
problèmes de ce genre : l'introduction de la « consécration de la
jeunesse » dans la vie profane a conduit à repenser le sens et l'essence
de la confirmation ; Nagel (Greifswald), après avoir étudié d'anciens
statuts de l'Eglise de Poméranie, a affirmé la thèse selon laquelle,
dans la cérémonie luthérienne de la confirmation, il s'agissait moins
d'une profession de foi personnelle que d'une clôture solennelle de

l'enseignement catéchétique. La vie de l'Eglise devient également
objet d'un travail scientifique du fait qu'on organise des sondages
d'opinion pour savoir quel degré de compréhension la prédication
chrétienne et l'activité de l'Eglise trouvent dans les couches les plus
diverses de la population. Ces efforts, qui s'étendent au domaine de
la sociologie, sont entrepris moins par les facultés de théologie que
par les groupes de travail des Eglises nationales. Le travail d'Erich



ETAT ACTUEL DES RECHERCHES THEOLOGIQUES DANS LA RDA 9I

Hertzsch (léna) est particulièrement utile au renouveau de la
conscience liturgique dans un monde toujours plus réaliste et objectif ;

par son rôle de critique, il donne la mesure, face aux « liturgismes »

proliférant librement, et il met tout son soin à ne pas demeurer
conservatisme mais à développer une tradition authentique. De son
traité de théologie pratique, qui comprendra plusieurs tomes, le

premier volume, une liturgique, a paru.
Enfin, parlons d'un dernier problème qui réunit l'étude de toutes

les disciplines : la question du baptême, ou plus exactement : a-t-on
encore le droit ou même le devoir de baptiser les enfants Il y a des

théologiens, des dogmaticiens en particulier, et beaucoup de jeunes
pasteurs dans l'Eglise de Berlin-Brandebourg qui le contestent
résolument et qui veulent préparer l'Eglise à la pratique du baptême des

adultes. D'autres estiment que puisque ce problème ne peut être
résolu exégétiquement, ce sont des points de vue dogmatiques aussi
bien que de théologie pratique qui doivent être déterminants. Ces

points de vue n'enseignent pas que le baptême des enfants soit nécessaire

au salut, mais qu'il n'est pas dénué de sens pour cela. En étroite
corrélation avec ce problème, et même, en dernier ressort, décisive

pour lui, c'est la question de savoir si l'Eglise veut rester une
Eglise multidiniste ou bien s'il faut lui préférer « l'importante minorité
de l'Eglise confessante ». Il devient cependant évident que l'alternative

offerte à l'Eglise multitudiniste n'est pas cette « minorité importante

» — celle-ci reste, bien entendu, le modèle vers lequel il faut
tendre — mais la secte. C'est pourquoi l'idée du multitudinisme a
toujours de l'influence et du poids, en insistant bien sûr sur le fait qu'à
la lumière de la Bible et de l'Ancien Testament surtout, cette notion
désigne en premier lieu le peuple universel d'Israël en lui-même et
qu'en deuxième lieu seulement il s'agit de l'adhésion aux données et
aux liens nationaux locaux, tant sociologiques que psychologiques.

La théologie aussi est consciente de se trouver en premier lieu
dans le large courant de la problématique traditionnelle commune
posée par l'exégèse, l'histoire et l'enseignement ; ce n'est qu'en
deuxième lieu qu'elle doit s'inspirer et s'occuper de la problématique

particulière résultant d'une situation particulière — comme
c'est le cas sans doute pour la théologie scientifique elle-même qui,
parfois peut-être, peut même servir de prototype.

Hans-Georg Fritzsché.


	État actuel des recherches théologiques dans la république démocratique allemande

